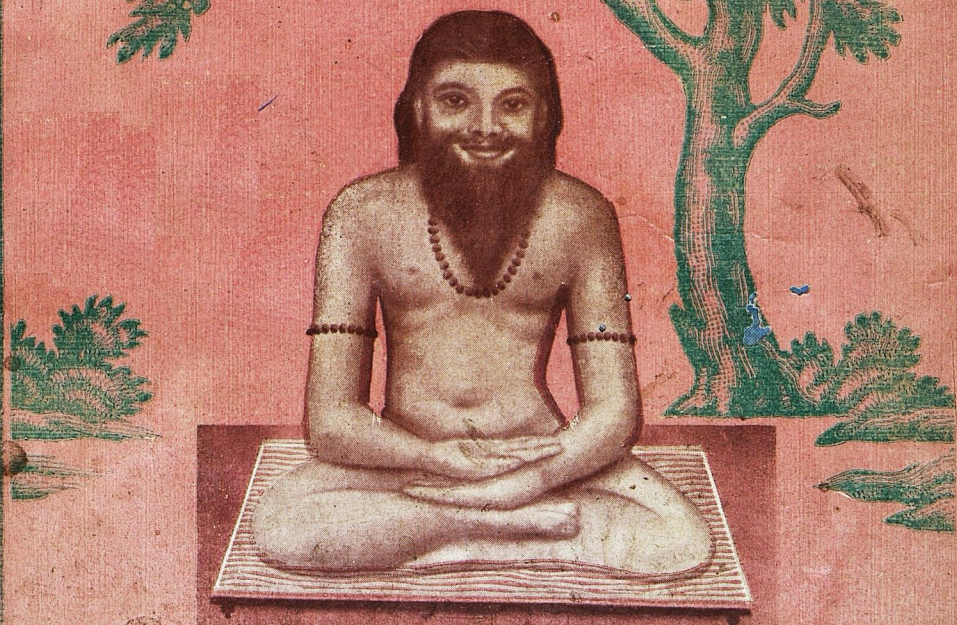


# திருமந்திர மூலாடிச் மூலர்



திருவாவட்டேந்தூர் அதினம்

எ

சிவமயம்.

திருச்சிற்றம்பலம்.

## திருமந்திர மாநாடு மலர்

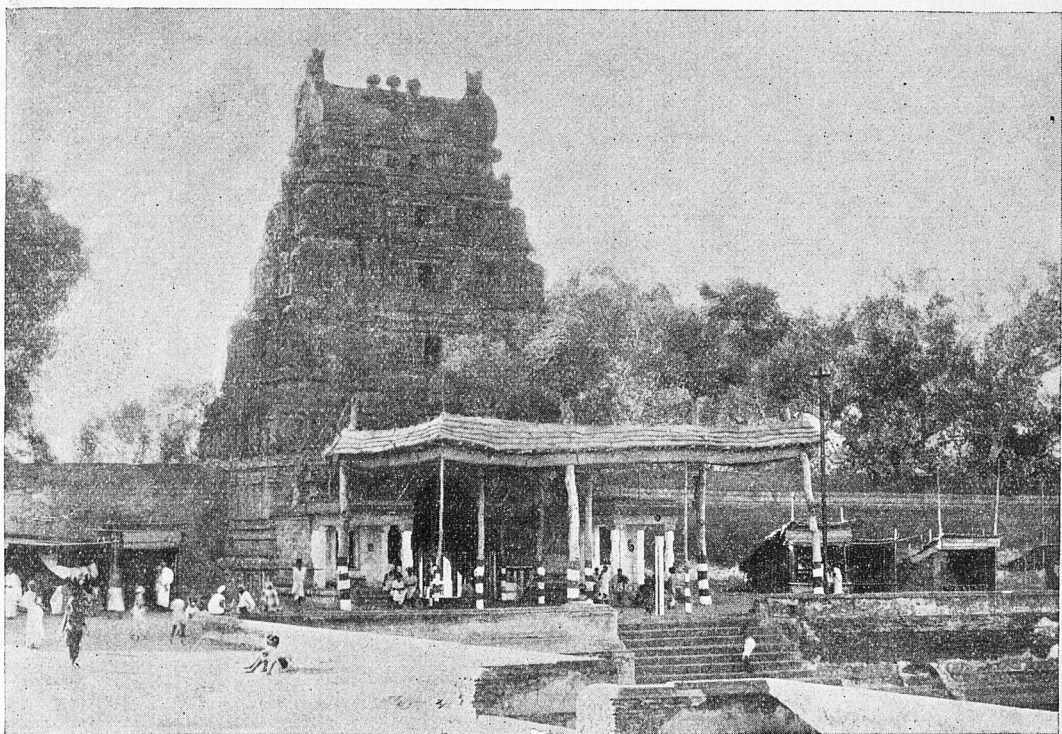
திருவாவடுதுறை ஆதீனம்  
1954



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிகமூர்த்திகளை  
ஸ்ரீ-ஸ்ரீ மஹாஸன்ஸிதானம் வழிபடுதல்.

## தலச்சிறப்புகள் :—

1. சிவபெருமானுடைய ஆணையால் பசுவடி வெய்திய உமாதேவியார் இத்தலத்துக்கு வந்து சிவபெருமானைப் பூசித்துப் பசுவடிவம் நீங்கப்பெற்றமை. 2. திருமூல நாயனார் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் இத்தலத்திலே சிவயோகமிருந்து திருமானிகைத்தேவர், ஆசாரியருக்குத் தொண்டுசெய்திருந்து அருள்பெற்று சைவஸ்தாபனம் செய்தமை; பற்பல அற்புதங்கள் செய்து விளங்கினமை. 4 நவகோடி சித்தர்கள் இங்கே வசித்துத் தவங்கிடந்தமையால் நவகோடி சித்தபுரம் எனப் பெயர் பெற்றமை. 5. சைவ சமயாசாரியர் நால்வருள் முதல்வரான ஆளுடைய பிள்ளையார் தமது தந்தையார் யாகம் செய்யும்பொருட்டுத் தேவாரத் திருப்பதிகம் பாடி ஆயிம்பொன் பெற்றமை. 6. தமது கட்டளையின்படி தேவர்கள் படர் அரசு மரங்களாக



### திருவாவடுதுறை சிவாலயம்

அம்மர நிழலில் சிவபெருமான் எழுக்தருளியுள்ளனமை. 7. மகப்பேறு கருதி வந்து வழிபட்ட முசுகுஞ்ச சக்கரவர்த்திக்கு இதனைத் திருவாளூராகவும், தம்மைத் தியாகேசுப் பெருமானுகவும் காட்டிப் புத்திராப்பேறும் அளித்துப் புத்திரத்தியாகர் என்னும் பெயருடன் வீற்றிருக்தருளுகின்றமை. 8 தருமதேவதை தம்மை வழிபட அதனை இடபமாகக் கொண்டதன்றி சுங்கிதியில் அரசமர நிழலில் கோயில்கொண்டிருக்கும்படி வரங்கள்தமை. 9. தேவர்களும் முனிவர்களும் வேண்டிக்கொள்ள அவ்வேண்டுகோளை ஏற்றுப் போதியம் பலத்திலே சிவபெருமான் மகாதாண்டவம் புரிந்தருளியமை. 10. சில முனிவர்க்கட்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்தருளியமை. 11. சில அந்தனர்களுக்கு வேதத்தை ஓதியருளியமை. 12. போகநாத சித்தர்—நவகோடி சித்தர் முதலிய சித்தர்கள் விரும்பியவண்ணம் அவர்களுக்கு அட்டமாசித்திகளையும் பிறவற்றையும் அருளியமை முதலிய அற்புதங்கள் பலப்பல சிவபிரான் ஆணையால் இத்தலத்திலே நிகழ்ந்தன. சித்தர் கள் பலர் இங்கே எப்போதும் வசிக்கின்றனர் என்ற ஐதிகமும் உண்டு.

## நாட்டில் மடங்கள்:

அன்றுமுதல் நாள் தோறும் நாள் தோறும் அன்னல்  
அடியரள விறங்கபெயர் வந்தவர்கள் எல்லாம்  
சென்றுறையத் திருமடங்கள் திருமடங்கள் தோறும்  
திருவிளக்கு அங்கு அவர்சாத்த உள்ளுடை மேற்போர்வை  
துன் றியசெங் நெலின் அடிசில் கண்ணல்சறுங் கனிகள்  
தூயஅறு சுவைக்கறிநெய் தயிர்திரண்ட பால்தேன்  
நன் றுதிருப் பண்ணியங்கண் ணீரமுதம் அடைக்காய்  
நரபதிய வலின் அமைச்சர் நாள் தோறும் நடத்த.

— சேக்கிழார் புராணம்.



திருவாவடுதுறை ஆதீன மடாஸய முகப்பு.

### **சூழப்பு :**

இச் செய்யுள், பன்னிரண்டாம் நூற்றுண்டில் நிகழ்த் த வரலாற்றுச் செய்தியை அடிப்படையாகக்கொண்டு உமாபதிசிவாச்சாரியார் அருளி ச் ச ம் த சேக்கிழார் புராணத்தில் உள்ளது. சேக்கிழார் பெரிய புராணம் சோழ அரசர்கள் உள்ளத்தை உருக்கிய காரணத்தால், சோழ அரசர்கள் சோழ நாட்டில் பல மடங்களை நிறுவினார்கள். அம் மடங்கள் எல்லாம் தத்துவ ஆராய்ச்சியில் ஈடுபடும் முனிவர்கள் தங்கும் இடங்களாயின. முனிவர்கள் தாங்கள் ஆராய்ந்து கண்ட உண்மைகளை எல்லாம் தமிழ் நாட்டிற்குத் தத்துவ சாத்திரங்களாகவும், சமயக் கோட்பாடுகளாகவும் வழங்கினார்கள். அவையே, நாட்டில் அரசியலில் பல மாறுதல்களும், அமைதி இன்மையும் ஏற்பட்ட காலத்தும் மக்களை மக்களாக வாழ்வதற்குப் பெரிதும் உதவிபுரிந்தன. இன்றைக்குத் திருக்கியலாய் பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் போற்றும் சித்தாந்த உண்மைகளை விளக்கியவர் சந்தானகுரவர்களுள் நான்காமவராகிய உமாபதி சிவம் என்னும் பெருக்கடையராவர். இப் பெருக்கடையார் அறுதூறு ஆண்டுக்கு முற்பட்டவராவர்.

நமசிவாயழுர்த்திகள் :

இருதய நாப்பண் அஞ்செழுத் துருவின்  
இறைவனை, உயிர்க்கொலை செய்யாமை  
அருள், பொறி அடக்கல், பொறை, தவம், வாய்மை.  
அன்பு, அறிவு என்னும்என் மலர்கொண்டு  
ஒருமையொடு அருச்சித்து இடுகள்று அடியர்க்கு  
ஒள்ளிய தீக்கைசெய்து உணர்த்தத்  
திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம்  
திருநமச் சிவாயர்தாள் போற்றி.

— சிவஞானமுனிவர்.

குறிப்பு :

இச் செய்யுள், நமச்சிவாயழுர்த்திகளுக்கு வணக்கம் கூறும் முறையில் மாதவச் சிவஞான முனிவர் பாடியதாகும். நமச்சிவாயழுர்த்திகள் தெய்வத்தன்மை உடையவராய்த், திருவாவடுதுறை ஆதினத்தை இன்றைக்குச் சமார் ஜங்நாறு ஆண்டுகட்டு முன்னர் தோற்றுவித்த அருளாளராவார். இவர் கண்ட ஆதினம், தென்னுட்டில் பலகோடி மக்களுடைய ஞானத்தையும், சமய உணர்ச்சியையும் கண்ணென்றையும் நிலைபெறச் செய்வதற்கும் வளர்ப்பதற்கும் துணையாக இருக்குத்தகாண் டிருக்கிறது. இவ்வருள்ளுர்த்திகளால் கட்டளை இடப்பெற்ற நந்தெயல்களும் இன்று வரைகடைபெற்றவருகின்றன. நாட்டிலும் மக்கள் உள்ளத்தும் எத்துணையோ மாறு பாடுகள் தோன்றினும், மூர்த்திகளுடைய கட்டளையும் திட்டமும் எள்ளளவும் மாறியன அல்ல. எடுத்துக்காட்டாகத் திருமடத்தின் அடுக்களையை மூர்த்திகள் அமைத்து, அதில் பொருத்திய செருப்பு அணையாமல் நின்று என்றும் அடியவர்களுக்கு அமுதளிக்கவேண்டும் என அருளிய திருமொழி இன்றும் உண்மையாக இருக்குவது உலகம் நியம். இந்த ஜங்நாறுண்டுகளில் நிகழ்த்த மாறுதல்களும், பஞ்சமும் எவ்வளவோ ஆயினும் திருமடத்திலும் அதன் கிளைமடங்களிலும் இன்று வரைபசிப்பினி யொன்று உண்டு என்பதை வரும் அறியார். எந்த நல்ல நோக்கங்களுடன் தோன்றியதோ அந்நோக்கங்கள் இன்றும் நிறை வேவு நிறை வருகின்றன. சிவஞான முனிவர் சங்கரர், இராமாநுசர், இவர்களுடன் வைத்து எண்ணக்கூடிய ஒரு பெருங் தத்துவ ஞானியாவார். அவரும் இத் திருமடத்தின் தம்பிரான்களில் ஒருவரே.



நமசிவாயழுர்த்திகள்

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

## திருமந்திர மாநாட்டு நிகழ்ச்சிகள்.

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து 21-வது குருமஹா சங்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக கவாயிகள் கட்டளையிட்டு அருளியபடி திருமந்திர மகாநாட்டுக்கெனவே தனியே அமைக்கப் பட்டிருந்த “திருமந்திர மன்றத்தில்”. மெய்கண்டார் யாண்டு - 731, விசய - தை - 18-ஏதேதி (31-1-1954) அன்று மாலை சரியாக நான்கு மணிக்குத் திருவாவடுதுறையில்

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மஹாசந்திதானத்தின் திருமன்னர் “திருமந்திரமாநாடு” தொடங்கிறது.

மாகாணம் முழுவதிலுமிருந்தும் சிந்தாந்தசைவச்சென்றை நிறும், சிவபோகப்பயிற்சியும் மிக்க அன்பர்கள் பலர் திரள் திரளாக வந்து குழுமியிருந்தனர்.

மாநாட்டுக்கெனவே அதை மக்கப்பட்டிருந்த திருமந்திர மன்றத்தைக் கண்டு பலர் பார்த்தது பார்த்தபடியே வியப்பெய்தி சின்றூர்கள் என்றால் அது மிகையாகாது. திருமந்திர மன்றம் துறைசை ஆதீனத்து மேலைத்தோட்டத்தில் அமைக்கப்பட்டிருந்தது. செயற்கையோகவே பூஞ்சோலைகள் நிரம்பிய மேலைத்தோட்டத்திலே அந்த மன்றம் அமைந்திருந்தபடியால் அதன் அழகு இன்னும் பல மடங்கு பெருகியே காணப்பட்டது.

பேரிய அளவிலே அச்சிடப்பட்டிருக்கும் படங்கள் பல மன்றத்திலே அலங்காரமாக வைக்கப்பட்டிருந்தன. குறிப்பாக குருமகாசந்திதானம் தனது பரிவாரங்களுடன்கூட சென்ற ஆண்டு காசி யாத்தி ரைக்குச் சென்றபோது பிடிக்கப்பட்ட பல படங்கள் அங்கே காணப்பட்டன. மகாநாட்டுக்கு வந்திருந்தோர்களைல்லாம் 21-வது குருமகா சங்நிதானம்



திருமந்திர மாநாட்டு அலங்காரப் பந்தல்

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக சுவாமி கள் ஸ்ரீ காசிவில்வாதருக்குப் பால் அபிஷேகம் செய்யும் படத்தையும், குருமகா சங்கிதானத் தோடுகூட, திருப்பனங்தாள் காசிமடத்துத் தலை வர் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அருளங்தித் தம்பிரான் காசி விசா லாட்சி அம்மீனத் தரிசிக்கும் படத்தையும் கண்டு மெய்மறந்து ஸின்றூர்கள்.

மன்ற மேடையை நெருங்க நெருங்க அலங்காரங்கள் மிக அதிகமாயிருந்தன. மன்றத்தின் நடுவே திருக்கயிலாய் பரம்பரை பில் வந்த திருவாவடுதுறை ஆதீன 21-வது குருமகாசங்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசார்ய சுவாமிகள் தமது குருமகா சங்கிதானம் முத்தி பஞ்சாக்கர தேசிகர் எனப் போற்றப்படும் ஸ்ரீ ந ம சி வாய மூர்த்திக்கு முன் தலை குனிந்து கை கூப்பிய வண்ணம் தேஜோமயமாக சின்றுகொண் டிருக்கும்படி எழுதப்பட்ட பேரிய படம் ஒன்று புஷ்ப மாலைகளால் அலங்கரிக்கப் பட்டுப் பார்ப்போர் உள்ளங்களில் பூரிப்பையும், உவகையையும் எழுப்புவதாக இருந்தது.

கூட்டத்திற்கு வந்திருந்த பல சித்தாங்தசைவச் செல்வர்களைப் போலவே துறைசை ஆதீன மகா வித்வான் ஆறுமுக நாவலரவர்களும்கூட அந்தப் படத்தைப்பார்த்துப் பெரிதும் வியப்பும், களிப்பும் எய்தி, கூப்பிய கை பிரிக்கும் வண்ணம் தெரியாது நின்ற காட்சி நெஞ்சைவிட்டுப் பிரிய முடியாததாகும். அப் படத்தினால் பேரிதும் உள்ளம் கவரப்பட்ட ஆதீன மகாவித்வான் ஆறுமுக நாவலரவர்கள் மாநாட்டு முதல்நாள் கூட்டத்திற்குத் தலைமை வகித்துப் பேசியபோது மன்றத்திலே அமர்ந்திருந்த குருமகா சங்கிதானத்தின் பொன்னாரி திருமலரடிகளுக்கு வணக்கம் தெரிவித்துக் கொண்டு, “மன்ற அரங்கிலேயுள்ள படத்தை - அதாவது ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்தியின் முன் 21-வது குருமகா சங்கிதானம் கை கூப்பிக் கொண்டு பக்தியும், பணிவும் தோன்ற நிற்கும் காட்சிப் படத்தை ஒருமுறை எப்படிப் பட்ட வன் பார்த்துவிட்டாலும் உடனே அவன்

நெஞ்சு இளகும்: குருவுக்கு வணக்கம் செலுத்தவேண்டுமென்ற எண்ணம் பெருகும். ஆகவே இதே படத்தை ஆதீனத்திலிருந்து வெளியிடப்படும் எல்லாப்புத்தகங்களிலும் மேல் அட்டையின் படமாகப் பிரசரிக்க வேண்டுமென்றும். அப்பொழுதுதான் தாய்ப்பதந்தையார்களையே வணங்குவதற்கு வெட்கப்படும் மாணவர்களின் அகக்கண் திறப்பதற்கு வழியாக இருக்குமென்றும் குறிப்பிட்டார் என்றால் மேலேயும் இதை வர்ணிப்பது எப்படி என்று தெரியவில்லை.

அடுத்தாற்போல திருமங்திர மன்ற அரங்கத்தின் வலது கைப்புறம் 16-வது மேலகரம்-சுப்பிரமணிய குருமகா சங்கிதானத்தின் படமும், 17-வது குருமகா சங்கிதானம் அம்பலவாண தேசிக பரமாசார்ய சுவாமிகள் படமும், இடது கைப்புறம் 20-வது குருமகா சங்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ அம்பலவாண தேசிக சுவாமிகளது திருவருவப்படமும், தருமபுர ஆதீனம் 25-வது குருமகா சங்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக ஞானசம்பந்தபரமாச்சார்ய சுவாமிகளது படமும் அலங்காரமாக இருந்தன. அரங்கத்தின்மேல் திருமூலரின் படமும் மாட்டப்பட்டிருந்தது.

அத்துடன்கூட துறைசை ஆதீனம் ஸ்ரீ கவிராசுஷல கச்சியப்ப முனிவர் படமும், அதற்கு எதிரில் சிவஞானபோதம் மெய்கண்டதேவநாயனர் படமும், அதைப் போலவே திரிசிரபுரம் பிள்ளையவர்கள் மகாவித்வான் திரு. பீநாட்சிசுந்தரம் பிள்ளையவர்கள் படமும், அதற்கு எதிரில் அவரது சிஷ்யரும், தமிழுலகத்தால் தந்தையெனப் போற்றப்படுவரும்,

“ பொதிய மலை பிறக்கமொழி வாழ்வறியும் காலமெலாம் புலவோர் வாயில் துசியறிவாய். அவர் நெஞ்சின் வாழ்த்தறிவாய் இறப்பின்றித் தலங்குவாயே ”

என்பதாக மகாகவி பாரதியாரால் பாடப் பெற்றவருமான திரு உ. வே. சாமிநாதப்பார் அவர்களுடைய படமும் மன்றத்தை அலங்கரித்துக்கொண்டிருந்தன.

மெய்கண்டதேவ நாயனரது சிவஞான போதத்தின் பன்னிரண்டு குத்திரங்களும் எழுதப்பட்டு மன்றத்திலே ஆங்காங்கு மாட்டப்பட்டிருந்தன.

அதோடுகூட திருமூலதேவரது திருமந்திரத் திலுள்ள பொன்னை மொழிகளும், எல்லோரும் சதா சிந்தையில் வைத்துக்கொள்ளத் தக்க பாடல்களின் அடியுமான,-

“சிவசிவ என்கிலர் தீவினையாளர்”, “பெரியாருடன் கூடல் பேரின்பமாமே”, “நான் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம்”;, “சிவனே டொக்குங் தெய்வம் தேடினும் இல்லை” என்ற பொன்னை அடிகளைல்லாம் பொன்னெழுத் துக்களில் பொறிக்கப்பட்டு மாட்டப்பட்டிருந்தன.

இப்படி இந்திரசபைபோல வண்ண வண்ணத் தேர்ச்சிலைகளாலும், பார்வையை விட்டு அகலமாட்டா அழகான நிழற்படங்களாலும் நெஞ்சைவிட்டு நீங்கமாட்டாப் பொன்மொழிகளாலும், கண்ணையும் கருத்தையும் கவரும் ஒரே தீபாலங்காரங்களாலும் ஜ்வலித்த திருமந்திரமன்றத்தில் 31-1-1954 அன்று துறைசை ஆதின டி-1-வது குருமகா சந்திதானத்தின் கருணைக்காத்தால் குறித்தது குறித்த படி திருமந்திரமாநாடு தொடங்கி, 3-2-54 புதன் அன்று முடிவுற்றது.

முதலாள் 31-1-54 ஞாயிற்றுக்கிழமை நடந்த விழாவிற்கு ஆதின மகாவித்வான் ஆறுமுகநாவலரவர்கள் தலைமைவகித்தார்கள். திருமந்திரத்தின் முதல் தந்திரம் பற்றிக் காஞ்சீபூரம், பச்சையப்பன் உயர்நிலைப்பள்ளித் தலைமைத் தமிழாசிரியர் வித்வான் திரு. அருணைவுடி வேல் முதலியாரவர்களும் விரிவுரையாற்றினார்கள்.

இரண்டாம் நாள் 1-2-54 திங்கள்கிழமை அன்று நடந்த விழாவிற்கு பழநி வேதசிவாகம பாடசாலை, சித்தாங்தசரபம்-சிந்தாங்த மஹாமஹோபாத்தியாய சிவழீச்சான சிவாசாரியர் அவர்கள் தலைமை வகித்தார்கள். திருமந்திரத் தின்மூன்றும் தந்திரம் பற்றித் தருமபுர ஆதினப் பல்கலைக்கல்லூரித் தமிழ்த்துறைத் தலைவர் திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகரவர்களும். ஆறும் தந்திரம் பற்றித் தருமைப் பல்கலைக் கல்லூரித் தமிழ்ப்பேராசிரியர், சிந்தாங்த ரத்னகரம்-வித்வான் முத்து சு. மாணிக்கவாசக முதலியாரவர்களும், எட்டாம் தந்திரம் பற்றிக் காஞ்சீபூரம் பச்சையப்பன் உயர்நிலைப்பள்ளித் தலைமைத் தமிழாசிரியர் வித்வான் திரு. அருணைவுடி வேல் முதலியாரவர்களும் விரிவுரையாற்றினார்கள்.

மூன்றாம் நாள் 2-2-54 செவ்வாய்க்கிழமை அன்று நடந்த விழாவிற்கு ஆதின மகாவித்வான் ஆறுமுக நாவலரவர்கள் தலைமை வகித்தார். ஒன்பதாம் தந்திரம் பற்றி மாம்பாக்கம் [குருகுலம்] திருமந்திரப் பேராசிரியர் ஆ. இளவழகனாலும் அவர்களும், ஏழாம் தந்திரம் பற்றிக் கலைமகள் ஆசிரியர் வித்வான் கி. வா. ஜெகங் நாதய்யங் அவர்களும், நாலாம் தந்திரம் பற்றித் தருமை ஆதினம் தமிழ்த்துறைத் தலைவர் வித்வான் ச. தண்டபாணி தேசிகரவர்களும் விரிவுரையாற்றினார்கள்.

ஆக மூன்றாள் விழாவிலே திருமூலதேவர் எழுதிவைத்த திருமந்திரத்தின் 9-தந்திரங்களையும் பற்றி ஒன்பது விரிவுரையாளர்கள் வெகு அழகாக எடுத்து விளக்கினார்கள்.

திருமந்திர மகாநாட்டு முடிவு விழா 3-2-54 புதன்கிழமை அன்று சென்னை சர்க்கார் அறநிலையப் பாதுகாப்பு அமைச்சர் ச. ச. கனம் வேங்கடசாமி நாயகு அவர்கள் தலைமையில் நடந்தது.

இதற்குமுன் அறநிலையப் பாதுகாப்பு அமைச்சர் அவர்களை வரவேற்றுத் திருமந்திரமன்றத்தில் எழுங்தருளியிருந்த குருமகா சந்திதானத்தின் முன்னிலைக்கு அழைத்துச் சென்ற வடன் சந்திதானம் அவருக்குப் பொன்னுடை

போர்த்தி மாலையணிவிக்கச்செய்து கொரவப் படுத்தினார். பின்னர் ஆதின வித்வான் திரு. டி. எஸ். மீனுட்சி சுந்தரம் பின்னையவர்கள் அறநிலையப் பாதுகாப்பு அமைச்சருக்கு வர வேற்புப் பத்திரம் வாசித்து அளித்தார்கள். ஆதின மகாவித்வான் ஆறுமுக நாவலரவர்கள் குருமகா சங்நிதானத்தின் கட்டளைப்படி கனம் வேங்கடசாமி நாட்டு அவர்களின் வர வைப் பாராட்டி முடிவு விழாவிற்குத் தலைமை தாங்கும்படியாகக் கேட்டுக்கொண்டார்.

முடிவு விழாவிற்குத் தலைமை தாங்கிய சென்னை சர்க்கார் அறநிலையப் பாதுகாப்பு அமைச்சர் கனம் வேங்கடசாமி நாட்டு அவர்கள், மடங்கனும் ஆலயங்களும் மதத்தைப் பரப்புவதற்காகவும், மக்கள் தர்ம மார்க்கத் தில் நின்று, தங்கள் வாழ்வில் அறைநறி குன்றுது இன்பமாக வாழ்வதற்கு வழிகாட்டியாகவும் திகழ்வன என்றும், மடாதிபதிகள் தான் மக்களுக்குக் குருவாக நின்று அறைநறியை வகுத்து அதன்படிசெல்ல வழிகாட்ட வந்த வர்கள் என்றும், நாஸ்திகம் வெகுவேகமாகப் பரவி வருவதைத் தடுப்பதற்காகத் திருவாவடு துறை மகாசங்நிதானம் ஆங்காங்கே ஏராளமான சமயப் பிரசாரகர்களை ஏற்படுத்திச் சமயத் தொண்டாற்றி வருவது பாராட்டப்பட வேண்டிய விஷயமென்றும், மக்கள் நன்மையைக் கருதித் திருமங்கிரத்தின் கருத்துக்களை உலகில் பரப்புவான்பொருட்டுக் குருமகா சங்நிதானம் திருமங்கிர மகாநாட்டைக் கடங்த முன்றாட்களாக இந்த மன்றத்திலே சிறந்த முறையில் நடத்திவருவதற்குத் தாம் ரொம்பவும் சந்தோஷப்படுவதாகவும், இம்மாதிரியான மகாநாடுகள் மக்களிடையேயுள்ள மதசம்பந்தமான அறியாமை இருளைப்போக்கி அவர்கள் நல்ல தர்ம வாழ்வு வாழ்வதற்கு மிகவும் உபயோகமாக இருக்குமென்று தான் நம்புவதாகவும் குறிப்பிட்டார். மேலும் அவர் குறிப்பிடுகையில் மடாதிபதிகளும், தர்ம கார்த்தாக்களும், நமது மதம் அழியாமல் இருப்பதற்கான நடவடிக்கை மேற்கொள்ளும்போதே மதப்பிரசாரம் செய்துகொண்டுவருவது இன்று யமையாததாகும். கோவில் அகிகாரிகளும்

ஆண்டவனது குழந்தைகளாகிய ஏழை அனதைகளுக்கு உதவிசெய்ய முன் வந்தாகவேண் டும். திருப்பதிக்கோவில் தேவதானத்தின் சார் பில் சமயாசார சாஸ்திரம்போதிக்கும் கல்லூரி ஒன்றை முன்பு நிறுவ யோசனை கூறினேன். அப்படி யே ஆரம்பிக்கப்பட்டது அந்தக்கல்லூரி மிகவும் நன்றாக இப்பொழுது நடந்து வருகிறது. அதைப்போலவே சென்னை மாகாணத்திற்கும் ஒரு சமய சாஸ்திரக் கல்லூரி மிகவும் அத்யாவசியமாகும். இந்தக் கல்லூரியைநிறுவ யாராவது முன்வந்தால் இந்த சர்க்கார் தங்களாலான எல்லா உதவியையும் தருவார்கள் மேலும், சென்னை மாகாணத்தில் எவ்வளவோ ஆலயங்கள் இருக்கின்றன. அவைகளுக்கு எல்லாம் நீர்வாகம் அமைக்கப்படும்போது இந்தக் கல்லூரிப் பட்டதாரிகளில் பலரைப் பொறுக்கிக்கொள்ள முடியும். மடாதிபதிகள் எல்லாம் இப்பொழுது ஒருமுகமாகச் சேர்ந்து பணியாற்றுவது நல்ல வருங்காலத்தைத்தான் சுட்டிக்காட்டுகிறது. நாட்டையே பயமுறுத் திக்கொண்டிருந்த நாஸ்திகம் அழியும் காலம் வந்துவிட்டது என்பதைக் காட்டுகிறது. மடாதிபதிகள் எல்லாம் ஒன்றுசேர்ந்து சமயப் பிரசாரம் செய்ய முன்வந்திருப்பது போலவே இந்த மாகாணத்தில் ஒரு சமய சாஸ்திரக் கல்லூரி ஏற்படுத்தவும் நான் யோசனை கூறுகிறேன்," என்பதாகக் குறிப்பிட்டார்.

பின்னர் திருமங்கிரம்பற்றி ஆதின மகாவித்வான் ஆறுமுகநாவலர் அவர்களும், திருமங்கிரப் பேராசிரியர் இளவழகனுர் அவர்களும் திரு. வீர. சுப்பிரமணியம் அவர்களும் பேசிய பின்னர் திருமங்கிர மகாநாடு முடிவுற்றது.

(31—1—54 அன்று) முதல்நாள் திருமங்கிரமகாநாடு ஆரம்பிப்பதற்கு முன் ன தா கத் திருமூலதேவரின் நூல்கள் ஊர் வலமாக எடுத்து வரப்பட்டன. தமிழ் மூவாயிரம் எழுதித்தந்த திருமூலதேவர் திருவாவடுதுறை திருக்கோயிலின் வெளிப்பிரகாரத்தில் வடமேற்கு மூலையிலிருந்த ஓர் அரசமரத்தின் கீழ்த் தங்கி மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தவம் செய்து வரலாறு யாவருக்கும் தெரிந்திருக்கலாம்.



திருமூலதேவரின் நூல்கள் ஊர்வலமாக எடுத்துவரும் காட்சி.

இதுவரையிலும் யாருமே இவ்வளவு சிறப் பாகக் கொண்டாடாத முறையில் சைவ உலகத்திற்கு ஒரு வியப்பையும், திகைப்பையும் அளிக்கத்தக்க வகையில் திருமங்திர மகாநாட்டைக் கூட்டிய துறைசை ஆதீனத்து 21-வது குருமகா சந்திதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக சுவாமிகளைப் பாராட்டும் முகத்தான் தருமபுர ஆதீனம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்திதானம் அவர்களுடைய சார்பில் ஸ்ரீ மாணிக்கவாசகத்தம்பிரான், துறைசை குரு மகாசந்திதானத்திற்குப்பட்டுச்சால்வை போர்த்தி, திருவாவடுதுறையின் பெருமையையும், மகிமையையும் விளக்கி அந்த ஊரிலேயுள்ள ஆதீனத்தின் பெருமையையும், அது செய்து கொண்டிருக்கும் நல்தொண்டுகளையும்பற்றிப் பாராட்டி, மெய்கண்டான்மகாநாடு போன்று

அந்தக் கோயிலின் வெளிப்பிரகாரத்திலுள்ள திருமூலதேவர் இருப்பிட மிருங்கு ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகா சந்திதானத்தின் உத்தர வுப்படி சுப்பிரமணியத் தம்பிரான் தம் சிரமீது திருமூலரின் நூல் களை எடுத்துக் கொண்டு. ஆதீனாதஸ்வரவித்வான் நாதஸ்வரம் வாசிக்க, ஆதீனத்துத் திருப்புகழ் தேவார கோஷ்டிகள் காதுக்கினிய இறைவன் கீதம் பாடிவர ஊர்வல மாகத் திருமங்திர மன்றத் துக்குக் கொண்ணர்த்தார்கள். அப்பொழுது வேட்டுகள் முழங்கின. சரியாக நான்கு மணிக்கே குரு மகாசந்திதானம் மன்ற அரங்கில் எழுந்தருளுவதும், ஊர்வலம் மன்றத் திற்குள் நுழைவதும் சரியாக இருந்தது.

எத்தனை எத்தனையோ மகாநாடுகளைச் சிறப் பாகக் கொண்டாடியிருந்தாலும் கூட, இவ்வளவு சிறப்பாகத் திருமங்திர மகாநாட்டையாருமே கூட்டாதவகையில் கூட்டியது பெருமைப்படத்தக்கது என்றும், திருமுறைகளுக்குள் பத்தாம் திருமுறையும், தமிழாகமக்கடலேயாயுமான திருமங்திரத்தின் பெருமை உலகிற் பரவும்பொருட்டு முன்று நாட்கள் திருமங்திர மகாநாட்டைக் கூட்டக் கருணைகளின் கூர்ந்த மகாசந்திதானத்தைப் பாராட்டியும் ஒரு வாழ்த்துரையைப் படித்து வழங்கினார். அந்த வாழ்த்துரை 28-பக்கங்கள் அடங்கின. குறிப்பாக அவர்கள் அதில் கூறியிருந்தாவது :-

“திருமங்திரப் பெருமை உலகிற் பரவும் பொருட்டு, திருவாவடுதுறையில் இன்று

(31-1-54) முதல் மூன்று நாட்கள் திருமங்திர மாநாடு நிகழ் இருக்கின்றது. திருவாவடு துறையிலுள்ள மடாலயம் தொன்மையுடையது. திருக்கயிலாயபரம்பரையின் நங்திமரபில் மெய்கண்ட சந்தானத்தில் நான்காவது குரு மூர்த்திகளாகிய உமாபதி சிவாசாரியாரது அருணபதேசம் பெற்றவர் அருணமச்சிவாயர். அவர் அருண்மாணக்கர் சித்தர் சிவப்பிரகாசர். அவரிடம் திருவருள் ஞானம்பெற்ற ஸ்ரீ நமச் சிவாயமூர்த்திகளே துறைசை மடத் தின் முதல்வர். இப்பெருமானை முக்கியபஞ்சாக்கர தேசிகர் என்று தொழுவது தொன்றுதொட்டுள்ள மரபாகும். அந்தக் குருமூர்த்திகளின் மரபில் இருபத்தொன்றுவது சந்திதான்மாக விளங்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரியசவாமிகள் அவர்களே இத்திருமங்திரக்கருத்து உலகெலாம் பரவச்செய்யும் அருள் நினைவு கொண்டு, இம்மகாநாட்டை நிகழ்த்துகின்றார்கள்.

இத்திருவாவடுதுறை மடத்திலுள்ள அத்திருவருள் விலாசமே குருநாதர் பலரையும் மாதவச் சிவஞானயோகிகள், தாண்டவராய சுவாமிகள் முதலிய முனிவர் பலரையும் வித்து வான்கள் பலரையும் தோற்றிப் போற்றிச் சைவ உலகிற்குப் பயன்படச் செய்தது. மகாவித்துவான் என்னும் தனிப்பட்டத்தோடு வாழ்ந்த ஸ்ரீ மீனாட்சிக்கந்தரம்பிள்ளை அவர்களை இந்த ஆதீனமன்றே! உலகிற்கு உதவியது. அப்புலவர்க்கும் அவர் மாணுக்கர் பலருக்கும் திருவருளோடு கலந்து நல்லுணவும் பொன்னுடையும் மற்றும் வேண்டும் நலம் பலவும் நல்கி ஆதரித்த கீர்த்தி இத்துறைசை மடத்திற்கே உரியது. தமிழ்க்கிழவர், உ. வே. சுவாமிநாதையருக்குஞ் தாயகமாப்பிலங்கியது. இத்திருமடத்திலிருந்து தான் பண்டும், சிவஞானபோதத்திற்குச் சிற்றுரைகளும் திராவிடமாபாடியமும், சிவஞான சித்தியார்க்குப் பொழிப்புரையும் பிற மெய்கண்ட நூல்களின் உரை பலவும் வெளிவந்தன. இன்னும் இம்மகா சந்திதானம் அவர்கள் நூற்றுக்கணக்கான நூல்களுக்குமேல் ஆதீன இலவச வெளியீடுகளைச் சைவ உலகிற்கு வழங்கியிருக்கின்றார்கள். இவர்கள் பீடத்திற்கு வந்து சில ஆண்டிற்குள் பல மாநாடுகள் நிகழ்த்தப் பெற்றன. திருமங்திர மகாநாட்டுக்கும் பேரறி ஞார்களின் தலைமையில், அன்பர் பலரின் சொற்பொழிவுகளுடன் நடத்த ஏற்பாடு செய்யப்பட்டிருப்பது மிகப் பாராட்டத் தக்கது.

இம்மாநாடு, என்கு நிறைவுற்றுச் சிறந்து விளங்குக. இத்திருமங்திரம் தூய நிலையில் நன்மக்கட்குப் பயன்படுக. சைவத் திருமுறைகளும், சைவ சித்தாந்த சாத்திரங்களும் உலகிற் பரவித் திருவருள் வாழ்க்கை ஒங்கி வளர்தற்கு இத்திருமங்திர மாநாடு சிறந்த தொரு சாதனமாகத் திகழ்க.

பின்னர் அன்று மாநாட்டுத் தலைமை தாங்க இருந்த சென்னைப் பல்கலைக்கழகப் பேராசிரியர் திரு. ஆர். பி. சேதுப்பள்ளை உடல் நலம் சரியில்லாததினால் வரமுடியாது போனதன் காரணமாக ஆதீன மகாவித்வான் ஆறுமுக நாவலரவர்கள் தலைமை தாங்கித் தனது பேருரையை நிகழ்த்தினார்கள். அவர்கள் கூறியதின் சாரமாவது :

“ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளின் குரு பரம் பரையில் திரு அவதாரம் செப்துள்ளவரும், இங்கே சைவச் செங்கெறி தழைக்க இடையருது உழைத்து வருபவருமான ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய குரு மகா சந்திதானத்தின் பொன்னர் திருவடிகளுக்கு வணக்கத்தைச் செலுத்திக்கொண்டும், இங்கே வந்துள்ள பெரியவர்களுக்கும், தாய்மார்களுக்கும் வணக்கத்தைச் செலுத்திக்கொண்டும் எனக்கிட்டுள்ள கட்டளையை நிறைவேற்றத் தொடர்க்குகின்றேன். இம்மாநாடுக்குத் தலைமை தாங்கும் தகுதி எனக்கு இருக்கின்றதோ இல்லையோ குரு பீடத்தில் அமர்ந்துகொண்டு சைவச் செங்கோல் ஒச்சி வரும் திருக்கைலாயபரம்பரையில் வந்துள்ள குருமகா சந்திதானம் எனக்குத் தலைமை தாங்கக் கட்டளையிட்டவுடனேயே எல்லாத் தகுதியும் எனக்கு வந்துவிட்டதாக நான் கருதுகின்றேன்.”

“ திருவாவடுதுறை என்ற கேஷத்திரமே பல்வகையாலும் சிறப்புற்று விளங்குகின்றது. சைவசமயத்திற்கு இடையருது தொண்டாற்றி வரும் இந்த மடாலயம் தொன்மை யுடையது. சைவசமயத்திற்கு மிகவும் சிறங்த தொரு நூலாகச் சிறப்புற்று விளங்கும் திருமந்திரம் என்ற தமிழ் மூவாயிரத்தை அளித்த திருமூலதேவரும் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகத்தில் அமர்ந்திருந்ததும் இந்தத் திருவாவடுதுறையில்தான். உலகெல்லாம் போற்றிப் பாராட்டப்படவேண்டிய திருமந்திரம் என்ற தமிழ் மூவாயிரத்தை அருளிச் செய்த திருமூலதேவருடைய விழாவை இப்படிப்பட்டசிறப்பான முறையில் இதுகாறும் கொண்டாடும் வாய்ப்பு சைவ உலகத்திற்கே ஏற்படவில்லை. நமது 21-வது சந்திதானமாக சைவச்செங்கோல் ஒச்சுகின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாச்சாரிய சுவாமிகளது திருவுள்ளத்தில் தான் முதன்முதலாகத் திருமூலதேவரின் திருமந்திரப் பெருமையை உலகுக்கெல்லாம் எடுத்து விளக்குகின்ற ஒரு பெரியமகாநாட்டைக் கூட்டுகின்ற எண்ண மே தோன்றியது எனலாம். அவர்களது உள்ளக்கருணையை நாட்டு மக்கள் நிச்சயம் பாராட்டுவார்கள்.”

மேலும் அவர் குறிப்பிடுகையில் மக்களின் உள்ளத்தில் பல பல சந்தேகங்கள் எழுகின்றன என்றும், அவைகளைச் சரியான முறையில் நீக்குவது அவசியம் என்றும் தெரியாத வர்கள் தங்களுக்குத் தெரியாதவற்றை நன்கு தெரிந்தவர்களிடம் கேட்கவேண்டுமென்றும் இதைப்பற்றித் திருமூலதேவர் என்ன கூறி யிருக்கிறார் என்று பார்ப்பதும் அவசியம் என்றார்.

“ குருட்டினை நீக்குங் குருவினைக் கொள்ளார் குருட்டினை நீக்காக் குருவினைக் கொள்வார் குரும் குருடும் குருட்டாட்டம் ஆழக் குரும் குருடும் குழிவிழுமாறே ”

என்பதாகத் திருமூலர் பாடியிருக்கிறார் என்றும், அறியாமை இருளை யாரால் போக்க

முடியும் என்று தேடி அலைந்து கடைசியில் ஞானப்பிழம்பாய் விளங்கும் சரியான குருவை அடையாமல் ஒரு குருடன் தனக்கு வழி காட்ட ஒரு குருடனையே தேடிப்பிடித்துக் கொண்டு கடைசியில் இந்தக் குருடனும், வழிகாட்டிய குருடனும் குருட்டாட்டமாகக் குழிவிழுங்தவாறு, மக்கள் பலர் அழிகிறார்கள் என்றும் சொல்லி, அம்மாதிரி நாமும் குழியில் விழுங்து அழியாதிருக்கவேண்டுமே யென்ற பெருங்கருணையை உள்ளடக்கித் தான் சசனது திருவருள் ஞானம்பெற்ற ஸ்ரீநாமச்சிவாய ஸுர்த்திகளின் மரபில் வந்துள்ள நமது 21-வது குருமகாசந்தானம் திருமந்திர மகாநாட்டைக்கூட்டி நம்மையெல்லாம் ஆட்கொண்டு விட்டார் போலும் என்று தான் கருதுவதாக வும் குறிப்பிட்டார்.

திருமூலதேவர் வாழ்ந்தகாலம், அவர் தங்கிய இடம், அவர் காலத்திலிருந்தவர்கள் எல்லாம் அவர் வாய்ப்பாடலாகவே நம்மால் அறியமுடிகிறது என்றும், வேதாகமங்கள் எல்லாம் சர்வேஸ்வரங்கள் சாட்சாத் பரமேஸ்வரனிடமிருந்தே இந்த உலகுக்குக்கிடைத்தன என்பதும், சிவபெருமானே தமிழில் வேதாகமங்கள் இயற்றித்தருவான் வேண்டி அவதாரம் செய்தார் என்றும் குறிப்பிட்டார். நந்திதேவரயே குருவாகக் கொண்டு கைலாயபதியின் அருளினால் திருமந்திரமாக ஆகமங்களைத் திருமூலர் எழுதினார் என்றும், கைலாய பரம்பரையில் வந்துள்ள குருமகாசந்தானம் அதை உலகுக்குப் பறப்ப மகாநாடு கூட்டிய திருவுள்ளத்தையும் நினைக்கும் போது பெரிதும் வியப்படைவதாகவும் கூறி னார். மேலும் அவர் கூறியதாவது ;—

“ திருமூலர் யார் ? அவர் ஒரு ஆயர் : மாடு மேய்க்கிறவர். அவர் ஒரு நாள் மாடுகளை மேய்த்துக்கொண்டு நிற்கிறார். யமன் அவர் உயிரை எடுத்துப்போய்விட்டான். அவரது சவத்தைச் சுற்றிச் சுற்றி மாடுகள் வருகின்றன. முகர்ந்துபார்க்கின்றன, அம்மா ! அம்மா ! எனப் பிரிவு தாளமாட்டாமல் விம்முகின்றன. வளர்பிறை தாங்கும் முக்கண்ணுடைக்

கடவுள் கைலாயபதி அந்தப் பசுக்களின் பரிதாப நிலைமையைப்பார்த்து மனம் இளகினார். அவர் உள்ளத்திலே அருள்வெள்ளம் சுரந்தது. இந்த ஆயன் உயிர்பெற்று எழுந்தாலன்றே? இந்தப்பசுக்களின் துயரம் நீங்கும் என்று என்னியவராய் ஆயன் உடலில் போய்ச்சேர்ந்தார். இது சாத்தியமா? சார்! என்று ஒருவன் கேள்வி போடுகிறேன். நமக்கு எதுவும் சாத்தியமில்லை. மேலே நாட்டான் இது சாத்தியம் - அது சாத்தியம் எனச் சொல்லியபின் தான், “ஆமாம் சாத்தியம்”, என ஒத்துக்கொள்வது நம் நாட்டு வழக்கமாகிவருகிறது. அந்தக்காலத்தில் உடலை ஸ்தாலம், குட்சமம் என இரண்டாகப் பிரிப்பது சாத்தியமாக இருந்தது. அப்படித் தனது ஸ்தாலத்திலையும், குட்சமத்தையும் தனித்தனியாகப் பிரித்து ஆயன் உடம்பில் போய்ப் புக ஆயன் எழுந்திருந்தான். மாடுகள் சந்தோஷம் அடைந்தன. அவைகளை, வீடுகள் நோக்கி ஒட்டிக் கொண்டு வந்தார். தன் நாயக்களைக் காட்டுமே என வருந்திக்கொண்டிருந்த அவன் மனைவி ஒடோடியும் வந்து ஏன் நேரமாகிவிட்டது? என அவன் உடலைத் தொட்டுக் கேட்டாள். அந்தப் பெண் தொட்டவுடன் பருமேல்வர னுக்கு ஒரு ஷாக் அடித்தது. பசுக்களின் பரிதாபம் நீக்கவன்றே! இந்தக் காரியம் செய் தோம். இந்தப் பத்தினிப் பெண்ணிடம் நாம் அகப்பட்டுக்கொண்டோமே என எண்ணியவர் யாதும் பேசாமல் ஓடினார். மூலன் மனைவியோடு ஊராரெல்லாம் அவரைப் பார்க்க, அவர் தவயோகம் கண்டு. இவர் சாதாரணமானவர் அல்லர். இவர் ஒரு கைலாயச்சித்தர் எனச் சொல்லி அவர் நிட்டை கலைக்காது விட்டகன் ரூர்கள். அவர் அம்மரத்தடியில் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தவம் இருந்து உலகம் உய்ய, கைவம் தழைக்க, “தவமால் பிரமீசர் தம்மில் தாம் பெற்ற நவாகமம் எங்கள் நாதி. பெற்றுனே,” என்பதாக ஒன்பது ஆகமங்களின் சாரத்தை ஒன்பது தங்கிரங்களாக மூவாயிரம்

ஆண்டுகள் தவம் இருந்து ஆண்டுக்கொரு பாடலாக எழுதிவைத்தார். அதன்பெருமை அளவிடற்கரியது.”

மேலும் அவர் தருமபுரம் ஆதீனத்து வாழ்த் துரையைப்பற்றிச் சொன்னதாவது:—“நமது திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தில் நடைபெற்று வருகின்ற திருமந்திரமாநாட்டைப்பாராட்டித் திருக்கைலாய பரம்பரையில் வந்தவரும், இருபத்தொன்றுவது சந்திதானமாக விளங்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாச்சார்ய சுவாமிகள் இந்தத் திருமந்திரமாநாட்டைக் கூட்டின மைக்காக அவரையும் பாராட்டி ஸ்ரீ மாணிக்கவாசக ஸ்வாமிகள் மூலம் அனுப்பிவைத்திருக்கும் வாழ்த்துரையை நீங்களெல்லாம் கேட்டார்கள். அந்த வாழ்த்துரையில் திருமங்கிரத் தின் அருமையான பகுதிகளெல்லாம் திருமந்திரத்தின் ரசம் போல் பிழிந்து கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. கைவப்பரம்பரையில் வந்த யாரும் இது மாதிரியான மாநாட்டைக் கூட்டின து இல்லை. ஆகவே, துறைசை மகாசந்திதானத்தின் திருவள்ளத்தைப்பாராட்டாமல் யாருமே இருக்க முடியாது. இம்மாநாட்டையொட்டிக்கயிலாய சித்தர் உரையுடன் திருமந்திரம் வெளியீடு வெளிவருகின்றது. மேலும் சொந்தத்திலேயே அச்சகம் ஒன்று நிறுவ ஏற்பாடாகியிருக்கிறது”. “சிவஞான பாஷ்யமும்” வெளியிட உத்தேசித்திருப்பது பற்றி நான் மகிழ்ச்சி யோடு தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். இதைப் போலகைவத்திற்கேற்றுதுகைபோல் விளங்கி யிருக்கின்ற பல நூல்களையெல்லாம் வெளியிட மகாசந்திதானத்தார் திருவுள்ள எனம் கொண்டிருப்பது தமிழகத்தின் அதிர்ஷ்டம் தான்”

மேலும் அவர் நாஸ்திகத்தைப் பரப்புபவர் கள் விநாயகர் உடைப்பு இயக்கம் நடத்திய தைப்பற்றிக் குறிப்பிட்டுக் கூறியதாவது:—“விநாயகர் தமிழ்க்கடவுள் இல்லையென்றும், விநாயக பூசை தமிழ் மரபை ஒட்டி வந்தது அல்ல என்றும் பலர் பேசக்கேட்கிறேம்.

கைவ சமயத்தார்களுக்குத் திருமூலரை பற்றி நங்கு தெரியும்; அவர்கள் காலம் எது? என்றும் ஆராய்ச்சிருப்பார்கள். . .

“நான் அருள்பெற்ற நாதரை காட்டின்  
ஏதிகள் கால்வர் சிவமோக மாமுனி  
மன்ற தொழுத பதஞ்சலி வியாக்ரமர்  
என்றிவர் என்னே டெண்மரு மாமே, ”

என்ற திருமூலதேவரது வாய்வழி வங்த அகச் சான் றுப்படியே, அவர் பதஞ்சலி, வியாக்ரமர் காலத்தவர் என்று அறிகிக்கிறும். இவர் கஞ்சடைய காலம்; அதாவது கி.மு. 6000 ஆண்டுகஞ்குமுன் என்பது ஆராய்ச்சியாளர் கண்ட முடிவு.

மேலும்கூட, “இதும் எழுத்தோடு உயிர்க் கலீ மூவைந்து ஆதி எழுத்தவை ஐம்பதோ டொன்றென்பார்”, என் நும் பாட்டைக் கொண்டும் தமிழ் மொழிக்கு 11 எழுத்துக்கள் உள்ள காலத்தில் அவர் படித்தவர் என்றால் அதுதான் இடைச்சங்க ஆரம்ப காலமாகும். இடைச்சங்க காலத்தை கி.மு. 6805 முதல் கி.மு. 8105 வரை என்று நிர்ணயித்திருக்கிறார் கள். ஆகவே கிட்டத்தட்ட திருமூலரது காலம் எண்ணுயிரம் வருஷங்கஞ்கு மேற்பட்டது. எண்ணுயிரம் வருஷங்கஞ்கு முன் உலகம் புல் பூண்டு மயமாக இருந்ததேதாவிர உலகில் மனிதர்களே கிடையாது என்று யாராவது மேல்நாட்டான் சொன்னவுடனே நம்மடவர் நம்பி இதெல்லாம் பொய் எனக்கூடச்சொல் வார்கள். (சிரிப்பு) நம் கணக்குப்படி எண்ணு யிரம் ஆண்டுகஞ்கு முன்ன ரேயிருந்து தமிழாகமக்கடலாக விளங்கும் திருமந்திரத் தை எழுதித்தந்த திருமூலதேவர் தனது நூலுக்குக் காப்பாக,

“ ஜங்கு கரத்தனை யானை முகத்தனை  
இங்கின் இளம்பிறை போலும் யீற்றனை  
ஏதிகி மகன்றனை ஞானக் கொழுந்தனைப்  
புந்தியில்வைத்தடி போற்று கிண்றேனே ”,

என்பதாக விநாயகப்பெருமானைப்பற்றிப்பாடி யிருக்கிறார் என்றால் விநாயக பூசையென்பது தமிழ் நாட்டிற்கு இன்று நேற்று வந்த வழக்கமா? என்பதை நீங்க கேள அறிந்து கொள்ளுங்கள். ஆகவே ஒவ்வொரு தமிழ் நூம் முதலில் வணங்கவேண்டிய கடவுள்

விநாயகப் பெருமான் என்பதை மறந்துவிடக் கூடாது, ” என்றார்.

“ ஒரு கூட்டத்திலே ஒருவன் எழுங்கிருந்து “அன்புக்கும், சிவனுக்கும் என்ன சார் சம்பந்தம்? ” என்று என்னைக்கேட்கிறோன். இவன் தமிழனா? அல்லது தமிழ்மரபில் வந்தவனது பேச்சைப்போலா இருக்கிறது?

நமது திருமூலதேவர் சொல்லுகின்றார்.

“ அன்பும் சிவமும் இரண்டென்பர் அறிவிலார் அன்பே சிவமாவ தாரு மறிக்கொர் அன்பே சிவமாவ தாரு மறிச்தபின் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருக் காரே ”

என்று எவ்வளவு அழகாக, தெள்ளத்தெளிய, அறிவில்லாதவர்கள் அன்பும் சிவமும் ஒன்று என்று அறிந்துவிட்டால் பின்னர் எதும் பேசாமல் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்து விட மாட்டரோ ”, என்றும் குறிப்பிட்டார்.

மேலும் திருமூலர் படிப்படியாக அருள்ளானம் பெறுவதற்கு முன்னர் நெறிகளையெல்லாம் பற்றிச் சொல்லியிருக்கிறார் என்றும், கருணைமூர்த்தியாகிய சிவபெருமான் தன்னை நின்திப்பவர்களையும் ஆட்கொண்டாரே அன்றித் தள்ளுவது கிடையாது என்றும், அப்படிப்பட்ட பெருமான் எழுந்தருளியுள்ள கோயிலிலுள்ள ஒரு கல்லைப் பெயர்த்து எடுத்துவிட்டாலும்கூட அரசன் அழிவான், வேதியன் அழிவான், உலகமே அழியும். இது விண்ணவன் ஆணை எனத்திருமூலதேவர்,

“ கட்டுவித் தார்மதிந் கல்லொன்று வாங்கிடில் வெட்டுவிக் கும்அபி டேகத் தரசரை முட்டுவிக் கும்முனி வேதிய ராயினும் வெட்டுவித் தேவிடும் விண்ணவன் ஆணையே ”

என்ற பாட்டில் குறிப்பிட்டிருப்பதையும் சுட்டிக்காட்டித் தற்காலத்தில் பல சிவாலயங்கள் இடுந்து விழுந்துகொண்டிருக்கின்றன என்றும், அவைகளைப் புனர் நிர்மரணம் செய்யில்லையானால் இந்த நாடு அழிவை நோக்கித்தான் போகும் என்றும் சொன்னார்.

‘‘ மேலும் சில கோயில்களில் பூசையோடுப் பதில்லை யென்றும், சாமிமேல் போட்டிருக்கும் வத்திரம் எவ்வளவு நாளாயிற்றே? தெரியாது எடுக்கப்படாமல் இருப்பதாயும், என்னைப்பசையில் ஒட்டிக்கொண்டுள்ள அந்த சுவாமியின் துணியை நீக்கப்போனால் அந்தத் துணி தூள் தூளாக்க கையுடன் வந்துவிடுமென்றும் சொல்லி, ’’

“ முன்னவனார் கோயில் பூசைகள் முட்டிடின் மன்னர்க்குத் தீங்கள் வாரி வளங்குன்றுங் கன்னங் களவு மிகுத்திடுங் காசினி என்னரு கங்கி எடுத்தாரைத்தானே”

என்பதாகத் திருமூலதேவர் கூறியுள்ள பாட்டையும் சான்றுக எடுத்துக்காட்டினார்.

‘‘ மேலும் தான் ஒரிடத்தில் இப்படி நாட்டில் சிவபூசைகள் நடக்காது போய்க்கொண்டிருப்பதன் காரணமாக மழையில்லை, வறுமை அதிகமாகிறது. நாடும் அமைதியின்றித் தனிக் கிறது என்று சொல்லும்போது ஒரு பையன், “சிவபூசை செய்யும் நீங்கள் ஒருவர் இருக்கையில் உங்களுக்காகவாவது ஏன் மழை பெய்யக்கூடாது” என்று கேட்டதாகவும், தன் போன்ற சிலர் இருப்பதால்தான் குடிக்கவாவது தண்ணீர் கிடைக்கிறதென்றும், இல்லாவிட்டால் நாடு சகாராவாகியிருக்கும் என்று சொன்னதாகவும் சொன்னவுடன் பலத்தசிரிப்பு எழுந்தது. ’’

பின்னர் அவர் காலம் மாறிக்கொண்டு வருகிறதென்றும், மக்களின் மனம் கடவுள் பால் இழுக்கப்படுகிறது என்றும், அதற்குத் துறைசை ஆதீன மகாசந்தானம் இடைவிடாது நடத்திவரும் பிரசாரங்களும் ஒரளவு கர்ணமாகும் என்றும், கடவுளும் மனமிரங்கி மழை பொழிய ஆரம்பித்திருப்பது நாட்டின் நல்ல எதிர்காலத்தைக் காட்டுவதாகவும் சங்தேரங்கும் தெரிவித்துக்கொண்டார்.

இரண்டாம்நாள் மகாநாட்டுக்குத் தலைமை வகித்த பழனி வேத சிவாகம பாடசாலை சித்தாங்த சரபம் சித்தாங்த மஹாமஹாபாத்தியாய

சிவபூரீ சசரன் சிவாசாரியர் அவர்கள் தனது பிரசங்கத்தில் ஒவ்வொரு சமயத்திற்கும் சாஸ்திரமும், தோத்திரமும் மிகவும் இன்றியமையாதது என்றும் சைவ சமயத்திற்குத் திருமங்திரம் சாஸ்திரமாகவும், தோத்திரமாகவும் அமைந்துள்ள ஒரு சிறப்புவாய்ந்த நூல் என்றும் மேலும் திருமுறைகளுள் பத்தாம் திருமுறையாகவும் அது அமைந்து சிறப்புப் பெற்றுள்ளது என்றும் கூறினார். மேலும் திருமூலதேவரைப் பற்றி நாம் அறிந்து கொள்வதற்குப் பெரிய பெரிய அநுபுதிமான்கள் எழுதி வைத்திருக்கும் பாடல்கள் பெரிதும் பயன்படும் என்றும் சமயாசாரியார்களுடைய வரலாறுகளையெல்லாம் கூறிய சேக்கிழார் பெருமான் இவரை ஒரு கைலாயிசித்தர் என்பதாக அதாவது சாட்சாத்பரமேஸ்வரனுடைய அவதாரம் என்பதாகக் குறிப்பிடுகிறார் என்றும்.

“ எம்பிரான் சம்பக்தன் அடியார்க்கும் அடியேன் யர்கோன் கலிக்காமன் அடியார்க்கும் அடியேன் கம்பிரான் திருமூலன் அடியார்க்கும் அடியேன்”

என்பதாக திருஞானசம்பங்குப் பெருமானுக்கு எம்பிரான் என்ற அடைமொழியைக் கொடுத்தவர் திருமூலருக்கு நம்பிரான் என்ற சிறப்பு மொழியைக் கொடுத்துச் சிறப்பித்துள்ளதும் நம்பி ஆரூர் அருளிய திருத்தொண்டத்தோகையில் கவனிக்கத்தக்கது என்று குறிப்பிட்டார்.

சேக்கிழார் பெருமான் திருமூலதேவர் என்ற பெயரை பின்னால் உபயோகித்திருந்தும் கூட முதலில் அவரை கைலாய ஒரு சித்தர் என்று குறிப்பிட்டிருப்பது கவனிக்கத்தக்கது என்றும், வேதங்களும் ஆகமங்களும் வடமொழியில் இருந்தனவற்றைத் தமிழிலே ஆக்குவதற்காகவே சர்வேஸ்வரங்கை சாட்சாத் பரமேஸ்வரன் இவ்வுலகில் அவதாரம் எடுத்தார் என்று கொள்ள வேண்டியதையே அப்படிச் சொன்னதாக எண்ண வேண்டுமென்றும் குறிப்பிட்டார். அவர் விதிவசத்தால் பிறவி எடுக்கவில்லையென்றும், மூலன் என்கிறவன் இறங்தபின் அவன் உடலில் புகுங்கு கொண்டதால் அதனை அவனுக்கவும் கொள்ள முடியாது. அவனது வினைகள் அவன்

இறங்தவுடன் அவனுடனே அழிந்துவிடுகின்றன. எஞ்சியுள்ள உடல் அழிக்கப்படவேண்டிய தாகையால் அதற்குள் இவர் புகுந்தது புதுப் பிறவிபோல்தான் என்றும் ஆகவே உலகுக்கு நன்மை செய்வான் வேண்டியே கயிலாயபதி அவதாரம் எடுத்துள்ளார் என்றும். அதே கயிலாய பரம்பரையில் முத்தி பஞ்சாக்கர தேசிகர் என அழைக்கப்பட்டு. ஞானபானுவாய் விளங்கும் ஸ்ரீ நமச்சிவாய மூர்த்திகளின் மரபில் வந்திருக்கும் நமது குருமகாசங்கிதானம் திருமந்திரத்தை உலகிற் பரப்புவான் மகாநாடு கூட்டியதுபற்றிச் சங்தோஷம் தெரிவித்தார்.

“ தவமால் பிரமீசர் தமில் தாம்பெற்ற கவது கமம் எங்கள் ஈந்தி பெற்றுனே ”,

என்ற பாடலைக் கொண்டு ஒன்பது ஆகமங்களை திருமந்திரத்தில் ஒன்பது தங்கிரங்களாக எழுதி இருப்பதினால் ஒன்பது ஆகமங்கள்தான் மொத்தம் இருக்கின்றனவோ என்று யாரும் எண்ணி விடக்கூடாது என்றும், தற்காலத்திலும் 28 ஆகமங்கள் அமுலில் இருந்துகொண்டிருக்கின்றன என்றும், 28 ஆகமங்களிலும் மிகச் சிறப்பாகத் தோன்றிய ஆகமங்களை இறைவன் திருவருளை அடைவான் பொருட்டு படிப்படியாக ஒன்பது தங்கிரங்களாக விளக்கியுள்ளது கவனிக்கத்தக்கது என்றும் குறிப்பிட்டார். யோகசாஸ்திரத்தைப் பற்றி வெகு அழகாகக் குறிப்பிட்டிருக்கிறார் என்றும், ஞானயோகத்தைப் பற்றிப் பேசுகின்ற ஒரு வடித்தெடுத்த செம் பொருள்தான் திருமந்திரம் என்றும் வேதாகமங்களின் முடிவே திருமந்திரத்தின் ஆரம்பம் என்றும். வேதாகமங்களினால் கடைசியாகக் கண்டு பிடிக்கப்பட்ட ஒரு முடிவைத் தனது நூலின் ஆரம்ப அடியாகக் கொண்டு அதற்குமேல் ஞானயோகத்தைப்பற்றியும், ஞானநாந்தத்தைப் பற்றியும் பேசுகின்ற திருமந்திரம் சைவத்திற் கே அஸ்திவாரம் என்றும் அதை உலகில் பரப்புவான் வேண்டித் துறைசை ஆதீன குருமகாசங்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகபரமாச்சார்ய சுவாமிகள் இந்தத் திருமந்திரமாகாநாட்டைக் கூட்டியது பெரிதும் பாராட்ட வேண்டிய விஷயம் என்றும் கூறினார்.

திருமந்திரத்தின் முதல் தங்கிரத்தைப் பற்றி காஞ்சிபுரம், பச்சையைப்பன் உயர்சிலைப்பள்ளி ஆசிரியர் க. வச்சிரவேல் முதலியாரவர்கள் திருமந்திரமானத்திலே எழுந்தருளியிருந்த குருமகாசங்கிதானத்தின் பொன்னார்

**முதல் தந்திரம்** திருவடிகளுக்கு வணக்கம் செலுத்திக்கொண்டு பேச ஆரம்பித்தார்கள். அவர் தனது விரிவுரையின் முதலில் சைவ சமயத்திற்குத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் செய்துவரும் தொண்டு அவர்போன் ஞானபோரால் அளவிடற்கியது என்றும் திருமந்திரமகாநாட்டு வெளியிடாகக் கயிலாயசித்தர் உரையுடன் திருமந்திரம் வெளியிட்டிருப்பது மிகவும் பாராட்டப்படவேண்டிய விஷயம் என்றும் குருமகாசங்கிதானத்தின் கருணையினால் சிவஞான பாஷ்யம் சீக்கிரத்திலேயே வெளிவரப்போவது கேட்டு மிகவும் அகமகிழ்வதாகவும் குறிப்பிட்டார்.

திருமந்திரத்தில் அடங்கிய கருத்துக்கள்யாவும் தனபோன்ற சாதாரண மக்களுள்ளத்தில் இருக்கின்ற யான் எனது என்ற செருக்கையும், மும்மலத்தையும் ஒழித்து இறைவனது திருவருடத்தன்மையை பெறுவதற்கான வழிகளையல்லாம் பசுக்களைகிய ஆன்மாக்களுக்குப் படிப்படியாக விளக்கும் ஒரு பெருமையைப் பெற்றிருக்கிறது என்றும் குறிப்பிட்டார்.

மேலும் அவர் திருமந்திரம் மிகவும் பழைமயானதொரு நூல் என்றும் அதை ஆக்கிய திருமூலதேவர்

“ சேந்திருக்தேன் சிவ மங்கைதன் பங்களைச் சேந்திருக் தேன்சிவ னுவடு தன்டுறை சேந்திருக் தேன்சிவ போதியின் நீழலிற் சேந்திருக் தேன்சிவ னுதியே”

அவர் இந்த திருவாவடுதுறையில் உறைந்துள்ள சிவபெருமானை துதித்துக்கொண்டு மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தவமிருந்தார் என்பது தெரியவருகிறது என்றும் எண்ணிலி கோடி ஆண்டுகள் இராப்பகல் அற்ற இடத்தே நங்கிதேவரின் இணையடிக்கீழே தவமிருந்து அவர் எழுதியு

“ என்னை என்றாக இறைவன் படைத் தனன்  
தன்னை என்றாகத் தமிழ் தெய்யமாகே ”

என்ற பாடலைக்கொண்டு வேதா கமங்களை  
தமிழில் எழுதுவான் வேண்டி இறைவன் இவருக்கு அருள் புரிந்ததும் அதன் வாயிலாக அவர் ஆண்டுக்கொரு பாடலாக திருமங்திரத்தை அருளி ஞர் என்பதும் தெரியவருகிறது என்று குறிப்பிட்டார்.

பின்னர் திருமூலதேவர் வரலாற்றை எடுத்துச் சொல்லி, திருமங்திரத்திலே சொல்லப்பட்டிருக்கும் கருத்துக்கள் எப்படி மிக உயர்ந்தனவோ அப்படியே அதில் சொல்லப்பட்டிருக்கும் உவமைகளும் கூட மிக உயர்ந்தன என்றும்,

“ சூரிய காங்கமுஞ் சூழ்புஞ்சும் போலவே  
சூரிய காங்கஞ் சூழ்புஞ்சைச் சுட்டிடா  
சூரியன் சங்கிதியிற் சுடுமாறுபோல்  
சூரியன் தோற்றமுன் அந்தமலங்களே ”

என்பதாக உலகத்திலுள்ள சகல ஜீவாத்மாக்களையும்பற்றியிருக்கிற மும்மலத்தையும், ஜீவாத்மாக்கள் குருமகாசங்நிதானத்தை அடைந்துவிட்டால், சூரியகாங்கத்தின் சங்கிதியில் பஞ்ச தீயிங்கு விடுவதுபோல எல்லாம் தானே பொசங்கிவிடுகின்றன என்று காணப்படும் உவமையையும் பாராட்டினார்.

திருமங்திரத்தில் பாயிரமாக 112 பாடல்கள் இருக்கின்றன என்றும், பாயிரத்துக்கு முன்.

“ ஜீது கரத்தனை யானை முகத்தனை  
இந்தின் இளம்பிறை போலும் யெற்றனை  
ஙங்கி மகன்றனை ஞானக் கொழுங்தினைப்  
புங்கியில் வைத்தடி போற்றுகின் ரேனே ”

என்பதாக விளாயகர் காப்புப் பாடல் உள்ளது என்றும் குறிப்பிட்டார். காப்புக்குப் பின் ஒன்பது தங்கிரங்களுக்கும் முதலிலே வைக்கப் பட்டிருக்கும் கடவுள் வாழ்த்து என்ற பகுதியில்,

‘ ஒன்றவன் தானே இரண்டவன் இன்னருள் நின்றனன் மூன்றினுள் நான்குணர்த்தான் ஜீது வென்றனன் ஆறு விரித்தனன் ஏழும்பாச் சென்றனன் தானிருங்தானுணர்க்கெட்டட்டே ”

என்றபாடல் உள்ளது என்றும், அதன் கருத்தே புத்தகத்தின் சாரமெல்லாம் என்று கூடசொல்லாம் என்றும் குறிப்பிட்டு அதன் கருத்தை விளக்கினார். அதாவது, உலகத்திற்கெல்லாம் தலைவனுக் கிளாங்குகின்ற சர்வேஸ்வரன் முதல் வன் தன் உண்மையில் ஒன்றாக உள்ள :

உயிர்களுக்கெல்லாம் நன்மையைத் தருகின்ற அவன் இனிய திருவருள் மறைப்பாற்றல், அருளாற்றல் என இரு வகையாக உள்ளது.

பிரும்மா,விஷ்ணு,ருத்திரன் என்ற மும்மூர்த்தி களில் தன் அதிகார சக்தியை வைத்து உலகை அவனே நடாத்துகிறார். அதனாலேதான் அப்பர் பிரான் “முன்று மூர்த்தியுள் நின்றயருங்தொழில் மூவிலைச் சூலத்தான்” என்றார்.

அறம், பொருள் இன்பம், வீடென்ற நான்கு உறுதிப் பொருள்களையும் அவனே அமைத்தான்.

அவற்றின் இயல்பை உணர்த்துவதற்குத் தவக்கோலத்தினாலேயிருக்கையில் புலைன்தும் வென்றவனுக் கூன். இப்படியாக ஜீது பொறி களையும் வென்ற அவன் ஆறு ஆறு விரித்தனன் என்றார். அதாவது வன்னம், பதம், மங்திரம், கலை, தத்துவம் புவனம் என்னும் ஆறுக விரிந்துளன். “ ஏழும்பாச் சென்றனன் ”, என்பதினால் அவன் எழுலகங்களையும் கடங்கு நிற்கின்றார் என்பது புலனுகிறது என்றும், அவரே எட்டு திசைகளையும் தான் உணர்த்தவனுய சிவாக்ஷரியாகவும் உளன் என்றும் இப்படிக் கடவுள் வாழ்த்து என்ற பகுதியில் இறைவனைத் தொழுவார்க்கே அவன் அருள்வான் என்பதை உறுதி செய்தல்போலும் வாழ்த்தல் என்னும் மரபை ஒட்டியும் கடவுள் வாழ்த்து என்ற பகுதியை முதலில் வைத்து இருவகையிலும் நமக்கு உணர்த்துகிறார்.

திருமங்திரத்தின் முதல் தங்கிரத்தில் 124 பாடல்கள் உள்ளன: அதனை 24 பகுதிகளாகப்

பிரித்திருக்கிறீர்' என்றும், முதல் தங்திரம் காரணமைத்தின்சாரம் என்றும், முதல் தங்திரத்தின் முதற்பகுதி உபதேசம் என்றுள்ளது என்றும், இதில் 30 மங்திரங்கள் அடங்கியுள்ளன: இது நூலின் இலக்கியப்பொருளைத் தொகுத்துக்காட்டுகிறது. ஞானத்தின் இப்பயணத்துறிய அருணிலையில்வைத்துப்பரமானந்த போதத்தாண்டவம் என ப்படும் அம்பலவாணர் அருட்சுத்தின்மேல் வைத்துக்கூறுகின்றீர் என்றும், அம்பலக்கூத்தன் குருவாகவாங்கு தீக்கைசெய்து புனிதனுக்கி பரமானந்த போதத்தாண்டவத்தைக்கண்டு உணர்வின் நேர்பெறவரும் சிவபோக நுகரச்சி நிலையில் வைத்தருளி நின்றீர் என்பது இவ்வதிகாரத்தின் பிழிவு என்றும், ஞானநெறிக்கு அடிப்படையாகிய ஒழுக்கநெறியை உணர்த்துகின்றீர் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

ஓழுக்க நெறியாக கொல்லாமை, புலால்மறுத்தல், பிறர்மனை நயவாமை கள் ஞானமையை இவைகளைச்சொல்லி, அன்பேசிவம் என்பதை அன்புடைமை என்ற பகுதியில் சொல்லி, கல்வி ஏராம்பவும் அவசியமாகும். கல்லார் நெஞ்சில் நில்லான் சசன் என்றும்,

“கற்றறிவாளர் கருத்திலோர் கண்ணுண்டு எனச்சொல்லி,

“ பற்றது பற்றிற் பரமனைப் பற்றுயின் முற்றது எல்லா முதல்வன் அருள்பெறில் கிற்ற விரகிற் கிளரொளி வானவர் கற்றவர் பேரின்பம் உற்று நின்றுரோ ”,

என்ற உண்மையைத் திருமூலதேவர் உலகுக்குச் சொல்லியிருக்கிறீர் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

அன்புடைமை என்ற பகுதிக்கு முன்னதாக, “அறம் அறியார் அண்ணல்பாதம் நினையுங்கிறம் அறியார்”, ஆதலின் “ஆர்க்கும் இடுமின் அவரிவர் என்னன்மின்”, என்று அறன் செய்யும்படியாக மக்களை அறைக்கவி அழைக்கின்றீர் எனவும் குறிப்பிட்டார்.

கல்வி கற்றுல் மட்டும் போதாது. கற்றபின்

அதற்குத்தக ஸ்ர்க்கவேண்டும். பாரபட்சமற்ற நடவு நிலைமையில் ஸ்ர்க்கவேண்டும்.

“நடவு நின்றுர்க்கன் றி ஞானமும் இல்லை நடவு நின்றுர்க்கு நரகமும் இல்லை”, எனச்சொல்லி

“நடவு நின்றுர் கல்ல தேவருமாவார் நடவு நின்றுர்க்கு நரகமும் இல்லை”,

எனச்சொல்லி தன்போல் மற்றவரும் நடுநிலைமையில் நின்று வாழுவேண்டுமென்று அற நெறி சொல்லியிருக்கிறீர் என்றீர்.

கடைசியாக இறைவனது திருவருள் விலாசத்தைப் பெற விரும்புவோர் ஒழுக்க நெறியின்கண்ணே செயலாற்றி ஸ்ர்க்கவேண்டுமென வற்புறுத்துவான்போல் திருமதிரத்தின் 9 தந்திரங்களில் முதல் தந்திரத்தில் ஒழுக்கத்தைப் பற்றியே வற்புறுத்தியுள்ளது எனச்சொல்லி எல்லா மக்களும் ஆன்ம ஞானம்பெற ஒழுக்க நெறியில் ஸ்ர்க்கவேண்டுமெனக் கேட்டுக்கொண்டார்.

பின்னர் இரண்டாம் தந்திரம் பற்றி அண்ணுமலைப்பல்கலைக்கழகம் தமிழ் ஆராய்ச்சித்துறைத் தலைவர் வித்வான் ஐ. சுப்பிரமணிய பிள்ளையவர்

• கன் விரிவுரையாற்றினார்கள். அவர் இரண்டாம் கன் முதலில் குருமகா சங்கிதானத்தந்திரம் திற்கும், பின்னர் சபையிலுள்ள மற்ற முனிபுங்கவர்களுக்கும், பெரியோர்களுக்கும் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு பேச ஆரம்பித்தார். அவர் பேச்சின் விவரமாவது:—“பெரியோர்களே ! பொதுவாக இன்றையதினம் நம்நாட்டு மக்களின் மனம் மேலை நாட்டான் எதைக் கண்டுபிடித்திருக்கிற நே அதையே பாராட்டும் வகையில் இருக்கிறது. மேலைநாட்டான் நீராவி இயக்திரம் கண்டுபிடித்தான். ரேடியோ கண்டுபிடித்தான். நீர்மூழ்கிக் கப்பல் கண்டுபிடித்தான்” என்பதாக அவர்கள் கண்டுபிடித்துள்ளவைகளுக்கு ஜாப்தா போடும் வழக்கம்தான் அதிகமாகிவிட்டது. நம்நாட்டவர்கள் ஒன்றையுமே கண்டுபிடிக்கவில்லை என்பதாக மிகவும் குறைபட்டுக்கொள்ளுகிறீர்கள். ஆனால், நம் நாட்டவர்கள் எதைக் கண்டுபிடித்திருக்கிறீர்கள் என்பதைச் சிந்திக்க இவர்களுக்கு

ஆற்றல்கிடையாது. விஞ்ஞானத்துறையில் அதி வேகமாக முன்னேறிக்கொண்டிருக்கும் மேலை நாட்டார் கடைசியாகக் கடவுளை கண்டுபிடிக்கப் போகிறோம் என்று சொல்லுகிறார்கள். அக் கடவுளைத் தான் நம் நாட்டு மூன்று வயது குழந்தை கண்டுபிடித்தது. திருஞானசம்பந்தர் எதைக் கண்டுபிடித்தார்? கடவுளைக் கண்டுபிடித்தார். கடவுளை மாத்திரம் அவர் கண்டுபிடிக்கவில்லை. தமிழ் மணம் அவர் மூக்கில் ஏற்யேறத் திருமூல தேவர் எழுதி இந்த துறைசை மடத்தின் எல்லைக் குள்ளேயே புதைத்துவைத்துவிட்டுப் போன திருமங்திரத்தையும் அவர்தான் கண்டுபிடித்தார். ஒரு ஞானசம்பந்தர் இல்லாதிருப்பின் பூமியின் அகத்திலேயே இருங்திருக்கும் இந்தத் திருமங்திரம்.

சைவ சமயத்திற்கு ஆதார பீடமாய் இன்றையதினம் இலங்குவது பன்னிரண்டு திருமுறைகள் ஆகும். இவைகள் யாவும் சிவபெருமானுல் திருவாய்மலர்ந்தருளப்பெற்றன.

பன்னிரு திருமுறைகளுள் திருக்கோவையார் நீங்கலாக முதல் ஒன்பது திருமுறைகளும் பதி ஞேராம் திருமுறையும் தோத்திரப்பாக்களாய் அமைந்துள்ளன. திருக்கோவையார் இறைவனுக்கும் உயிருக்குமிடையே சிகழும் இன்ப உணர்ச்சி யாடல்களை இயம்புகின்றது. பன்னிரண்டாம் திருமுறை நாயன்மார்களுடைய செயற்கருஞ் செயல்களையும் அவர் வரலாறுகளையும் எடுத்துக் கூறுகின்றது. எஞ்சி சிற்கும் பத்தாம் திருமுறையாகிய திருமங்திரம் ஒன்றுதான். சாத்திர நூலாகத்திகழிக்கிறது. ஆகவே பன்னிரு திருமுறைகளுள் திருமங்திரம் ஒன்றே சாத்திரமாகவும், தோத்திரமாகவும் திகழுவதிலிருந்து அதன் பெருமையை பாவரும் உணரலாம். திருமூலர் வெறும் பாட்டுக்களை மட்டும் எழுதிக்கொடுத்த கவி அல்ல. மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகம் செய்து அந்த போகத்தினால், “நான் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம்” என்ற பரந்த உயரிய கோக்கத்தைக் கொண்டு ஆண்டுக்கு ஒரு பாடலாக மூவாயிரம் பாடல்கள் எழுதித் திருமங்திரமாலையை தமிழ்த்தாய் கழுத்திலே கட்டிட களித்த ஞானி. அப்படி மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தனிமையில் தவ யோகம் செய்த ஞானியார், முத்திபெற்ற சிவயோக

சித்தர். சைவ சமயத்தின் அடிப்படையும், சிவத்துவத்தையே உணர்த்தும் நெறி யாக வும் விளங்கி வருகின்ற அதாவது “உடையானடியாரடியாருடன் போய்க் கூடுதலே பேரின்பம்” என்றபடி. தனது இரண்டாம் திருமங்திரத்தின் கடைசிபில் பெரியாரைத் துணைக்கோடல் என்ற அதிகாரத்தை வைத்ததோடு.

“அறிவார் அமரர் தலைவனை நாடிச் செறிவார் பெறுவர் சிலர் தத்துவத்தை நெறிதான் மக்கில் நின்றருள் செய்யும் பெரியாருடன் கூடல் பேரின்பமாமே”

என்று பாடுகின்றார். வாழையடி வாழையாகப் பல பெரியார்களின் வழியில் வங்கிருக்கும் நமது குருமகாசனங்தானம் திருமங்திரத்தையும், திருமூலதேவரின் பெருமையையும் உலகில் பரப்பத்திருவள்ளும் கொண்டார் என்றால் இதற்குச் சான்று வேறு என்னவேண்டும்.

ஆங்கிலத்தில் சொல்வார்கள், “tell me your friends I will tell you who you are” என்பதாக. அதைப்போல் நல்ல நண்பர்கள், நல்ல அறிவாளிகள், ஞானிகள் இவர் கஞ்சன் தொடர்பு கொள்ளக்கொள்ளத்தான் நம் அறி யும் வளரும். ஆன்மஞானமும் எனிதில் பெற முடியும் என்று கருதியே, “பெரியாருடன் கூடல் பேரின்பமாமே” என்ற பொன்னனு உபதேசத்தை திருமூலர் நமக்கு அளிக்கிறார். நமது ஒளவைப்பிராட்டியாரும் கூட, “சான்தேரூர் இனத்திரு” என்றுதானே நமக்குச் சொல்லிக் கொடுத்தார்கள்.

திருமூலதேவரின் திருமங்திரத்தின் இரண்டாம் தங்கிரம் காமிகம் என்னும் ஆகமத்தின் சாரம் என்பார்கள். இது 25 பகுதிகளையும், 312 பாடல்களையும் கொண்டுள்ளது.

திருமூலதேவர் யார்? அவர் ஆதிப்பெயர் என்ன? என்றெல்லாம் ஆராய்க்கையில், ஒருவர்

“தங்கிரம் ஒன்பது சார்வ மூவாயிரம் சங்கரன் அகமச் சொன்னார்ஸ் காரே”

என்ற பாடலை அகச்சான்றுக்க் காட்டி அவருடு பெயர் “சுந்தராதார்”, என்றிருக்கவேண்டு மென்கிறூர். இன்னென்றார் அவர் தவம் செய்த இடம் இமாலயம். அவர் பனுரில், அலஹா பாத், நேபாளம் போன்ற இடங்களிலிருங்கு தான் தெற்கே வந்தார். ஆகவே அவர் ஒரு வடக்கத்தியர் என்கிறூர். அது எப்படியிருங்கு தாலும் தமிழகத்திலுள்ள தமிழன் மூலன் என்பானின் உடலில் அவர் புகுங்கு கொண்டபின் தானே அவரால் திருமந்திரம் பாடப்பெற்றது. ஆகவே அவர் பெயர் மூலன் எனக்கொள்வதே சாலச்சிறப்புடையது. அவர் கைலாயபதியாக இருந்தாலும்கூட, தமிழகத்தில் வந்து திருவாவடுதுறையை அடைந்தபின் தானே அவரால் ஓரிடத்தில் அமர்ந்து மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தவம் இருக்க முடிந்தது. ஆகவே அவர் தமிழ்நாட்டவர் என்றே கொள்க. மேலும் கூட மூலம் என்றால் உண்டான பொருள்களுக்கெல்லாம் ஆதியான இடம் எனப்பெயர். நமது சைவசமயத்திற்கெல்லாம் ஆதி மூலமாக விளங்குவது திருமந்திரம். ஆகவே அதை திருமூலரே ஆக்கினார் என்பது ரொம்பவும் பொருத்தமுடையது.” என்றார்.

மேலும் அவர் பேசுகையில் இது டாப்லட் காலம் என்றும், இரண்டாம் தந்திரத்தில் சாரம் என்னவென்று சட்டென அறியவே பலர் துடிப்பார்கள் என்றும், அப்படிச் சொல்ல வேண்டுமென்றால், “சிவ நிந்தனை புரிவோர் அழிந்துபோவார்கள்” என்பதுதான் இதன் சாரமென்றும், அதற்குச் சான்றுக்கத் தக்கன் பட்ட பாட்டையெல்லாம் இடங்டாம் தந்திரத்தில் சொல்லிவியிருக்கிறதென்றும் கூறினார்.

சிவபெருமானுடைய பரத்துவத்தின் தன்மையை நிலைநாட்டுவதே இடங்டாம் தந்திரத்தின் உட்கோளாகும் என்றும், சிவனே முழு முதற்கடவுள் என்பதும் எல்லா உயிர்களும் சென்று அடைதற்குரிய புகலிடம் அவனே என்பதும், திருமால் நான்முகன் முதலிய தேவர்கள் சிவனை இகழ்ந்து தாழ்ந்ததும், பின்னர் சிவனைப் புகழ்ந்து போற்றி வாழ்ந்ததும் நன்றாக்க காட்டப்படுகிறது என்றும், பஞ்ச

கிருத்தியம் என்று சௌல்லப்படுகிற படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், மறைத்தல், அருளுதலாகிய காரியங்களைச் செய்பவரும் பரமசிவ னே என்பதும் நன்கு விளக்கப்பட்டிருக்கிறதென்றும், தாயின் வயிற்றிலே கருத்தரித்துப் பத்துத்திங்களாய் வளர்கின்ற வாற்றினை 41-பாடல்களில் திருமூலர் வெகு அழகாக விளக்கி யிருக்கிறூர் என்றும், இதை எல்லோரும் குறிப்பாக டாக்டர்கள், பிரசவ மருத்துவம் செய்யப்படுகின்ற டாக்டர்கள் அவசியம் படிக்க வேண்டுமென்றும் கேட்டுக்கொண்டார்.

மேலும் அவர் சொன்னார். “இப்பகுதியில் உள்ள பாடல்கள் மிக மிக அழகாக இருக்கின்றன. ஒரு பெண்ணுக்குத்தெரியுமா தன் வயிற்றில் எப்படிக் குழங்கை உண்டாகிறது என்று? தாயிடம் சென்று, “நான் எப்படிப் பிறந்தேன்” என்று கேட்டால், “நீ எப்படிப் பிறந்தாய் என்று நான் எங்ஙனே அறிவேன்? ஜோஸ்யார்கள் முதற்கொண்டு பெண் மகவுதான் பிறக்கப்போகிறது என்று சொன்னார்கள். கடைசியில் பார்த்தால் நீ பிறந்தாய்” என்று சொல்வாள். (சிரிப்பு) இப்படி வயிற்றிலிருப்பது ஆனால், பெண்ணு என்பதை யாராலும் அறியமுடியாத நிலையுள்ளது. பெண்ணுக்கே தெரியாமல் அவள் உதரத்தில் வித்தைத் தூவி விடுகிறான் சங்கன். அவள் அதை அழிக்கவேண்டுமென்று என்ன முயற்சித்தாலும் அது கற்குத்திலோல் அழியாமல் கிடக்கிறது. துள்ளுகிறது. அம்மாடி, அம்மாடி என பெண் துடிக்கிறான். அவளால் என்ன செய்யமுடியும்? வயிற்றுக்குள் சிசுவைப் போட்டது போலவே வெளியேயும் அதைக் கொண்டு வருகிறான் சங்கன்.

குயில் எப்படிக் குஞ்சு பொரிக்கிறது என்று உங்களுக்குத்தெரியுமா. அது தன் முட்டையை காகத்தின் கூண்டில் இட்டுவிட்டுப் போய்விடுகிறது. காகம் குயில் முட்டையையும் தன் முட்டையாகக் கருதி பேணி அடை காக்கிறது. முட்டை உடைந்து குயிலின் குஞ்சு வெளி வரும்போது, காகம் காகா என்றால் இது கூகூ என்று கத்துகிறது. அடடா! ஏமாங்குபோய்

விட்டோமே எனக் காகம் அதைக் கொத்தப் போகும்போது அது ஒடிவிடுகிறது. குழிலிப் போலவே அமது சிவபெருமான் ஒரு மாயாவி. பெண்ணுக்கும் தெரியாமல் அவள் வயிற்றில் சிக்கவைப்போட்டு விடுகிறான். குழந்தையின் உடலிலே அமச்சிவாயா என்ற சீல் விழுந்துவிடுகிறது. அக்குழந்தையைப்பத்துமாதம் வயிற்றில் சுமங்கு பெற்றெடுக்கிறான் தாய். இருந்தாலும் அது அவள் குழந்தையாகிவிடுமா? அவள் உதிர்த்தாலே வளர்ந்தது குழந்தையின் உடல் மட்டும்தான். தாயின் உயிருக்கும், குழந்தையின் உயிருக்கும் என்ன சம்பந்தம்? மாயை ஸிங்கினால் “தாய் யார்? தந்தை யார்? வந்தவர் று எதோ? போமாறு எங்ஙனானே?” என்பதாகத் தன் உள்ளக்கிடங்கிலுள்ள சர் வேவ் ஸ்வரன் அமச்சிவாயத்தைத் தேடி அவள் ஒடிவிடமாட்டானா?

அதைப் பார்த்து, “மகனே! உன்னை என்மகன் என்று எண்ணிப் பெற்று வளர்த்ததற்கு ஒரு கற்குழி வியயா வது பெற்றெடுத்திருக்கலாமே” எனப் புலம்புகிற தாயின் கண்களும் மாயையினால் அன்றே மறைக்கப்பட்டுள்ளது. இவ்வாறு இறைவன் இவ்வையகத்தில் உயிர்களைப் பெருக்கி வளர்த்திடும் முறையை

“குயிற்குஞ்ச முட்டையைக் காக்கை தன்கூட்டிட்டால் அயிர்ப்பின்றிக் காக்கை வளர்கின்றது போல் இயக்கிலை போக்கிலை ஏனென்பதிலை மயக்கத்தால் காக்கை வளர்கின்ற வாறே”

என்று திருமூலர் சொல்வதைப் பாருங்கள். இப்படியாக ஒரு மயக்கசிலையை உண்டுபண்ணித்தன் சிருஷ்டி காரியத்தைச் செய்துகொண்டு போகிறார் சுசன். தந்தைக்கும் சரி, தாய்க்கும் சரி குழந்தை உண்டான விதம் தெரியாது. அதனைப் படைத்து விட்ட நான்முகனுக்குக் கூடப் படைத்தது ஒன்றைத்தவிர வேறுயாதும் தெரியாது. சுசனத் தவிர வேறுயாருக்கும் தெரியாத ஒரு மாயை ஸிலை வசினால்தான் பெற்றேர்கள் பிள்ளைப் பாசம்பற்றி அலைகிறார்கள்.

“இட்டார் அறிச்சிலர் ஏற்றவர் கண்டிலர் தட்டான் அறிக்கும் ஒருவர்க்குரைத்திலன்

பட்டாங்கு சொல்லும் பரமனும் அங்குள்ள கெட்டேன் அம்மாக்கயின் கீழ்மை யெவ்வாறே?” எனக் கூறுகிறார் திருமூலர்.

மேலும் கரு முதிர்து குழந்தைப்பிறக்கும் பருவத்தைக் குறிப்பிட வந்த திருமூலர்,

“இன்புற நிருங்தவர் இசைவித்து வைத்தமண் துன்பக் கலசம் அணைவான் ஒருவனே ஒன்பது ஸீர்ச்சால் கலசம் பதினெட்டு வெந்தது சூளை விளைந்தது தானே”

என்பதாக சூளையில் மண்பாண்டங்கள் வெங்கெடுக்கப்படுவதோடு உவமித்துப் பாடுகின்றார். இந்த ஸீலைகளையெல்லாம் செய்பவன் ஒரு சுசன். “ஒரு நாமம், ஒருருவம் இல்லாதார்க்கு ஆயிரம் நாமம் பாடி தெள்ளேணம் கொட்டாமோ”, என்பதைப்போல, எங்கும் கலங்கு அவர் உள்ளத்தெழுகின்ற வங்க முதல்வனுக்குத்தான் எத்தனை எத்தனை அழகான பெயர்களை அவர் வழங்கியுள்ளார் என்று பாருங்கள். அப்பணி செஞ்சடையாதிப்ராணன், ஆதி, எம்மாதி, ஒண்சுடராதி, வானவராதி, சின்மலன், சுசன், ஏடில்சுக்மோன், தங்தை பிரான், தூயமொழியான், சமைக்கவல்லான், வெள்ளிமலை யமராபதி, மாமணிகண்டன், பூரணன், பூரணன், நம்பன், புனிதன், சிமலன், என்பதாக அவர் அளித்துள்ள பெயரையே சொல்லிக் கொண்டு போகலாமே.

பார் வசி கல்யாணத்தின்போது வடத்தை தாழ்ந்து, தென்தலை உயர்ந்து ஸிலம் ஸிலை குலைந்தபொழுது இருதலைகளையும் சமன் செய்தற் பொருட்டு இறைவன் அகத்தியனுரை தென்றிசை நோக்கி அனுப்பிய செய்தி அகத்தியம் என்றதலைப்பில் இரு பாடல்களால் கூறப்படுகின்றன.

பேராற்றல் படைத்த சிவபெருமானின் சினத்துக்கு ஆளாகித்தண்டிக்கப்பட்டவர் எண்மர். அவ்வெட்டு ஸிகழ்ச்சிகளும் எட்டு இடங்களில் நடைபெற்றுள்ளது. அவ்வெட்டுத் தலங்களும், அட்ட வீரட்டானங்கள் எனப்படும். எட்டு மாநிரங்களில், எட்டு வீரட்டங்களையும் திருமூலர் இரண்டாம் தங்திரத்தில் குறிப்பிடுகிறார்.

இலிங்க புராணம் என்று ஒன்று இருக்கிறது. இன்னும் சிவபெருமான் திருமாலுக்கு சக்கரம் கொடுத்தருளிய வரலாற்றின் நுண் பொருள்களையும் திருமூலர் கூறியிருக்கிறார். சலந்தர லைக் கொன்ற சுடராழியை அப்படியே சிவபெருமான் திருமாலுக்குக் கொடுக்க, அச் சக்கரத்தை திருமால் தரிக்கும் வலிமையில்லாது சிவனை வழிப்பட்டு இரங்கவும், சிவனுர் திருமாலுக்கு ஆழியைத் தாங்கும் ஆற்றல் அளித்ததும், அவன் ஆற்றலுக்கு ஏற்ப ஆழியின் பாரத்தைக் குறைத்ததும் பாடப்பட்டிருக்கிறது. இப்படியாக சிவனின்தை, குருநின்தை செய்பவர்களைத் தண்டித்து, அடியார்களை ஆட்கொள்ளும் ஏழைபங்களனுய்விளங்கிகிறார் ஈசன். அவனது அருள் ஞானத்தைப் பெருவதற்கு முதற்படியாக முதல் தந்திரத்திலும், இதிலும் மனிதர்கள் பின்பற்றவேண்டிய நெறிகளைப் பற்றி உபதேசிக்கிறார்.

கடைசியாக அவர் கூறுகையில், இப்படிப்பட்ட சிறப்புக்கள் பல வாய்ந்த திருமந்திரத்தை எல்லோரும் படிக்கவேண்டுமென்றும் கேட்டுக் கொண்டு, நாட்டுக்கு நன்மை பயக்கும் திருமந்திரத்தை உலகில் பரப்புவான்வேண்டிப் பெரிய மகாநாட்டைக் கூட்டிய குருமகா சங்கிதானத்தின் கருணை உள்ளத்தையும் பாராட்டி, இப்பெரும் மகாநாட்டில் தனக்குப் பேச வாய்ப்பு அளித்த தற்காக மிகவும் நன்றி தெரிவித்துக்கொண்டார்.

மூன்றும், நான்காம் தந்திரங்கள் பற்றி தருமது ஆதீனம், பல்கலைக் கல்லூரி, தமிழ்த்துறைத் தலைவர் விதவான் ச. தண்டபாணி தேசிகரவர்கள் 1—2—54-அன்றும், 2—2—54-அன்றும் வெகு சிறப்பாகச் சொற்பொழிவு ஆற்றினார்கள். அவர்கள் பேசியதின் விபரமாவது :—

“திருமந்திரத்தின் பெருமையை அறிய நம்முடைய அறிவை, அறிவுச் சாதனமாகக் கொள்வ வதைக் காட்டிலும் அனுபூதி மகான்களுடைய வாக்கைக் கொள்வதுதானே மேன்மை. நமது சிவாசாரியாள் அவர்களும், “சேக்கிமார் பெருமானுடைய வாக்கைக்கொண்டுதானே திருமூலரின் பெருமையைச் சாற்றினார்கள். அதுபோல நாமும்கூட ஒரு அநுபூதி மகானுடைய வாக்கைத்

தூண்டு கொள்ளலாமே. அப்படிப்பட்ட அநுபூதி மகான் யார்? கமலை வெள்ளியம்பல வாணர்தான். இவர்கள் திருவாரூரிலே திருக்கூட்டத்து அடியார்களாகிய சைவ அபிஷேகஸ்தர் பரம்பரையிலே பிறந்து குமரகுருபரஸ்வாமிகளிடம் வடமொழி, தென்மொழி பயின்று மாசிலா மணி ஞானசம்பந்தரிடம் ஞானேபதேசம்பெற்ற அனுபூதிமான். திருவங்கியார், திருக்களிற்றுப் படியார்போல திருமந்திரமாலையார், என்றுதான் அருளுவார்கள். திருமந்திரப் பெருமையைப் பற்றிகுஞ்சரமீன்ற கன்றென. ஆண்டுக்கொரு முறைதான் நிட்டை கலைங்கு உலகவர் உய்ய வேண்டுமென்ற கருணையுள்ளத்தோடு ஒவ்வொரு கவியாகப் பாடப்பெற்றதாகும் என்கிறார்.

மேலும் இது ஊன்பற்றி நின்ற உணர்வு மந்திரம் என்று திருமூலதேவரே,

“ நான்பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம் வான்பற்றி நின்ற மறைப்பொருள் சொல்லிடில் ஊன்பற்றி நின்ற உணர்வு மந்திரம் தான்பற்றப் பற்றத் தலைப்படுத்தானே .. என்ற பாடவில் கூறியிருப்பதும் கவனிக்கத் தக்கது. ”

திருமூலதேவர் இறைவனது அருள் விலாசத்தை மந்திரம், யந்திரம் போன்ற சாதனங்கள் எதுவுமில்லாது அடையவேண்டுமென்று கருதியவர் போல மந்திரம், யந்திரம் முதலியவைகளைப்பற்றி நான்காம் தந்திரத்தில் சொல்ல வதற்கு முன்னதாகவே மூன்றும் தந்திரத்தில் யோகம், தியானம் போன்றவைகளை அமைத்து யோகம், தியானம் முதலியவைகளால் சித்திக்காது போனால் நான்காம் தந்திரத்திலுள்ளபடி மந்திரம். யந்திரம் முதலியவைகளைக் கைக்கொள்ளலாமென்று குறிப்பிட்டுள்ளார் என்றார்.

மூன்றும் தந்திரத்தில் 335 பாடங்கள் உள்ளன என்றும், அவைகள் 21 பகுதிகளாகப் பிராக்கப்பட்டிருக்கின்றன என்றும் குறிப்பிட்டார். மூன்றும் தந்திரத்தின் முதற் பகுதி அட்டாங்க யோகம். யோகக் கலை தமிழ்நாட்டில் மிகத் தொன்மையாகப் பயின்று

வருவதென்பதற்குத் திருமூலர் திருமங்திரமே தக்கசான்று. ஞானக்கோட்டையின் அணுக்க வாயில் இக்கலை. நமது அன்றாடச் சமய வொழுக்கங்களைனத்தும் யோகக் கலையின் அடியொற்றியே அமைக்கப்பெற்றுள்ளன. இதன் அருமையையும், அனுபவப் பயனையும் மறந்து சமய உலகம் வெறும் சடங்கு மாத்திரையாக இதனை ஆக்கிவிட்டது. உண்மையான யோகக்கலையை உலகம் உணருமானால் சிவஞானம் செழிக்கும்: தன்னிலையில் தாழாது. மேலும் மேலும் ஓங்கிவளரும். யோகம், ஹடயோகம், சிவயோகம் என இருவகைப்படும். ஹடயோகத்துக்குப் பிடிவாதமும். வைராக்கியமும் சிறந்த கால்கள், ஹடயோகி தன் தேக சுத்திக்காக மெல்லிய நூல் கயிற்றைப் பதிதேரங்குல அளவினதாக எடுத்து மூக்கில் உறிஞ்சியேற்றி வாயின் வழியாக இழுத்துச் சுத்தம் செய்வான். ஹடயோகம் செய்வவ னுக்கு சாஸ்திர ஞானம் அவசியமில்லை. சிவயோகம் முன்னதைவிட உத்தமமானதாகும். சிவயோகத்திற்கு இயமம், நியமம், ஆதனம் பிராணுயாமம், பிரத்யாகாரம், தாரணை, தியானம், சமாதி என எட்டு வகையான உறுப்புக்கள் இன்றியமையாதன.

முதல் உறுப்பு இயமம். இயமம் என்றால் கட்டுப்பாடு. கட்டுப்பாடு இல்லாத வாழ்க்கை கெட்டுப்போகும். கட்டுப்பாடு வாழ்வில் சித்திக்கவேண்டுமானால் அதற்கு அத்யாவசியமான நெறிகளையெல்லாம் முதல் தந்திரத்தில் வெகு அழகாகச் சொல்லிவிட்டார். அந்நெறிப்படி நின்ற பெரியாரின் துணையையும் பெற்றுநிட்டவர்கள், கண்ட வழியில் தங்கள் சிந்தனையைச் செலுத்தாது சிவயோகப் பயிற்சியில் நிற்கவேண்டுமென்பதற்கு.

“அங்கெந்த இக்கெறி என்ன தட்டாங்கத் தன்னை சென்று சமாதியிலே நின்பின் கன்னை செல்வார்க்கு ஞானத்தி வேகலாம் புன்னை யாகத்திற் போக்கில்லை யாகுமே”

என அங்கெந்தி, இங்கெறி என்று கெட்டு அலையாது அட்டாங்க யோகத்தில் இருங்கள் என்கிறார் திருமூலதேவர். மூவாயிரம் ஆண்டுகள்

யோகத்தீவில் இருந்து, நான்பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம் என்ற பேராவலுடன் திருமூலர் யோகத்தைப் பற்றி எழுதும்போது அவ்வளவும் அவர் கண்ட அனுபவத்தை எழுதி நாமும் அவர்போல் அனுஷ்டிக்கக் கூடி யவைகளை மட்டுமே சொல்லியுள்ளார் என்பதையும் முதற்கண் ஞாபகத்தில் வைத்துக்கொள்ள வேண்டும். கவிதை என்பதே கனிந்த உள்ளத் தின் எழுச்சி அல்லவா? அவர் சிவயோகத்தின் முதற்படியாக இயமம் என்பதைச் சொல்லுகிறார். ஒரு இயமி, “எழுந்து நீர் பெய்யினும் எட்டுத் திசையுஞ் செறிந்த நியமங்கள் செய்யின்” என்று திருமூலர் சொல்வதுபோல எட்டு திசைகளிலிருந்தும் மழை கொட்டினாலும்கூட விடாமல் கர்மாக்களைச் செய்தால்,

“போதாக் தேறும் புரிசடை யானடி யாதுகங் தாரம் ராபதிக் கேடசல்வர் ..”

என்பதாக அதன் பல்லியும் குறிப்பிடுகின்றார்.

“கொல்லான் பொய்க்கருந் களவிலான் எண்குணான் நல்லான் அடக்க முடையான் கால்செய்ய வல்லான் பகுத்துண்பான் மாசிலான் கட்காமம் இல்லான் நியமத் திடையினின்றுனே”

என்பதாக இயமத்தில் நிற்கின்ற ஒரு வன் கொள்ளவேண்டிய நெறிகளையெல்லாம் சேர்ந்தும், பொய்க்கருது, உயிர்களை வதைக்காது, களவில்லாது, அடக்கத்தோடு, நடுநிலை மையில் கிடைப்பதை பிறருக்கும் பகுத்துக் கொண்டு மாசில்லாதவனும் காமம் போன்ற இச்சைகளைத் துறந்தவனுப்பிருக்கவேண்டுமென்கிறார்.

அதற்கு அடுத்த உறுப்பாக சாதகன் மேற்கொள்ளவேண்டியது நியமம். அவற்றை உண்டி சுருக்கல் முதலாகப் பத்தும், தபம். செபம் முதலாகப் பத்துமாகத் திருமூலரால் கூறப்படுகின்றன. அறிவைப் பெறுக்குகின்ற வன் அதற்குத் துணைக்காரணமாக உள்ள உடலைப் போல்க்கவேண்டும், அதற்கு வேண்டிய அனவு உணவை உட்ட காள்ளலாம். நாக்கிற்கு அடிமையாகிப் பலவகைக் கொழுப்புப் பொருள்களைக் கொள்ள உட்கொள்ளக்கூடாது

என்பதற்காகத்தான் அன்னம் சுருங்கினால் அஞ்சும் சுருங்கும்" ஒளவையார் கூறியின்னார்.

அடுத்தது தூய்மை வேண்டும். தூய்மை உடலுக்கும், உள்ளத்துக்கும் தேவை. உடலும் உள்ளமும் ஒன்றையொன்று பற்றி நிற்பன. உடல் வெதும்பினால் ஆசையும் காமமும் அதிகரிக்கும். ஆகவே உடலையும், உள்ளத்தையும் தூய்மையாக வைத்துக் கொள்ளவேண்டுமென்கிறூர். அடுத்ததாக மகிழ்ச்சி என்பது அறிவால் அறியாமை வெல்லும்போது ஏற்படும் உள்ள நிறைவாகும். இப்படியாகவெல்லாம் செம்மை, வாய்மை, உறுதி, இவைகளைக்கொண்டு, காமத்தை வென்று தபம், செபம் முதலியனவும் சாதகன் செய்தாகவேண்டும்

அடுத்ததாக ஆசனம் என்பதைப் பற்றிச் சொல்லுகிறூர். ஆசனமென்பது உறுதியாயும், வசதியாயும், இருத்தலாகும்.

மேலும் ஆசனம் பற்றிக் குறிப்பிடுகையில், பத்மாசனம் எது, பத்தபத்மாசனம் எது, பத்ராசனம் எது, குக்குடாசனம் என்றால் எது என்பதை யெல்லாம் தெளிவாகவிளக்கினார். பின்னர் ஆசனப்பயிற்சியால் விளையும்பயன் மனதூருமைப்பாடுதான் என்றும், சவாசத்தின் வரத்துப் போக்கை ஒழுங்குபடுத்தும் பிரானையாமசித்தி இதனால் கிடைக்கும் என்றும் கூறினார்.

ஆசனம் செய்வதனால், "இருந்தின்பம் எய்துவர் சசன் அருளே" என்று திருமூலர் கூறியிருக்கிறூர் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

பின்னர் பிரானையாமம் பற்றிக் குறிப்பிடுகையில், மூச்சை உள்ளிழுத்து, உள்ளடக்கிப் பின்னர் ஒழுங்காக வெளிவிடும்போது இஷ்டதேவதைக்குரிய மூலமாக்கிரம், பீஜம் இவற்றைத் தியானித்துக் கொண்டே செய்வதாகும் என்றும் இதுதான் பலன் அளிக்கக்கூடியது என்றும் குறிப்பிட்டார். மனச் சுத்தத்திற்கும் பிரானையாமம் நன்கு உபயோகப்படு மென்றும், பிரானையாமத்தில் மூன்று நிலைகள் உண்டு என்றும், அவைகள் பூரித்தல், நிறுத்துதல்,

விடுதல் என்பனவாகுமென்றும், இவற்றை வடமொழியில் பூரகம், கும்பகம், ரேசகம் எனச்சொல்வார்கள் என்றும், பிரானையாமம் செய்கின்றவர்கள் சுத்தமான இடத்தில் உட்கார்ந்து, ஏற்கனவே உட்கொண்ட காற்றை வலதுநாசியின்வழியாக வெளியேற்றி, பின்னர் இடதுநாசியின் வழியாக உள்ளுக்கிழுத்து சிறிதுநேரம் கும்பித்தல் அவசியம் என்றும் குறிப்பிட்டார். ரேசக பூரகங்களில்லாமல் வெறும் கும்பக மாத்திரம் செய்வதும் உண்டு என்றும் அது உயர்ந்த நிலை: நினைத்தமாத்திரத்தில் நிகழ்வது. அதனால் புத்தித்தெளிவு உண்டாகும் என்றும் சொன்னார். ஒருவன் பிரானையாமத்தை ஒழுங்காகச்செய்து வந்தால் மனம் பொறிவழியாகச்சென்று புலன்களைப் பற்றுது. சோமபல் தீங்கும். பிறப்பு இறப்பு இல்லை. பழுத்த உடலும் பிஞ்சாகும். சிவபெருமானின் அருளை சடுதியில் பெறலாம். பகல் இருவு அற்ற இன்பாசிலதானே எய்தும்.

“ செம்பொற் சிவகதி சென்றெய்தங் காலத்துக் கும்பத் தமர் குழாம்வங் தெதிர்கொள்ள எம்பொற் றலைவன் இவனு மெனச்சொல்ல இன்புக் கலவி இருக்கலு மாமே ”

என்பதாகத் திருமூலர் சொல்லுகிறூர் எனக் குறிப்பிட்டார்.

மேலும் அவர் பேசுகையில் திருமூலர் பிரானையாமத்திற்குப் பிறகு பிரத்தியாகாரம், தாரணை. தியானம், சமாதி முதலியவைகளைச் சொல்லி யிருக்கிறூர் என்றும், நம்முடைய கண்களின் டையும். முக்கின் நூளியில் வைத்துத் தியானிப்பவர்களுக்கு வாட்டப்பில்லை. உடலுக்கு அழிவில்லை, சிவனே தானுய இருக்கலாம். தியானசாதகனுக்கு மணி, கடல், யானை, குழல், மேகம். வண்டு, தும்பி, சங்கு, பேரிகை ஆகிய பத்து வித நாதங்கள் கேட்கும். இத்தகைய நாதத்தின் முடிவிலேதான் பராசக்தி விளங்குகிறான், இப்படி தியானத்தில் இருப்பவர்கள் ஞானசொருபமான திருவருள்பேறு பெறுகிறார்கள் என்றும் கூறினார்.

தியான நிலையில் இருந்ததுபோல தியானிக் கிறவனும், தியானமும் அற்றுத் தியானிக்கப்

படும் பொருளே தானாக நிற்கும் நிலைக்கு சமாதி நிலையென்றும், சிவனை நினைப்பவன் சிவஙுகவே அமர்ந்துவிடும் நிலையே இதனைக் குறிக்குமென்றும், இந்நிலையில் உள்ள போது ஆகாரம் வேண்டாம். நீர் மூழ்கிக் கிடந்தாலும், நிலத்திற் புதையுண்டு கிடந்தாலும் உயிர் நீங்காது என்றும், சமாதியில் வல்லவர்கள் எல்லாம் சிவகரணமாய் இன்பநிலையில் என்றும் இருப்பர் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

மேலும் இப்படி யோக நெறியில் நிற்பவர் கருக்கு அட்டமாசித்திகள் தானே வந்து கூடுமென்றும், அதனைக் கண்டு சாதகன் ஏமாந்துபோகக்கூடாது என்றும் சொன்னார். இப்படியாக யோகப்பயிற்சி செய்து இறப்பில் வாது செய்ய உறக்கமில்லாதிருக்க பலவகை உபாயங்களின்படி சிவபெருமானை இடைவிடாது தியானிக்க பல வழிகள் இந்த மூன்றும் தந்திரத்தில் சொல்லப்பட்டுள்ளன என்றும், மூன்றும் தந்திரம் முழுவதும் ராஜயோகத்தின் அங்கங்களையும், அனுட்டிக்கும் வகை களையும், அனுட்டித்தார் எய்தும் பயனையும் அறிவிக்கின்றது என்றும் குறிப்பிட்டார்.

இப்படியாக தியானத்தில் மனம் அமைதி பெறுது, தியானத்தில் உட்கார்ந்து சமாதி நிலையை எய்த முடியாவிட்டால் அதற்குச் சாதனமாக மந்துரம் யந்திரம் முதல்யவைகளைப்பற்றி சொல்லி அவைகளைக் கையாளும் முறைகளையும் நான்காம் தந்திரத்தில் குறிப்பிடுகிறூர் என்றும், அந்தத் தந்திரத்தை தான் பேசாமல் பேசி, சொல்லாமல் சொல்லி விளக்கவேண்டிய நிலைமையில் இருப்பதாகவும், குறிப்பாக இதில் அடங்கியுள்ள பகுதிகள் அனைத்தையும் குருவின் மூலமாக அறிந்துகொள்வதுதான் சிலாக்கியமானது என்றும் சொன்னார். நான் காம் தந்திரம் சிந்தியாகமத்தின் சாரம் என்றும் இதில் 535 பாடல்கள் உள்ளன என்றும், இதனை 13 பகுதிகளாகப் பிரித்திருக்கிறூர் என்றும் குறிப்பிட்டார். அதன் முதற்பகுதி அசபை. செல்வத் தியாகப்பெருமான் திருவாரூரிலிருந்து ஆடும் நடனம் அழைப்பாகும். அழைப்பை என்பதற்கு ஜெபிக்கப்படாதது என்பது பொரு

ாகும். அதாவது தானே இயங்குவதாகும். பூர்க் கும்பக ரேசகங்களாகிய உயிர்ப்பை அவன், நான் என்ற தியானத்தோடு செலுத்தின் அது அசபையாகிறது. இதுவே பிரணவ பஞ்சாக்கரம், அஷ்டாட்சரம் இவையெல்லாம் அசபையாக அனுபவிக்கப்படுமாயின் செம்பு பொன்னுகும். உடல் வயிரமாகும். இருந்த இருப்பில் திருவம்பலத்தைத் தெரிசிக்கலாம் என்று தொடங்கித் திருவம்பலச் சக்கரம், அதனைக் கீறும் முறை, அடைக்கும் எழுத்துக்கள், உபாசிக்கும்முறை, திரிபுரைச் சக்கரம், பைரவியங்கிரம், ஆதார ஆதேய அனுபவ நிலை, ஏராளிச் சக்கரம், பைரவசாம்பவி மண்டலச்சக்ககரங்கள், புவனை, திரிபுரை, நவாட்சரி முதலியமங்கிரம், சக்கரம், இவற்றினுடைய உபாசன முறைகள் முதலியன உரைக்கப்பட்டிருக்கின்றன என்றும், இவை முழுதும் ஆசாரியன் மூலமாக உபதேசக் கிரமத்தால் உணர வேண்டிய வைகள் என்றும், தான் சொல்லக்கூடாத வீஷயங்கள் ஏதாவது சொல்லியிருந்தாலும் அதை குருமகா சங்கிதானம் தனது கருணைக்காட்சத் தால் ஏற்று, அதனால் ஏற்படும் தீங்கு எதுவும் தன்னை அணுகாமற் செய்யவேண்டுமென்றும் கேட்டுக்கொண்டு, தனது சொற்பொழிவை முடித்துக்கொண்டார்.

அண்ணமைலைப் பல்கலைக்கழகம், விரிவுரையாளர், திரு. இ. எஸ். வரதராஜ அப்பரவர்கள் (31-1-54 அன்று) விரிவுரையாற்றினார்கள்.

அவர் பேசியதின் சாரமாஜந்தாம் தந்திரம் வது :— “அவை முன் வீற்றிருக்கின்ற குருமகா சங்கிதானத்திற்கும், அவைத்தலைவர் அவர்களுக்கும், மற்றுமுள்ள பெரியோர்களுக்கும் என துவணக்கம் உரித்தாகட்டும். என்னுடையிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்னாரே சிவபெருமானானவர் வேதாகமங்களைத் தமிழில் வழங்குவான் வேண்டிகருணை கூருணை கூர்ந்து மூலன் மூலமாக திருமங்கிரத்தை அருளிச்செய்தார். அதிலே இறைவனது திருவருள்ஞானத்தைப் பெறுவதற்கான மார்க்கத்தைப் படிப்படியாக ஒன்பது தந்திரங்களில் விளக்கியுள்ளார். ஒன்பது தந்திரங்களும் ஒன்பது ஆகமங்களின் சாரமாக விளங்குகின்றன.

அவைகளைப்பற்றியெல்லாம் பேச ஒரு பெரிய மகாநாட்டை நமது குருமகாசங்கிதானம் கூட்ட திருவுள்ளங்கொண்டது நமது பாக்கியம் என்று தான் கருதுகிறேன். இதில் எனக்கு முன் பல பிரசங்கிகள் வெகு அழகாக முதலில் வரும் தங் திரங்களை எல்லாம் பற்றி விரிவரையாற்றினார்கள். நான் பேசவேண்டியது ஓந்தாம்தந்திரம். அதில் 154 பாடல்கள் உள்ளன. அவைகள் 19 பகுதி களாகப் பிரிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. இதை வாதுளாகமத்தின் சாரம் என்பார்கள்."

மேலும் அவர் குறிப்பிடுகையில் இந்த உலகைப் படைப்பவன் யார்? அவன் படைக்கின்ற உலகமானது எப்படியிருக்கிறது? கடைசியில் என்ன ஆகின்றது? என்பன போன்ற பல கேள்வி கணப் போட்டுக்கொண்டால் கிடைக்கும் பதில்கள் இறைவனது தன்மையை உணர உதவியாக இருக்குமென்றும், மேலும் மேலும் பிறப்பும் இறப்புமாக உலகம் மாறி மாறிக் கொண்டிருப்பதும், அதனால் இப்பிறப்பில் நாம் செய்யும் கர்மாக்களே நம்மை மறு பிறப்பிலும் தொடர்வதைக் காணலாம் என்றும் பிறவிப் பெருங்கடல் நீந்தவே இறைவன் தாள்பற்றி அவன் அருட்கண் வாய்ப்புப் பெற யோகம் இருப்பது பற்றியும், தவம் சித்தித்து, தியானம் நிலைக்காவிட்டால், மந்திரம் யந்திரம் முதலிய சாதனங்களைக் கொள்வது பற்றியும் சென்ற தந்திரங்களில் நன்கு விளக்கப்பட்டுள்ளனவென்றும், இந்த ஐந்தாம் தந்திரம் சிவாகமப் பயன்களை நான்கு பாதங்களாகக் கூறுகிறது என்றும் குறிப்பிட்டார். மேலும் இறைவன் திருவருளைப் பெறுவதற்கான கலைஞரானம் அதாவது சாஸ்திரஞரானம் வேண்டுமென்றும், சாஸ்திரஞரானம் ஒன்றி னால் மட்டும் கடவுளைக் கண்டுபிடிக்கமுடியாது என்றும், அனுபவஞானமும் வேண்டுமென்றார். சித்தாந்த சாஸ்திர முறைகள் அப்படியே திருமங்திரத்தில் இருக்கின்றன என்றும், மக்களின் பரிபக்குவத்திற்கு ஏற்ப அவைகள் நான்கு நிலைகளாக சரியை, சிரியை, யோகம், நூனம் என்று வகுக்கப்பட்டிருக்கின்றன என்றும், இந்த நான்கு நிலைகளினும் 16 படிகள் ஏற்படுகின்றன என்றும்,

தைவசித்தாந்தப் பயிற்சி பெறுவேருக்குப் படிப்படியாக இந்திலைகள் பயன் அளிக்க வல்லது என்றும் குறிப்பிட்டார்.

“ சரியாதி நான்கு தருஞான நான்கும் விரிவான வேதாந்த சித்தாந்த மாறும் பொருளான எந்தி பொன்னகர் பேர்க்கு மருளாகு மாந்தர் வணங்க வைத்தானே ”

என்ற திருமூலர் வாக்குப்படி சரியை, சிரியை, யோகம், நூனம் என்ற நான்கும், ஞானத்தில் சில் சரியை, சிரியை, ஞானத்தில் சிரியை, ஞானத்தில் ஞானம் என்ற நான்கும் இப்படியாகப் படிப்படியாகவுள்ள வேதாந்த சித்தாந்த மார்க்கத்தில் புயிற்சி பெற்று, சன்மர்க்கமாகிய சகமார்க்கத்தில் ஸின்று,

“ பூசித்தல் வாசித்தல் போற்றல் செயித்திடல் ஆச்சந் தற்றவம் வாய்மை அழுக்கின்மை நேசித்திட்டன்னமும் நேசத்தி செய்தன்மற் றுச்சந் தற்புத்திர மார்க்கமாகுமே ”

என்பதாகக் கூறப்படும் சற்புத்திரமார்க்கக் கிலும் நின்று,

“ வாசித்தும் பூசித்தும் மாமலர் கொய்திட்டும் பாசிக் குளத்தில் வீழ்கல்லா மனம்பார்க்கின் மாசந்த சோதி மணிமிடற் றண்ணலை நேசத் திருந்த நினைவறி யாரே ”

என்றபடி தாசமார்க்கத்தையும் கடங்கு சாலோகம், சாமீபம், சாரூபம், சாயுச்சியம் என்ற பதவிகளை அடைவார்கள் என்றும் குறிப்பிட்டார். மேலும் புறச்சமயதுடனம் கூடாது என்றும், “ நன்றிது தீதிது என்றுரையாளர்கள் குன்று குரைத்தேழு நாயை யொத்தார்களே ” என்று திருமூலர் குறிப்பிட்டுள்ளார் என்றும் கூறினார்.

1-2-54 திங்களன்று தருமை பல்கலைக்கல்லூரி தமிழ்ப்பேராசிரியர், சித்தாந்த ரத்னகரம், வீத்து வான் முத்து ச. மாணிக்கவாசக முதலியார் அவர்கள் விரிவரையாற்றினார்ஆரும் தந்திரம் கள். அவர் தனது பிரசங்கத்தில் திருவாவடுதுறை மட்டம்

மாத்திரம் இல்லாமலிருந்தால் 154ஆண்டுகளுக்கு முன்னரே இந்த நாட்டில் சைவம் அழிந்து போயிருக்கும் என்றும் இந்தத் திருவாவடுதுறை மடம் இல்லாதிருப்பின் சைவ நூல்கள் எதுவுமே இன்று இருந்திருக்காது என்பது அறிஞர் களின் எண்ணமென்றும், இறைவன் திருவருள் ஞானம் பெற்ற மூா் நமச்சிவாயமூர்த்திகளின் மரபில் வங்குள்ள 21-வது குருமகா சங்கதானம் மூா்-லெ-மூா் சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்களும், சைவமும், சைவ நூலும் தழைக்கப் பல துறைகளிலும் தொண்டாற்றி வருவது பாராட்டத்தக்கது என்றும், அவர் இப்பொழுது கூட்டியுள்ள திருமந்திர மகாநாடே அதற்குச் சான்று என்றும் குறிப்பிட்டார்.

மேலும் கூறுகையில், பெரிய இம் மகாநாட்டில் பேச எனக்கு ஆற்றல் உண்டானதே இங்கே வீற்றிருக்கின்ற நம்முடைய குருமகா சங்கதானத்தின் திருவருள் கடாக்ஷத்தால்தான் என்றும், குருவருள் ஒன்றே மெய்ப்பொருள் உண்மைகளை உணர்த்தும் ஆற்றல் பெற்றது என்றும், கயிலாய பரம்பரையில் வங்குள்ள குருமகாசங்கதானத்தை சாட்சாத் சிவபெருமா கைவே கருதவேண்டுமென்றும் குறிப்பிட்டார்.

வேதங்களும், ஆகமங்களும் உலகத்தில் நிலவச் செய்யும் பொருட்டு ஒரு நல்ல புத்திரன் வேண்டுமென்று சிவபாதவிருத்யர் இறைவனை வேண்ட, அவர் ஆசையைப் பூர்த்தி செய்வான் வேண்டி ஞானசம்பந்தப் பெருமானுகவே இறைவன் அவதரித்த வரலாற்றை நாம் அறிவோம்.

அப்படி “ஆகமமாகி நின்றன்னிப்பான் தாள் வாழ்க”, என்று மாணிக்கவாசகப் பெருமான் அருளியதுபோல, வேதங்களையும், ஆகமங்களையும் தமிழில் தருவான் வேண்டியே

“ என்னை கன்றுக இறைவன் படைத்தனன் தன்னை கன்றுகத் தமிழ் செய்யுமாறே”.

என்ற அகச்சான்றுப்படியே திருமூலதேவராகவே அவதாரம் செய்தார் எனவும் கொள்

லாமென்றார். “வேதநெறி தழைத்தோங்க”, அவதாரம் செய்த, “ ஒரு கயிலாயசித்தர்”, என்று திருமூலதேவரை சேக்கியார் பெருமான் குறிப்பிட்டுள்ளார்”, என்றார்

“வேதமும், ஆகமமும் உலகில் இறைவனால் செய்யப்பட்டன. தனித்தனியாய் இருப்பினும் இவைகள் இரண்டும் ஒன்றே. இரண்டும் மெய்யே,” என்பதான் கருத்தைத் திருமூலர் ரீ-ம் திருமந்திரத்தில்

“ வேதமே டாகமம் மெய்யாம் இறைவன் நால் ஒதும் பொதுவான் சிறப்புமென் இள்ளன நாதன் உரையவை நாடில் இரண்டந்தம் பேதம் தென்பர் பெரியோர்க் கபேதமே ”

எனக்கு நிறிப்பிட்டுள்ளார் என்றார்.

“வேதநெறி என்று ஒன்று உண்டு. அதற்கேற்றதுறை ஒன்றுண்டு. அது வேதங்களை ஒத்துக்கொள்ளுகிற எல்லாச் சமயத்திற்கும் பொதுவாக இருக்கிறது. ஆகமங்களும் அப்படியே. இந்த இரண்டும் இல்லையானால் ஆண்டவன் திருவருளை அடைவதற்கு வழியில்லையென்றும் குறிப்பிட்டார்.

“வேதநெறி, சைவநெறி, என இரண்டு நெறி கள் இருப்பதாகவும், வேதநெறி வேதத்துறையையும் சைவநெறி சைவத்துறையும் விளக்குவதாகக் கொள்வதில் தவறில்லையெனவும் குறிப்பிட்டார்.

28-ஆகமங்களில் குறிப்பாக, சிறப்பாக வள்ளளி-ஆகமங்களைத்திருமூலதேவர் எளிதான நடையில் தமிழ்லேயே திருமந்திரமாக எழுதித் தங்கிருப்பது தமிழர்கள் செய்த பாக்கியம் என்றும், திருமந்திரத்தின் பல பிரதிகள் அச்சில் வங்கிருப்பதும் பாராட்டவேண்டியது என்றும் ஆனால் ஒவ்வொரு பிரதியிலும் நிறைய பாட பேதங்களும், அச்சுப்பிழைகளும் இருப்பது வருந்தத்தக்கது என்றும், இவைகளையெல்லாம், நீக்கிச் சுத்தமான பிரதி ஒன்று வருகுமகாசநிதானம் கருணைகொள்ள வேண்டுமென்றும் குறிப்பிட்டார். மேலும் அவர் கூறுகையில், “குருவை இடைவிடாது தியா

னிக்கவேண்டும், கு ரு வி ன் அருளினுல்தான் இறைவன் பேற்றை எளிதில் அடையமுடி யும்" என்ற கருத்தை 3-ம் தந்திரத்தில் நன்றாக விளக்கப்பட்டுள்ளது என்றார்.

ஆறும் தந்திரத்தில் 14 தலைப்புகளின் அடியில் 131 பாடல்கள் உள்ளன. அவைகள் வியாமளாகமத்தின் சாரமாகும். அவைகள் எல்லாவற்றையும் விளக்க முடியாவிட்டாலும்கூட பின்னால் அவற்றைப் படிப்போருக்கு உதவக் கூடிய வகையில் சில பாடல்களை மட்டும் குறிப்பிடுவதாகச் சொன்னார்.

தற்காலத்தில் பல மேடைப் பிரசங்கிகள் ஏழைகள் தான் நடமாடும் கோயில் என்ற கருத்தில் பேசுவதை எல்லோரும் அறிவார்கள் என்றும், ஆனால் திருமூலதேவர் நடமாடும் கோயில் என்று சிவஞானிகளின் உடம்பைத் தான் குறிப்பிட்டுள்ளார் என்றும் கூறினார்.

ஒவ்வொரு உள்ளத்திலும் ஆண்டவன் இருக்கின்றார். அவர் வாசம் செப்பக்கூடிய ஒவ்வொரு உடம்பும் ஒவ்வொரு ஆலயம். வாய் என்ற உறுப்புத்தான் கோபுரவாசல். ஞானசிரியன் உபதேசவாயிலாக நான் யார் என்று கேட்டு, சிந்தித்து, தெளிந்து, நிட்டைப்பிலிருந்து மிகத் தெளிவாக அறிந்துவிட்ட ஞானிகளுக்கு சீவாத்மாவே சிவலிங்கமாகிவிடுகிறது. அப்போது பிறப்பு இறப்பு என்ற சுழிலை கொண்டுபோய்த் தள்ளும் வஞ்சளை பிக்க ஜம் பொறிகளும்கூட கோயிலின் மணி விளக்காக மாறிவிடுகின்றது என்ற கருத்தோடு,

"உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம் பாலயம் வள்ளத் பிரானாக்கு வாய் கோபுரவாசல் தெள்ளத் தெளிந்தார்க்குச் சீவன் சிவலிங்கங்கள் எப்புலுனைந்தாங் காளா மணிவள்ளகே "

என்று பாடியிருப்பதைப் பாருங்கள் என்றார். மேலும் சிவஞானிகளுடைய உள்ளம் தான் பெருமைதங்கிய கோயிலாகும். அந்த ஞானி களுடைய உடம்பே நடமாடும் கோயில்,

"சிவனே சிவஞானி ஆதலால் சுத்த சிவனே யெனது சேரவல்லார்க்கு

நவமான தத்துவங்குத்தி நன்னூம் பவமான தின்றிப் பாலோக மாமே "

என்பதாக சிவகுரு தரிசனம் என்ற தலைப்பில் திருமூலர் கூறியுள்ளார் என்றும் அதற்கு அடுத்த பாடவில்,

"குருவே சிவமெனக் கூறினன் கந்தி குருவே சிவமென்பது குறித்தோர் குருவே சிவனுமாய்க் கோனுமாய்ந்தஞ்சும் குருவே யுரையுணர் வற்றதோர் கோவே "

என்று கூறியுள்ளார் என்றும் தெரிவித்தார்.

"அகத்து நோய்க்கு உள்ளினர் அன்றி அதனை செகத்தவரும் காண்பரோ "

என்று உமாபதினாயனார் சொல்லியதைப்போல நம் உள்ளேயிருக்கும் அழுக்காறுகளையெல்லாம் சரியானதொரு குருவை அடைந்து அவர் மூலமாகத்தான் களைந்து கொள்ளமுடியும் என்றும் கூறினார்.

மேலும் அவர் பேசுகையில், நான் உங்களைப் பார்க்கிறேன். நீங்கள் என்னால் பார்க்கப் படுகிறீர்கள். நீங்கள் என்னைப்பார்க்கிறீர்கள். நான் உங்களால் பார்க்கப்படுகிறேன். இப்படி பார்க்கும் பொருளுக்கும், பார்க்கப்படுகின்ற பொருளுக்கும் இடையே ஒன்றிருக்கிறதே அது எது?" என்று ஆராயும் தன்மை குருவருளினால்தான் உண்டாகுமென்றும், அப்படிப் பட்ட ஞான குருவின் பர்தாரவின்தங்களைச் சேர்ந்துவிட்டால், அக்குருவினுடைய,

"திருவடி ஞானஞ்சு சிவமாக்கு விக்குங் திருவடி ஞானஞ்சு சிவயோகஞ்சு சேர்க்குங் திருவடி ஞானஞ்சு சிறைமல மீட்குங் திருவடி ஞானமே தின்சித்தி முத்தியே"

என்று திருமூலர் கூறியிருக்கிறார் என்றும் சொன்னார்.

இப்படி ஒரு குருவின் திருவடிக் கமலங்களை அடைந்தவர்கள், துறவு நிலைக்கொண்டு, தவ வேடம் பூண்டு, பிரானருள் வேண்டி ஏங்கிக் கிடக்கிறார்கள் என்றும் இப்படிப்பட்ட

ஒடுங்கி நிலைபெற்ற உத்தமர் உள்ளம் நடுங்குவ தில்லை: நமனுமங்கில்லை; என்று திரு மூலர் சொல்லியுள்ளார் என்றும்,

“ சதி கொண்ட சாக்கி யெரியின் வடிவாம் ஏரி கொண்ட சசன் எழில் வடிவாமே”

என்பதாக எழில் வடிவுள்ள ஈசன் சந்தி தானம் அடைய ஒரு வேஷம் வேண்டுமென்றும், வேஷமில்லாது கதி முடியாது என்றும், நல்ல உடையணியாதவர்கள் சென்றால் எப்படி பணக்காரர்களின் வீட்டிற்குள் நுழைய முடியாதோ அப்படி சிவ கணங்களால் நமக்கு தடை ஏற்படாதிருக்கத் திருநீறு சாத்திக் கொள்ளவேண்டுமென்றும்.

“ கங்காளன் பூசுக் கவசத் திருந்தை மங்காமற் பூசி மகிழ்வாரே யாமாகில் தங்கா வினைகளுஞ் சாருஞ் சிவகதி சிங்காரமான திருவடிசேர்வரே”

என்பதாக திருமூலர் கூறியுள்ளார் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

பின்னர் தவத்திற்குரிய வேஷம் வேறு: சிவத்திற்குரிய வேஷம் வேறு. உயிரை மட்டும் அறிகின்ற ஒரு நிலை ஞானயோகம், உயிரோடு சிவத்தையும் அறிகின்ற ஒரு நிலை சிவயோகம். ஞானயோகத்திற்குரிய வேடம் ஞானவேடம். சிவயோகத்திற்குரிய வேடம் சிவவேடம். இப்படி ஒருவர் இறைவன் திருவருள்பேற்றை நாடி செயல் புரிவாரேயானால் பின்னர் ஞான சிரியன் இந்த மானுக்கர்களுள் எவன் பக்குவன், எவன் அபக்குவன், எவனுக்கு உபதேசம் செய்யலாம், எவனுக்குக் கூடாது என்று அறிந்து தன் பணியாற்றுவார் என்பதாக இந்த டி-ம் தந்திரத்திலே பதினாற்கு பகுதி களிலுள்ள 131 பாடல்கள் நன்கு விளக்குகின்றன என்றும் குறிப்பிட்டார்.

“ கலைமகள்” என்ற மாதாந்திரப் பத்திரிகையின் ஆசிரியர், விதவான் கி. வா. ஜெகந்தாத ஜெயரவர்கள் (2-2-51 செவ்டைமாம் தந்திரம் வாய்க்கீழமை அன்று) விரி

வுரையாற்றினார்கள். அவர்கள் பேசியதின் விபரமாவது:—

“இங்கே எழுந்தருளியிருக்கின்ற மகாசந்தி தானத்தின் திருவடிகளுக்கும், திருமந்திர மகா நாட்டின் முன்றும் நாள் விழாவாகிற இன்றைக் குத் தலைமைதாங்குகின்ற ஆதீன மகாவித் வான் ஆறுமுக நாவலவர்களுக்கும், ஏனைய பெரியோர்களுக்கும், தாய்மார்களுக்கும் என் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

அறிவிலும், ஆற்றலிலும், அனுபவத்திலும், சைவசமய ஞானத்திலும் முதிர்ந்த பலராலும் போற்றப்படுவது திருமந்திரம். வாழ்க்கைக்கு இன்றியமையாத ஒழுக்க நெறிகளைப்பற்றியும், யோகம், மந்திரம், யந்திரம் போன்றவைகளோடு, ஆண்டவனது திருவடிப்பேற்றை அமைந்து எல்லையற்ற அருள் ஆனந்தத்தின் மூழ்கிக்கிடக்கும் மார்க்கம் பற்றியும் போதிப்பது திருமந்திரம்.

வடமொழியில் மந்திரமாக வேதங்களும், தங்திரமாக ஆகமங்களும் நிரம்பியிருக்கின்றன. தென்மொழியில் தனித்தனியாக இரண்டும் அமையப்படாவிட்டாலும்கூட வேதமாகவும், ஆகமங்களாகவும் அமைந்த ஒரு நூல் உண்டென்றால் அது திருமந்திரமாகும். அதைத் தான் சாத்திரமாகவும், தோத்திரமாகவும் அமைந்திருக்கிறதென்று சொல்வார்கள்.

அப்படிப்பட்ட அந்த நூலினாடே புகுகின்ற அறிவு ஒருவருக்கு உண்டென்றால், அவர் சிச் சயமாக, சமய வழிபாட்டில் ஊன்றிய பற்றாரே, நல்ல ஞானம் படைத்தோராய் இருக்கவேண்டும்.

அப்படியுள்ளவர்கள் பலர் எனக்கு முன் பேசினார்கள். இன்னும் பேசவும் போகிறார்கள், இடையே, எப்படிப்பட்ட ஆற்றலுமில்லாத ஞான பேசுவது ஏனைய பேச்சுக்களுக்கு விளக்கம் தருவதற்காகத்தான். நல்ல இனிப்புள்ள பண்டங்களை, சுவைமிக்கதான் உண்ண வேலூம் மேலூம் உண்ணும்போது, இடையே புசிக்கப்படும், காரமான உப்புமிக்க பண்ட

மும்கூட இனிப்பாக இருக்கும் என்பதுமாப் போல என் பேச்சும்கூட உங்களுக்கு இனிப்பாக இருக்குமென்ற எண்ணத்துடன் பேச முன்வந்துள்ளேன்.

எழாம் தங்கிரம்-காலோத்தராகமத்தின் சாரமாகும். இதிலே அடங்கியுள்ள 418 பாடல்களும், 38 பிரிவுகளாகப் பிரிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. முதற்பகுதி ஆரூதாரத்திலிருந்து தொடங்குகின்றது. பின்னர் வின் கத்தி ன் வகைகள் பற்றியும், சிவபூசை. குருபூசை, மகேசுவர பூசை என்பதாக ‘பூசை’ வகைகள் பற்றியும், ஆன்ம ஞான இலக்கணங்கள் பற்றியும், சமாதி நிலையைப் பற்றியும் சொல்லி, நல்வாழ்க்கையில் சொல்லியிருக்கின்ற சம்பிரதாயங்களைச் சொல்லி, எவரவர் நட்பை விலக்கவேண்டும்; எவரவர் நட்பைக்கொள்ள வேண்டுமென, விலக்குவன விலக்கி, கொள்வன்கொண்டு, ஆண்டவனது திரு அருள் ஞானத்தைப் பெறுவதற்குச் சாதகமாக, எளிய முறையில் “இதோபதேசத்தையும்” கடைசியாக இத்தங்கிரத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது, அவ்வளவையும் பற்றி விரிவாகப் பேச எனக்குப் பொழுது இல்லை. “ஒரு பானைச் சோற்றுக்கு ஒரு சோறு பதம்” என்பது போல எழாந்தங்கிரத்திலிருந்து நான் இரண் டொரு பாடலை மட்டும் உங்களுக்கு எடுத்துக்காட்டி குறிப்பிட்ட காலத்திற்கு ஸ் என் சொற் பொழிவை முயல்கின்றேன்.

பொங்கு நுரையுமாக குழியிட்டு வெள்ளம் ஓடினும்கூட, அதிலே முக்கப்படுகின்ற நாழிதன்னளவு நீரைத்தானே கொள்ளும்?

“ ஊனுடம்பிற் பிறவி விடக் தீர்த்தலகத்தோரும் ஞானமுதல் நான்குமலர் நற்றிரு மந்த்ரமாலை”

என்பதாக சேக்கியூர் ஸ்வாமிகளாலேயே புகழப்பெற்றதுமான திருமந்திரமாலையை, “நான் பெற்ற இன்பம்பெறுக இவ்வையகம்”, என்ற பெருங்கருணையோடு, மனம் உவங்களித்த பெருங்கருணையாளர் திருமூலதேவர் பக்ககளா சிய மக்கள், ஆன்ம ஞானத்தை அடையும் நெறிகளைப்படியாகச் சொல்லி வரும்போது

எழாங் தங்கிரத்தில் விங்கங்கள் எவ்வளவு வகைப்படும் என்று சொல்லுகிறோர். அண்டவிங்கம், பிண்டவிங்கம், சதாசிவவிங்கம், ஆத்மவிங்கம், ஞானவிங்கம், சிவவிங்கம் என ஆறு வகை விங்கங்களைப்பற்றிப்பேசுகின்றார். நாமும் எத்தனையோ விங்கங்களைப் பார்த்திருக்கிறோம். ஒவ்வொரு சைவனும் தனதுவீட்டில் “ஸ்படிக விங்கம்” வைத்துப் பூசிப்பதைப் பார்க்கிறோம். அவன் பக்கத்தில் அந்த ஸ்படிக விங்கத்திற்கு அபிஷேகம் செய்ய ஒரு சின்னக் கிண்ணியில் தண்ணீர், அந்த நீரை எடுத்து விடுவதற்காக ஒரு உத்திரணி, மேலும் அந்த ஸ்படிக விங்கத்திற்கு சாத்துவதற்காக ஒரு சிறிய ஆடை. பூசுவதற்காக கொஞ்சம் சந்தனம், வெண்ணிறம் படைத்த ஒரு நாந்தியாவட்டை மலர். இவைகளைத்தான் நாம் அங்கே பார்க்கிறோம். ஆனால் திருக்கோயிலில் எழுந்தருளியிருக்கும் சிவபெருமானுக்கு வீட்டிலுள்ள விங்கத்திற்கு அபிஷேகம் செய்ய வைக்கப்பட்டிருந்த நீரோ, அன்றி சாத்துவதற்காக வைக்கப்பட்டிருந்த ஆடையோ, சந்தனமோ போதுமா? போதாது. அதுதான் போகட்டும். திருக்கோயில்களிலும்கூட சிவவிங்கப்பெருமான் ஒரே அளவிலே இருக்கின்றார்? சிற்சில இடங்களில் மிகப் பெரியவராகவும் அன்றே காட்சி அளிக்கின்றார்? தஞ்சாவூர் பிரகதீசவரர் கோவிலிலே மிகப் பெரியவராகக் காட்சியளிக்கின்றார் பெருவடையார்.

அந்தப் பெரிய கடவுளைச் சுற்றி, பெரிய கோயிலைக் கட்டியிருக்கின்றன சோழன் ராஜராஜன். அந்தப் பெரிய சிவவிங்கப் பெருமானுக்கு உடுத்துவதற்கான ஆடை சிறியதாயிருந்தால் போதுமா? அல்லது அந்தப் பெருமானுக்கு நாம் அபிஷேகம் செய்கின்ற அளவு, நீர்தான் கிண்ணியில் இருந்தால் போதுமா? போதாது? அந்தப் பெருவடையாருக்கு அபிஷேகம் செய்யவேண்டுமானால் ஒரு குளத்திலன்றே ஜலம் நிறப்பி வைத்துக்கொள்ள வேண்டும். அதற்காகத்தானே சிவகங்கைக்குளம் வெட்டப்பட்டது. தஞ்சையில் எழுந்தருளியிருக்கும் பிரகதீசவரப் பெருமானைவிடகங்கைகொண்டசோழிங்களைப்பாருங்கள். இவர் அவரையும்விட இன்னும் பெரியவர். நமது

புறக்கண்களுக்கே மிகவும் பெரியவராகக் காட்சியளிக்கின்ற இந்த இறைவனுக்கு சாரம் போட்டல்லவா, அதன்மேல் ஏறி நீங்று அபி ஷேகம் செய்யவேண்டியிருக்கின்றது? அப் படியிருக்கையில் அப் பெருமானுக்கு அபி ஷேகம் செய்யவேண்டுமானால், எப்படி சிறிய சொம்பில் தண்ணீர் மொண்டு அபிஷேகம் செய்யமுடியும்? அப்பெருமானுக்காகவென்றே இரண்டு பீஸ்கள் துணி நெய்து அலங்காரம் செய்கிறார்கள். நினைத்துப் பாருங்கள். வீட்டிலுள்ள ஸ்படிக விங்கப்பெருமானுக்கு அபிஷேகம் செய்ய ஒரு சின்னக் கிண்ணியில் தண்ணீர்; ஒரு திருக்கோயிலில் எழுந்தருளியுள்ள சிவ பெருமானுக்கு அபிஷேகம் செய்ய; ஒரு குடம் தண்ணீர்; பெரிய கோயிலில் எழுந்தருளியுள்ள பெருவடையாருக்கு அபிஷேகம் செய்ய ஒரு குளத்தில் தண்ணீர். ஆனால், கங்கைகொண்ட சோழபுத்திரலே எழுந்தருளியிருக்கும் கங்கை கொண்ட சோழிங்கருக்கு அபிஷேகம் செய்ய ஒரு குளத்துத் தண்ணீர்கூட போதாது. ஒரு ஏரியே வேண்டுமல்லவா? அதற்காகத்தான் “கங்கை கொண்ட சோழனேரி” வெட்டப் பட்டது. இப்படியாக ஒவ்வொரு சைவன் வீடுகளிலும் எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்படிக விங்கங்களையும் தென்னட்டுத் திருக்கோயில் களிலே மனிதர்களின் ஆற்றலை அளவிட்டு மேம்படுத்திக்காட்டும் வகைகளில் அமையப் பெற்றிருக்கும் சிறிய பெரிய சிவலிங்கங்களையும் பார்த்தோம். நம்மைப்போலத் திருமூல தேவரும்கூட இந்த விங்கங்களைப் பார்த்தார். ஆனால், நம்மால் பார்க்க முடியாத, நமது சிற்றறிவுக்கும் எட்டாத இன்னுமொரு பெரிய விங்கத்தையும் அவர் பார்த்தார், அந்த விங்கத் திற்குத்தான் ‘அண்ட விங்கம்’ என்று பெயர் கொடுத்தார். நாமும் காணலாம் நமக்குக் கண்களிருந்தால்.

தினமும் நாம் பார்க்கிறோம். நம் தலைக்கு மேலே நீலவான் இருப்பதை; தரையின் மேலே நின்றுகொண்டிருக்கும் நாம் ஒரு சிறிய மலையின் மேலே ஏறி நின்றுகொண்டு சுற்று முற்றும் பார்த்தால் நமக்குத் தோன்றுவன என்னனா? கீழே வீடுகள், தோப்புகள், ஆறு

கள் போன்றவற்றைப் பார்க்கலாம். மேலே நிமிர்து பார்த்தால் வானம் ஒரு பந்தல்போல காட்சியளிக்கும். இக்காலத்தில், வீடுகளையே மாடிக்குமேல் மாடி வைத்துக் கட்டுவதால் வீட்டின் கூரைமேல் நின்று பார்த்தாலேயே வானம் ஒரு பந்தல்போலத் தோன்றும். ஆனால் மிக மிக உயரமான ஒரு மலையின் மேல் ஏறி நின்று பார்த்தால் வானம் ஒரு பந்தலாக தோன்றும். வீட்டுக் கூரையின் மேலே நின்று பார்த்தபோது பந்தலாகத் தோன்றிய வானம் இப்பொழுது என்ன ஆயிற்று? பந்தல்போன்று தோற்றம் காட்டிய வானம் குவிகிறது. அதன் விளிம்புகள் தரையைத் தொடுகின்றது போல காட்சி தென்படுகிறது (Horizon) என்பார்களே; அந்த வான் விளிம்பு தரையிலுள்ள நீர்ப் பாப்பைத் தொடுவதோடுகூட அதற்குள்ளே யும் போவதுபோலத் தோன்றுகிறது. பந்தல் போலத் தோன்றிய வானம் 360 டிக்ரி என்று சொல்வார்களே அந்த அரைவட்டத்தில் தரையின்மீது கவிழ்க்கப்பட்ட ஒரு அருக்கஞ்சச்டியைப்போல, ஒரு தொப்பியைப் போல, ஒரு மாக்காலைப்போல காட்சியளிக்கிறது. அதைப் பார்க்கும் நாம், “அட்டா; “ஹொரைசன்” என்ன அழகாக இருக்கிறது” என்போம். ஆனால், அந்த வட்டமாகத் தோன்றும் பல வண்ணநிறம் சோப்பந்த வான் விளிம்பை நமது திருமூலதேவரும் பார்த்தார். பல பல சிவ விங்கங்களைப் பார்த்துப் பழகிய அவரது கண்கள், “அட்டா; இது வான் அல்ல ...வீட்டிலும் கோவில்களிலும் பார்க்கும் இறைவன் சிவவிங்கப் பெருமான் அன்றே இங்கேயும் பெரிய உருவில் காட்சியளிக்கின்றார். இந்தப் பூமியாசிய ஆவடையார் மேலே, வானுகிற விங்கமன்றே இருக்கின்றது; வீட்டிலுள்ளது பின்ட விங்கமானால், இது அண்ட விங்கமல்லவா” என்று பரவசப்பட்டுவிடுகின்றார். மானசீகமாக பீமன் சிவபூசை பண்ணுவானே அதைப் போலத்தான் இவரும் செய்ய ஆரம்பிக்கிறார். இந்த அண்ட விங்கப்பெருமானுக்கு அபிஷேகம் செய்ய நீர் எங்கே என்று அவர் கண்கள் தேடுகின்றன. அதோ; அதோ, என்று காண்கிறார். ‘ஓ’ வென்று இரைச்சலோடு மலைபோல் எழும்பி விழுங்கு கொண்டிருக்கின்ற நீர்க்

கடலை; அண்ட விங்கமாகக் காட்சியளிக்கும் சிவலிங்கப் பெருமானுக்கு அபிஷேகம் செய்வ தற்காகவென்று தண்ணீரைத் தேக்கி வைத்துக் கொண்டிருக்கும் மஞ்சனசாலை அல்லவா அந்த நீர்க்கடல்" என வியந்தார். அத்துடனு.....? அங்கிருந்து ஜலம் மொண்டு எப்படி அபிஷேகம் செய்வது..... "கங்கைகொண்ட சோழிங் கருக்கே, அபிஷேகம் செய்ய இரண்டு மைல் நீளத்திற்குமேல் சாரம் கட்டியன்றே நீர் மேலே எடுத்துக் கொண்டு போகப்படுகிறது. பூமியாகிய ஆவுடையார்மேல் கவிழ்க்கப்பட்டுள்ள வான விங்கத்திற்கு அபிஷேகம் பின் எப்படி நடக்கிறதென்றால், கருநிறமிக்க மேகங்கள் இருக்கின்றனவே, அவைகள் ஆழ் கடலிலிருந்து நீரை மொண்டு மொண்டுபோய் மழையாக அபிஷேகம் செய்கிறதாம். மழை ஓய்ந்தவுடன் வானைப் பாருங்கள். எவ்வளவு சுத்தமாக நீலவண்ணம், வெண்ணிற வண்ண மாகக் காட்சியளிக்கிறது. இதுதான் அபிஷேகத்திற்குப்பின் அண்டவிங்கப் பெருமானுக்கு உடுத்தப்படும் ஆடையாம். வானவெளியே 'டால்' அடிக்கும் மாணிக்கக்கற்களைப் பதித்து வைத்தாற்போல வெட்டி வெட்டிக் கண் சிமிட்டும் விண்மீன்களின் கூட்டம் சரம் சரமாக இருக்கின்றதே, அது சிவலிங்கப் பெருமானின் ஆபரணங்கள் அல்லவா? அவன் திருமேனியை அலங்கரிக்கும் தூய அணிகலன்கள் அல்லவா? அவைகள் தான் கண்ணைப் பறிப்பதுபோல வெள்ளை வெளேரென்றிருக்கும் நந்தியாவட்ட மலர்கள் அன்றே என்பதாக அடுத்து அடுத்துக் காட்சியும், கற்பனையும் அவர் உள்ளத்திலே தோன்றுகிறதே.

" தரையற்ற சத்தி தனிவிங்கம் விண்ணுக் கிரைபொரு நீரத மஞ்சனசாலை வரைதவும் மஞ்சீர் வானுடு மாலை கரையற்ற நந்தி கலையுக்கிக் காமே"

என்று பாடுகின்றார் திருமூலர், அவருக்குத் தோன்றியது நமக்கு ஏன் தோன்றவில்லையெனக் கேட்கலாம்; அவர் வீட்டிலே சிவலிங்க பூசை செய்பவர்; திருக்கோயில் சென்று சிவலிங்க வழிபாடு செய்பவர்.....சேஷத்திரம் சேஷத்திர

மாக வடகயிலையினின்று புறப்பட்டு பொதிகை மலை நோக்கி இடையேயுள்ள சிவ தலங்களையெல்லாம் தரிசித்துவந்தவர் அல்லவா? அவருக்கு அப்போது பூமியையும், வானையும் சிவபெருமா ஞக்க காணுமல் பின்னர் எப்படிக் காண முடியும்? இங்கே வெகுவிமிரிசையாக துறைசை ஆதீநத்து 21-வது குருமகா சங்நிதானம் பூரீ-ல-பூரீ சுப்பிரமணிய தேசிகசவாமிகளின் கருணையினால் திருமந்திர மகாநாடு நடைபெற்று வருகின்றது. ஏராளமான அன்பர்கள் பலர் இங்கே வந்திருக்கிறார்கள். மாநாடு முடிந்து இவர்கள் போகிறார்கள். ஓரிடத்தில் 500 பேர்களுக்குமேல் மக்கள் கூட்டமாக நின்று கொண்டிருந்தால், 'இங்கே என்ன கூட்டம்.....? இங்கும் ஒரு திருமந்திரமகாநாடு நடக்கிறதோ' என இவர்கள் எண்ண மாட்டார்களா? அதைப்போல சண்டை சச்சர விலேயே ஈடுபூடுபவர்கள் அந்தக் கட்டத்தில் சண்டை நடக்கிறதோ என எண்ணி ஓடுவது இயல்லதானே. இதைத்தானே Association of Ideas என்று ஆங்கிலத்தில் சொல்வார்கள். ஒவ்வொருவனும் தன்னுடைய சகவாசம், அதனால் ஏற்படுகின்ற சகவாசக் கருத்து இவைகளைக் கொண்டுதானே உலகத்திலுள்ள மற்ற நிகழ்ச்சிகளைப் பார்க்கின்றான். சிவப்புக் கண்ணுடிபோட்டுக் கொள்பவருக்கு உலகி மூன்றால் எல்லாம் சிவப்பாகவும், பச்சைக் கண்ணுடிக்காரருக்கு எல்லாப்பொருளும் பச்சையாகத் தோன்றுவனமாப்போலே உள்ளத்தில் சதா இறைவனையே பூசித்துக்கொண்டிருப்போருக்கு சதா பறக்கண்களால் அவரது திருமேனியழகை, வண்ணத்தைக்கண்டு ஆனந்தித்துக்கொண்டிருப்போருக்கு உலகிலுள்ள சகல வற்றையும் 'அவனுகவும், அவன் உருவமாகவும்தானே' காண்பார்கள்.

ஆகவே, திருமூலதேவரும் பார்த்தார்-சொல்லுகின்றார். "அப்பா, நீ வீட்டில் ஸ்படிக் விங்கத்தைப் பார்த்திருக்கிறோய் அல்லவா? பின்னர் சிவ சேஷத்திரங்க எல்லாம் சென்று திருக்கோயில் களிலே எழுந்தருளியிருக்கும் விங்கங்களை எல்லாம் பார்த்திருக்கிறோய் அல்லவா? இதோ பார் அவைகள் எல்லாவற்றையும்விட இது பெரிய விங்கம். இதற்கு அண்ட விங்கம் என்று பெயர்.

பூமியர்கிற ஆவுடையார் மேலே விங்கமாகிற வான் கவித்திக்கப்பட்டிருக்கிறது.

“தாரையுற்ற சக்தி—விண்ணமை தனி லிங்கத் திற்கு அபிஷேகம் செய்யவேண்டுமானால் நீருக்கு எங்கே போவது என்று கவலைப்படாதே..... திரை பொரு நீரதான் மஞ்சனசாலை.....” எப்படிக் கடவிலிருங்கு நீரை மொண்டு அபிஷேகம் செய்வது என்ற கவலையும் உனக்கு வேண்டாம் மேகங்களே அதனைச் செய்கிறது. தரைவதம் மஞ்சனீர்; உடையும், அணிகலங்களும், வானும் அதினுள்ளே புதைக்கப்பட்டிருக்கும், மாணிக்கங்களைப்போல் மினுமினுக்கும் தாரகைக் கூட்டங்கள் தான் என்பதாக” வானுடை மாலை கரையற்ற நங்தி கலையுந்திக்காமே” என்பதாகத்திருமூல தேவர் பசக்களாகிய மக்கள் ஆன்ம ஞானம் அடைவதைக் கருதி அண்டவிங்கத்தைக்கண்டார். பின்னர் பிண்டவிங்கத்தைக்காட்டினார். எப்படியென்றால் ஒரு கட்டிளம்காளை மணப்பருவம் அடைந்த யுவன் திருவாவடுதுறையில் இருக்கிறான். ஒரு அழகான பெண்ணும் காசியில் இருக்கிறான். இவர்கள் இருவருக்கும் மணம் செய்யலாமென யோசிக்கப்பட்டது. ஆனால் ஆண் முதலீல் பெண்ணைப் பார்க்கவேண்டாமா? பெண் அழகுள்ள வளாய் இருப்பாளா? சப்பை மூக்கும், கோண வாயு மாக இருக்க மாட்டானே” என்ற ஜயம் நீக்கப்பெற்று வன்றே பெண்ணை மணக்கப் பையன் உள்ளம் காதல்பெறும். காசிக்குப் போய்வருவது என்றாலும் செலவு மிக அதிகமல்லவா? ஆகவே முதலீல் பெண்ணைப் போட்டோவைத் தருவிக்கிறார்கள். போட்டோவைப் பார்த்த அவள் பேரில் இவனுக்கு ஓர் உள்ளக்கணிவு. உள்ளக் காதல் ஏற்பட்டுவிட்டால், இவன் அடுத்த கணமே காசிக்குப் போய்விடமாட்டானு நேரில் பெண்ணைப்பார்க்க.

தான் நேரில் பார்க்காத காரணத்தால் அந்த நிழற்படம் பொய்யாகுமா? அந்த நிழற்படத் தைப் பிடித்த ஒருவன் அந்த உருவத்தை நேரில் பார்த்துத்தானே பிடித்திருக்கிறான். பின்னால் அனுடைய உரிமைப் பொருளாக ஆக்கிக்கொள்வ

தற்கு முதற்படியாக பெண்ணை உருவத்தைப் படத்தில் தானே பார்த்தான்.

அதைப் போலவேதான் நமது பெரியோர்கள் ஆண்டவைனைக்கண்டது நிழற்கு மகான்கள் அவன் உருவத்தை நிழற்படமாகப் பிடித்து அண்டவிங்க உருவமாகக் காட்டினார்கள். பிண்டவிங்க உருவமாகத் தங்தார்கள். நாமும் அந்த விங்க உருவத்தை அன்போடு உள்ளக்கனிவோடு காதலோடு வழிப்பட்டால் அதற்கு உரித்தான் சிசப் பொருளாப்பார்க்கமுடியும்.

அப்படிச் செய்யாமல் பிண்ட விங்கமே பொய் என்றால் கல்லியாணம் செய்துகொள்ள விரும்பிய பையன் போட்டோவிலேஉள் பெண்ணே இருப்பது பொய் என்பதைப் போலத்தானே இருக்கும். பெண்ணை நிழற்படமிருப்பதால் படத்திற்குரிய பெண் இருப்பது நிஜம். படத்தைப் பிடித்தவன் ஒருவனும் அவளைப் பார்த்திருக்கிறான் என்பதும் நிஜம். அப்படியே ஆண்டவன் இருப்பதும் நிஜம். நேரில் பார்த்தவர்கள் சொல்லும் கருத்துக்களை நாம் ஒத்துக்கொள்ளத் தான் வேண்டியதாக இருக்கும்.

பார்த்தவர்கள் ஏன் அப்படியே. அவனை நமக்குக் காட்டிவிடக்கூடாது. எதற்காக அவனை நீயும் பார்ப்பதாயிருந்தால் இந்தந்த நெறி யில் இரு என்று சொல்லுகின்றார்கள் எனக் கேட்கலாம்.

ஒரு பாட்டி சின்னஞ்சிறு கிள்ளி வெண்ணைபோல அன்ன அமுதைப் பிசைந்து எடுத்துக் கொண்டு வீதியிலுள்ள மரத்தையும், வன்டியையும், மாட்டையும் காட்டிக் காட்டி சின்னச்சின்ன உருண்டையாகக் குழந்தைக்கு உணவை ஊட்டுகிறான். அப்படியே குழந்தை முன், ‘இந்தா சாதம்’ என்று வைத்துவிட்டால் என்ன? குழந்தையால் சாப்பிடமுடியுமா? உணவை வீணுக்கும். சாப்பிடமாட்டேன் என அழக்கட அழும். அதைப்போல சுசனிடம் அப்படியே அழைத்துப் போய் விட்டால் மாத்திரம் இவர்களுக்கு என்ன பயன்? நேரில் பார்க்கும் போது நன்மையை விட தீமையே இவர்களுக்கு அதிகம் உண்டாகலாம். ஆகவே

நமது பெரியோர்கள் சமய ஆண்ம ஞானம் எதுவுமே இல்லாத குழந்தைபோன்றிருக்கும் நமக்கு கொஞ்சம் கொஞ்சமாக அண்டவிங் கத்தையும், பிண்டவிங்கத்தையும் காட்டி எங்கும் சிறைந்த பரம்பொருள் இறைவனை அடைய வேண்டுமென்ற தோர் வேட்கையை முதலில் எழுப்புகின்றார்கள். ஆண்டவனைக் கண் டு அவன் அருள் இன்பத்தில் தினாத்தவர்கள், “நான் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம்” என்ற பெருங்கருணையோடு, தன்னைப்போல பிறரும் இறைவன் அருள் பெற படிப் படியாக பல நெறிகளை வகுத்துக் கொடுத்து, தாங்களும் ஞான வொளியாகத் திகழ்ந்தார்கள். அடிப்படி யிலுள்ள ஒருவன் படிப்படியாக ஏறிச் சென்றுல் தானே மேல்மாடத்தை அடையமுடியும்? படி யேறு து மாடம் போய்விடவேண்டுமென்று சிந்திப்பது சரியா?

வீட்டிலே விருந்தாளி வந்து விட்டார்கள். வடை பால்போளி பாயசத்தோடு தாயார் உண வைச்சமைக்கிறார்கள். ஆக்சியலைவை விருந்தாளி களுக்கு எல்லாம் சிறையப்போடுகின்றார்கள். வீட்டிலே கறந்து வைத்திருக்கிற பசும்பாலைக் கூழ் போலக்காய்ச்சி தண்ணீர் விடாமல் அப்படியே அவர்களுக்குக் கொடுக்கிறார்கள். ஆனால் தன் னுடைய கைக்குழந்தைக்கோ கால் ஆழாக்குப் பசும்பால் எடுத்து அதில் நெங்கேர்க்கலன்து போட்டுகிறார்கள் என்றால் குழந்தையிடம்தாய்க்கு அன்பு இல்லை என்று அர்த்தமா?

அதைப்போலவே ஒவ்வொருவரும் சரியான குருவை நாடிவிட்டால் குருவானவர் இவனது மனப்பரிபகுவத்திற்கு ஏற்ப ஈசனது திருவருள் விலாசத்தைப் பெறுவதற்கான மார்க்கத்தைப் போதிக்கிறார். தாயைப் போலவே குருவுக்கும் தனது சீடன் சீக்கிரத்திலே வெற்றிபெறவேண்டுமென்ற அவா அதிகமிருக்கும் என்பதில் யாருக்கு சங்கேகம் உண்டு?

ஆண்டவனது அருள் ஞானத்தைப் பெற்ற நமது திருமூலதேவரும்கூட பிண்ட விங்கத்தைக்காட்டி அண்டவிங்கத்தைக்காட்டி நமக்குப் பல அரிய நெறிகளை யெல்லாம் வகுத்திருக்கின்றார்கள்.

நவராத்திரி கொலுப்படியில் வைக்கப்படும் சிவலிங்கம் வேறு. வீட்டில் பூசை செய்யப்படும் சிவலிங்கம் வேறு. திருக்கோயில்களில் பிரதிவிடை செய்யப்படும் விங்கங்கள் வேறு. இவைகள் உருவத்தில் எவ்வித மாற்றம் உடைத்தா யிருப்பினும்கூட இவைகள் எல்லாம் ஆண்டவன் திருமேனியை சினைவு படுத்தும் சின்னங்களாகும். இந்த உருவத்தைத்தான் அகண்ட நீர், நீலவான் பரப்பிலே திருமூலர் நமக்குக் காண பித்தார். அந்த அண்ட விங்கத்தையும் உடனே வழிபடலானார். அப்படிப்பட்ட அருட்கண் நமக்கெல்லாம் இருக்கவேண்டாமா? நம் எல்லோருக்கும் கண்களிருந்தால்மட்டும்போதுமா?

எனது நன்பர் ஒருவர் மலையாளத்தில் காட்டிலாகாவில் வேலையாய் இருக்கிறார். அவர் நல்ல பெரிய சேகேறிய தேக்குமரத்தை எனக்கு அனுப்பி வைத்தார். நல்ல அருமையான பெரிய மரம் அது.

எனது பக்கத்து வீட்டிலுள்ள பாட்டி ஒரு வள் அந்த மரத்தைப் பார்த்து விட்டாள். ஆகா எவ்வளவு பெரிய மரமாக இருக்கிறதே. இது வும் பனிக்காலமாயிற்றே. வெந்தீரில் ஸ்நானம் பண்ணலாமென்றாலும் அடுப்பெரிக்கவிருகு இல்லையே. இந்த மரம் கிடைத்தால் இதை வெட்டி அடுப்பெரிக்கலாமே: என. சினைத்தாள். பாட்டி யின் கண்கள் அது சேகேறிய தேக்கு மரமாயிற்றே என்று பார்க்கவில்லை. பாட்டி யின் கொள்ளிக்கண்கள் அந்த மரத்தை எரித்து விட்டது.

ஆனால், அதே தேக்கு மரத்தை ஒரு தச்சன் பார்த்தான். “அடா ! இது எப்படிப்பட்ட மரம்! இதைக்கொண்டு இரண்டு மூன்று நாற்காலிகள், மேஜைகள் எல்லாம் பண்ணலாமே.. என எண்ணினுண்.

அதையே ஒரு மரச்சிற்பி பார்த்தான். அடடா எத்தனை அழகான தேக்கு மரம். இது இந்த சேகேறியமரத்திலே ஆண்டவனதுதிருவிளையாடல் களையெல்லாம் அப்படியே செதுக்கி வைத்தால் எவ்வளவு அழகாக இருக்குமென எண்ணினுண்.

பாட்டியும், தச்சனும், மரச்சிற்பியும் ஒரே மரத்தைத்தான் பார்த்தனர். பாட்டி, தச்சன், சிற்பி இவர்களுது கண்கள் ஒரே மரத்தைத்தான் பார்த்தன என்றாலுங்கூட அவர்கள் உள்ளக் கருத்தோடு அந்தப் பார்வை சேர்ந்தபொழுது வெவ்வேறு விதமாக உபயோகப் படுத்தலாமே யென தோன்றவைத்தது. பார்த்தவர்களுடைய கண்களுக்கும் எந்த விதமான வித்தியாசமும் கிடையாது. அவர்கள் மூவரையும் டாக்டரிடம் அழைத்துச்சென்று கண்களைப் பரிசோதித்தாலும் எந்தவிதமான வித்தியாசத்தையும் காண முடியாது. அவர்கள் உள்ளுக்குள்ளேயுள்ள கருத்தில் தான் மாறுபாடு காணமுடியும்.

நல்லவர்கள் என்றால் அவர்கள் முகம் தாம ரை போன்றும், கெட்டவர்கள் என்றால் அவர்கள் முகம் வேறுவிதமாகவும் இருக்குமென்றும் யாரும் நினைக்கக் கூடாது. கெட்டவர்கள் என்றால் பூதம் போலவோ, பேய் போலவோ ஒன்றும் இருக்கமாட்டார்கள்.

“ மக்களே போல்வர்கயவர் அவர்னன் ஒப்பாரி யாக் கண்ட தில் ”

என்று நல்ல மக்கள் எப்படியிருப்பார்களோ அப்படியே தான் அப்பா கெட்ட மக்களும் இருப்பார்கள் என்று திருவள்ளுவர் குறிப்பிட்டிருப்பதைக் கவனிக்கவேண்டும். ஆக கவே நல்லவர்களுக்கும், கெட்டவர்களுக்கும் உருவத்தில் வித்தியாசம் இருக்காது. நல்லவர்களுக்கு நல்ல கருத்தோடு இணைத் தருட்கண் இருக்குமானால். கெட்டவர்களுக்குக் கெட்ட கருத்தோடு கூடிய கொள்ளிக் கண் தான் இருக்கும்.

சேகேறிய கருங்காலி மரத்தைக் கண்ட பாட்டி அதைச் சுட்டு எரித்து விட்டான். அது சேகேறிய நல்லமரமாயிற்கீற என்றகவலை அவளுக்குக் கிடையாது. அம்மரத்திலேறி நிறகும் வண்ணத்தையும், அவள் பார்க்கவில்லை. அதன் தின்னாத்தையும் அவள் பார்க்கவில்லை. ஆனால் அதை விறகாகப் பார்த்தாள். தச்சன் இருக்கானே. அவன் பாட்டியையும்விட ஒரு படி மேற்பட்டவன். அவன் அதன் வண்ணத்தையும் பார்த்தான். தின்னாத்தையும் பார்த்தான். ஆனால் எல்லோருக்கும் உபயோகப்படக்கூடிய வகையில் அதைச் சிறப்பாக என்ன செய்யலாமென்று எண்ணவில்லை. தன் எசமானருக்கு உபயோகப் படக்கூடிய நாற்காலி மேஜை போன்ற கருவிகளாகச் செய்யலாமே யென எண்ணினான். அவன் எண்ணியதே நியாயமெனத் தற்காலத்தில் utility value அதிகப்படுத்திப்பேசும் பொதுவுடைமைக்காரர்கள் சொல்லலாம்.

ஆனால் நாற்காலி தனியாக இருந்தால் என்ன பயன்? அதன்மேல் உட்காருவதற்கு ஒரு மனி தன் இருந்தால்தானே அதன் பயன் புலப்படும். கருவிக்குத் தனியான யோக்யதை என்ன இருக்கிறது? அதை உபயோகப்படுத்துவார் இல்லாவிட்டால் அதனால் என்ன பயன்?

அதே மரத்தில் இறைவனது திருவிளையாடல் களை சிற்பியை விட்டுச் செதுக்கச் செய்தால் அது கலைப்பொருளாகிறது. கலை தனித்திருந்து பிற ருக்கு இன்பம் பயக்கவல்லது. கலை ஒன்றுதான் மனிதர்களின் கவலையைப் போக்கவல்லது. கலைப்பொருள் பிறதொன்றின் துணை ஏதுமின்றி அதுவே தனித்திருந்து அழியாது விளங்குவதோடு கூட ஆயிரமாண்டுகளுக்குப் பின்னரும்கூட அதனைப் பார்ப்போர் பரவசம் அடையத்தக்க வகையில் அன்றே அமரத்துவம் பெறுகிறது.

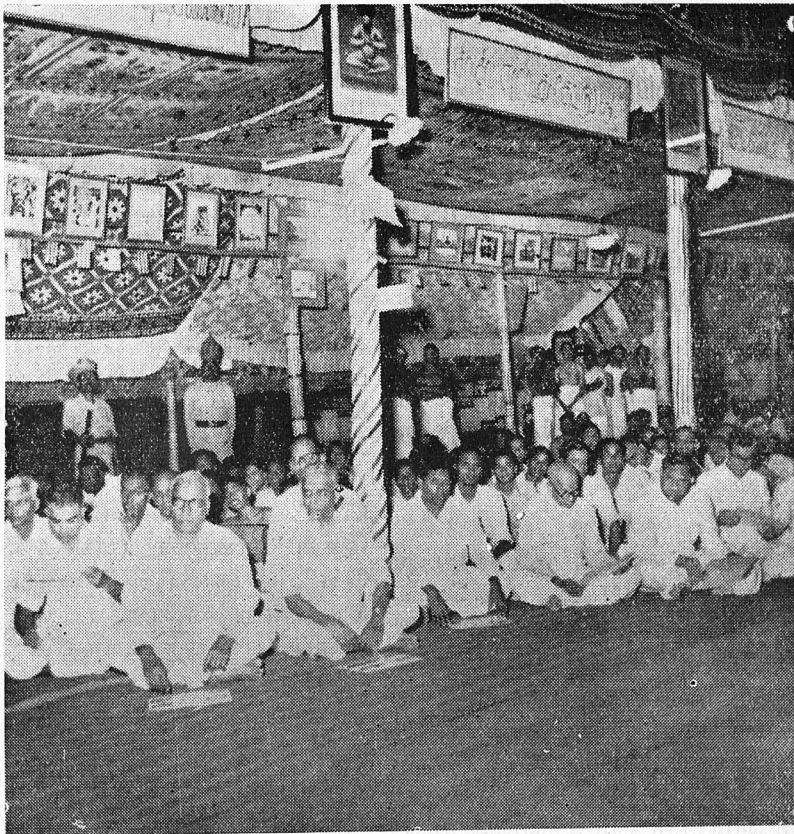
சிற்பியின் கண்கள் மரத்தைப் பார்த்தன. உள்ளக்கருத்தோடு ஒன்றிப் பார்த்தன. மரத்தை மாத்திரம் பார்த்திருந்தால் பாட்டியின் கொள்ளிக் கண்களைப்போல அதனை எரிக்கலாமே எனத்தான் எண்ணியிருப்பாள். அம்மாத்தின் வண்ணத்தையும், தின்னாத்தையும்கூட அவன் கண்கள் பார்த்தன. வண்ணத்தையும். தின்னாத்தையும் மாத்திரம் பார்த்திருந்தால் தச்சனைப் போல நாற்காலியாகவும், மேஜையாகவும் ஒரே கருவிப் பொருள்களாகப் பண்ணலாமே யென்று தான் எண்ணியிருப்பான்.

ஆனால் பண்பட்ட உள்ளத்தோடு கலை ஞானம் ஊன்றி சின்ற கருத்தோடு அம்மரத்தையும் அதன் வண்ணத்தையும், தின்னாத்தையும் பார்த்தான். அட்டா! எப்படிப்பட்ட சேகேறிய மரம்

இது. இதில் என்னென்ன கலைப்பொருள்களைச் செய்யலாம். என்றும் அழியாத அமர்த்துவம் பெறும் எந்த சிற்பத்தைச் செதுக்கலாம்' என எண்ணிற்று அவள் உள்ளாம்.

அருட்கண் இவன் பெற்றவனுக இருந்ததால் தானே இவ்வளவையும் அவனுல் பார்த்து பரவசப்பட்டு, என்ன செய்யலாமென யோசிக்க

முடிந்தது. இவன் கண் கொள்ளிக் கண்ணு யிருந்தால் மரத்தை இவனும் எரிக்கக்கூடானே எரித்திருப்பான். ஆகவே அகத்தில் அருட்கண் இருந்தால் தானே அரும்பொருள்கள் தோன்றும். அகத்திலே அருட்கண் இல்லாதவர்களுக்கு பூர்க்கண்ணுல் எதைப்பார்த்தால்தான் என்ன? நம் வீட்டிலே புடலை காய்த்துத் தொங்குகிறது



திருமந்திர மகாநாட்டு விழாவில் கலந்துகொண்ட பிரமுகர்களின் ஒரு பகுதி.

என்று வைத்துக்கொள்ளுங்கள். அருட்கண் ணில்லாது பார்ப்பவன் அதன் எழிலையும், மென் மையையும் பார்த்துக்கொண்டே யிருப்பாரா? பறித்து ஆக்கி உண்பான். அன்றிச் சந்தைக்கு அனுப்பிப் பணமாக மாற்றிவிடுவான். ஆனால் அருட்கண் பெற்றவன் அதைப் பார்த்தால் அதன் வண்ணத்தையும், மென்மையையும் கண்டு

இறைவனது அடிகையும் அதில் கண்டு ஆனங் திப்பான். அதைப் பறித்தாலும் மகேஸ்வர பூண்டிக்கு நிவேதனமாக்கி இறைவனைக் களிப்படையச் செய்கின்றான். கருத்திலே அருளிருந்தால் தானே ஆண்ட வனை அருள்மயமாகக் காண்கின்ற தன்மை ஏற்படும்.

வரகுணபாண்டியன் என்ற ஒரு பாண்டியமன்னன் இருந்தான். அவன் சோழநாட்டையும், பாண்டியநாட்டையும் அக்காலத் தில் சேர்த்து ஆண்டான். ஆற்றல்மிக்க அவன் பாண்டியநாட்டு மன்னாக மதுரையில் தங்கிச் சோழநாட்டையும் தன் ஆணையின் கீழ் ஆண்டிருக்கலாம். அல்லது சோழநாட்டுத் தலைநகரான தஞ்சையிலே தங்கிக் கொண்டும் தன் அரசாட்சியை செலுத்தியிருக்கலாம். ஆனால் குழந்தையிலிருந்தே சிவவிங்க வழிபாட்டில் ஊன்றிய பற்றுக் கொண்டிருந்த அவன் எந்த ஊரிலே பெரிய தோரு விங்கமிருக்கின்றதோ அந்த ஊரிலே தங்கி அரசாட்சி புரிவதோடு நான்தோறும் சிவவிங்கப் பெருமானையும் வழிபட விரும்பினான். ஆகவே திருவிடைமருதூரில் தனது தலைநகரை அமைத்துக்கொண்ட வரலாற்றைப் பார்க்கி ரேம். அருள்நோக்கம் படைத்திருந்த அம் மன்னன் ஒருங்கள் ஆலயத்திற்குச் செல்ல அங்கிருந்த வேப்பமரத்தில் கனிகள் பழுத்துக் குலுங்கியிருக்கக் கண்டான். அக்கனிகளைல் லாமே அவனுக்குச் சிவவிங்க ருபமாகவே காட்சியளித்தன. உடனே அம் மரத்திற்கு மேல்விதானம் அமைக்கச் செய்தான் அம் மன்னன்.

இரண்டாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் பழனியில் ஆயினன்குடியில் பேகன் என்றேரு மன்னனிருந்தான். அவன் சதாவழிபடும் தெப்ப வம் முருகன்: ஒருசமயம் அவன் வந்துகொண்டிருக்கையில் ஒரு மயில் ஆடிக்கொண்டிருந்தது. ஆடும்பொழுது மயில் அடிக்கடி “சர்ர் சர்ர்” என உடம்பைச் சிவிரத்துக்கொள்ளும் அல்லவா? அதைப் பார்த்த அந்த அரசன், “அட்டா: நாம் வழிபடும் எம்பெருமான் முருகன் து வாகனமல்லவா இது: உடம்பை புச் சிவிரத்துக்கொள்ளும்படியாய்க்குளிர்தாங்கவில்லையோ என்னமோ”, எனக்கருதித் தன்னுடல் மேல் போர்த்தியிருந்த சால்வையை எடுத்துப் போர்த்தினான் என்பதையும் பார்க்கிறோம். உள்ளமும் கருத்தும் கனிந்து சிற்க, உலகத்திலுள்ள பொருள்கள் யாவற்றையும் இறைவன் திருவுருவமாகவே காணும் அருட்கண்பெற்றவர்கள் அல்லவா இவர்கள்.

இப்படிப்பட்ட “அருட்கண்ணுள்ளோர்க்கெதிரே சிவபெருமான் தோன்றுமல் என்ன செய்வார்? இதைத்தான் திருமூலர் சொல்லுகின்றார்

“அருட்கண்ணி வாதார்க் கரும்பொருள் தோன்று அருட்கண்ணுள்ளோர்க்கெதிர் தோன்றும் அரனே”, என்பதாக.

ஒருவன் குருடனுயிருந்ததால் அவனுக்கு இருங்கும், வெளிச்சத்திற்குமூள் வித்தியாசம் எப்படித் தெரியும்? நன்றாகக் கண்களிருந்தால் மாத்திரம் போதுமா? ஒரு வாஸிபன். அவனுக்குக்கண்கள் நன்றாக இருக்கின்றன. இருந்தும் அவனுல் எந்தப் புத்தகத்தையும் படிக்க முடியவில்லை. உடனே கண்டாக்டரிடம் சென்று, “என்னால் படிக்கமுடியவில்லை. கண்ணுடிபோட்டுவிடுங்கள் என்றான். அவர் ஒவ்வொரு பவர் கண்ணுடியாகப் போட்டுப் படிக்கச் சொன்னார். ஐந்தாறு கண்ணுடிகள் மாற்றிமாற்றிப் பார்த்தும் அவனுல் படிக்கமுடியவில்லை. கடைசியில் டாக்டர் அவனிடம் “உனக்குப் படிக்கத்தெரியுமா”? என்றார். அவன், “எனக்குப் படிக்கத்தெரியாது. கண்ணுடிபோட்டால் படிக்கலாம் என்றல்லவா என்னி னேன்” என்றான். (பலத்த சிரிப்பு) கண்ணுடிபோட்டுக்கொண்டால் எதையும் படித்துவிடலாமென்று என்னிய எழுத்துவாசனையற்ற வெனப்போல திருமுறைகளை எல்லாம் வாங்கி வைத்துவிட்டால் அருள் ஞானம் வங்குவிடுமென யாரும் கருதக்கூடாது. அருள் ஞானம் அடையத்தக்க வகையில் நாம் நம்மைச் செம்மைப் படுத்திக்கொள்ளவேண்டும். அருள்ஞானம் அடைந்துவிட்டாலோ அவர்களுக்கு எல்லாம் ஒளிமயமாகப் பிரகாசிக்கும் என்பதாக,

“இருட்கண்ணி நேருக்கங் சிரவியுங் தோன்று தெருட்கண்ணி நேருக்கெங்குஞ் சிரோளியாமே” என்கின்றார் திருமூலர்.

இன்றையதினம் பாருங்கள். நமது செவிப்புலன்களால் உணரக்கூடிய சாதாரணமான விஷயங்களையே நம்மால் உணர முடியவில்லையே.

மலரின் மணத்தை நம்மால் நுகர முடிகின் றதா? மிகமிக மென்மையான தாமரை மலரில் மணமிருக்கிறது என்று சொன்னால் அது பலருக்கு வேடிக்கையாகவன்றே உள்ளது. சிகிரெட் புகையை இழுத்து இழுத்து மலரின் மென்மையான வாசனையை நுகரக்கூடிய சக்தியை அவர்களின் நாசி இழுந்துவிட்டது என்பதில் தவறென்ன?

சோலையிலே “கூகூ” எனக்குயில் கூவுகின்றது அவர்கள் காதில் விழுவில்லையே. புகையிலை, சிகிரெட், சினிமா போன்றவைகளின் விளம்பரங்களுக்காகத் தெருவிலே ஒரிடைப்பருக்கிவைத்து இரவு பகலென்று பாராமல் பாடி அல்லிக் கோண்டே போகின்றார்களே. அதைக் கேட்டுக் கேட்டு அவர்கள் செவிகள் மறுத்தன் றே போய்விட்டது. இல்லையாயின் மாணிக்கவாசகப் பெருமானைப் போல,

“கீத மினிய குயிலே கேட்டியோ எங்கள் பெருமான் பாதமிரண்டும் வினவிற் பாதாள மேழினுக்கப்பாற் சோதி மணி முடி சொல்லிறந்து சின்ற தொன்மை ஆதிகுண்மொன்று மில்லானந்த மிலான் வரக் கூவாய், கூவாய்”

என்று பாடமாட்டார்களா?

மெல்லிய மலரின் மணத்தையும், குயிலின் இனிமையான கீத்தையும் நம் மேலே பட்டு நம்மையெல்லாம் தடவிச் செல்லும் காற்றின் மென்மையையும்கூட உணர முடியாதபடி நமது உடல் உறுப்புகள் எல்லாம் மறுத்துவிட்டன. இவைகளையெல்லாம் உணரக் கூடிய ஆற்றல் நமக்கிருக்குமேயானால், அத்துடன் ஆண்டவன் திருவுருவத்தை எங்கு பார்த்தாலும் காணக் கூடிய அருட்கண்ணும் பெற்றுவிட்டோமானால் நம்புலன்களின் ஊடே கெட்டவைகளும், நல்லனவாகவன்றே நுழையும். அருட்கண் பெற்றவர்களுக்கு நம்மைகளே வந்துகொண்டிருக்கின்றன என்று சொல்வதைவிட வருகின்ற தீமைகளும் நல்லனவாக மாறிவிடுகின்றன என்றல்லவோ சொல்லவேண்டும். குணங்களிலே ஆண்டவைனக் கண்டுகளிக்கும் அந்த அருட்கண் பெற்றேர்கள் குற்றங்களிலும்

ஆண்டவன் திருவுருவத்தைத்தானே கண்டார்கள்.

ஆகவே நல்லதே அவர்களுக்குத் தோன்றும் என்பதைவிட, எல்லாம் நல்லதாகவே அவர்களுக்குத் தோன்றும் என்றுகூடச் சொல்லலாம்.

“குணமும் நீ - குற்றமும் நீ”, என்பதாக குணத்திலும், குற்றத்திலும் சிவபெருமானையன்றே அப்பெருமகான்கள் கண்டு ஆனங்கித்திருக்கிறார்கள். குற்றத்தையும் குணச்சிகரமாக விளங்கும் சசஞகவே எண்ணி நல்லது என்று பாடினார்கள் என்றால் காரணமென்ன? அவர்கள் சசன் து அருள்நோக்கம் பெற்றவராதவின் உலகம் முழுவதுமே அவர்களுக்குத்திருவருள் பெற்றதாகத் தெரிகிறது. குணமும், குற்றமும் நல்லதும், தீயதும் நிரம்பிய இவ்வுலகத்தில் எல்லாம் சிரோளிபெற்று விளங்கும் சசஞகக்காட்சியளிக்கிறது.

இவர்கள் உள்ளம் திருவருள் பெற்றிருக்காவிட்டால் எல்லாம் இருள் மயமாகத்தானே தெரியும்.

வீதியிலே நடந்து செல்லும்போது ஒரு வீட்டை ஜன்னல் வழியே உற்று நோக்கினால் வீட்டிற்குள் விளக்கிருந்தால் அவ்வீட்டிற்குள் இருக்கும் பொருள்களும், படங்களும், மனிதர்களும் நம் கண்ணில்படும். அங்கே ஒளியில்லையாயின் எல்லாம் இருள்மயமாகவன்றே தோன்றும். ஆண்டவனது திருவருள் நம்முள்ளத் திவிருந்துவிட்டால் அந்த இருளாம்கூட நமக்கு ஒளிமயமாகத் தோன்றுதா?

நிழலைக்கண்டே பேய், பிசாச எனப் பயப்பயப்படுவாருண்டு. நிழலே அழகாகக் கோன்றுவதில்லையா? ‘நிழல் படம்’ பிடித்துக் கொள்ள பணத்தைச் செலவழித்துக்கொண்டு போட்டி போடுவதில்லையா? என்னையும் படம் பிடி, என்னையும் படம் பிடி என்கின்றே மே இருள்மயமான நிழலே, போட்டோ பிடிக்கும் ஒளிமயமான கருவிக்குள் புகும் போது அழகுள்ள நிழற்படமாக மாறிவிடுவது

போல, திருவருள் பெற்றேரின் கண்களுக்கு இரவியும், ஒளிமியமாகப் போவதில் வியப்பென்ன ? இதைத்தான் திருமூலர்.

“அருட்கண்ணி லாதார்க் கரும்பொருள் தோன்று அருட்கண்ணு ளோர்க்கெதிர் தோன்றும் அரனே இருட்கண்ணி ஞேர்க்கக்கொவியுங் தோன்று தெருட்கண்ணி ஞேர்க்கெங்குஞ் சீரோளி யாமே”

என்று பாடியிருக்கின்றார். இந்தத் திருமந்திர மகாநாட்டு மன்றத்தையே பாருங்கள். அவை பிலே கொலு வீற்றிருக்கின்ற மகாசங்நிதானத் தின் திருவுருவப்படம் பல பல கேஷத்திரங்களுக்குச் சென்றபோது பிடிக்கப்பட்ட அழகான சிமற்படங்கள் எங்கு பார்த்தாலும் மாட்டப்பட்டிருக்கின்றன. அவைகள் எல்லாவற்றையும் ஒரே படமென்று சொல்லமுடியுமா ? ஒரே படமென்று சொன்னால் ஒரே படத்தையே பல காப்பிகள் அச்சிட்டு எல்லா இடங்களிலும் மாட்டப்பட்டிருக்கவில்லை. அப்படி மாட்டப்பட்டிருந்தாலும் நீங்கள் ஒவ்வொரு படத்தையும் வியப்போடு உள்ளப் பூரிப்போடு பார்க்கமாட்டார்கள். ஒரே படத்தைப் பார்க்கும்போது உள்ளப்பூரிப்பு ஏற்பட்டாலும்கூட அடுத்ததாக மாட்டப்பட்டிருக்கும் பிடத்தைப் பார்த்தால் “அடடே ! அதே படம் தான் இது” என்று சொல்லிப் போய்விடுவீர்கள். ஆனால் இங்கேயுள்ள ஒவ்வொரு படத்தையும் வியப்போடு, உற்சாகமாகப் பார்க்கிறீர்கள் என்றால் எல்லாம் ஒரே படமில்லை. ஒரு படத்திற்கும் மற்றொரு படத்திற்கும் வித்தியாசமுள்ளது.

மகாசங்நிதானம் ஒரு படத்தில் காசி விஸ்வநாதப்பெருமானுக்கு பால் அபிஷேகம் செய்வதுபோவிருந்தால், மற்றொரு படத்தில் காசி விசாலாக்ஷி அம்மனைத் தரிசிப்பதுபோல் இருக்கின்றது. படங்கள் ஒன்றுக்கொன்று வித்யாசமாக இருந்தாலும்கூட மகாசங்நிதானத்தின் திருவுருவை கேளிலே பார்த்துக்கொண்டிருக்கின்ற உங்கள் எல்லோர்க்கும் தெரியும், அப்படங்கள் எல்லாம் ஒன்றுதான் என்று. அப்படங்களிலே பதிந்திருக்கின்ற மகாசங்நிதானத்

தின் சாயையில் எவ்விதமான மாற்றமும் இல்லையென்பதை நீங்கள் அறிவீர்கள்.

அதைப்போலவேதான் இறைவன் இவ்வுலகிலே பல பல பொருள்களை உற்பத்தி செய்திருக்கின்றன. அவைகள் ஒன்றுக்கொன்று வண்ணத்திலே வித்தியாசப்படலாம். உருவத்திலே வித்தியாசப்படலாம். குரலிலே வித்தியாசப்படலாம். ஆயினும் ஆண்டவனைக் கண்ட அநுட்பதி மகான்களின் கண்களுக்கு அவைகள் யாவும் ஒன்றுக்கவேதான் தெரியும். பல்வேறு பொருள்களாயிருப்பதன் காரணமாகப் பலவும் ஒன்றேயாகியிருக்கும் தன்மையில் மாறுதல் இல்லை அல்லவா ? unity in diversity என்று சொல்வார்களே. அதைப்போல அருட்கண் பெற்றவர்கள் இவைகள் யாவையும் ஒன்றுக்கக்கருதினார்கள்.

“ ஒன்றே குலமும் ஒருவனே தேவனும் ஒன்றே நினைவின் கமனில்லை நானுமே ”

என்பதாகப் பாடிய அருட்கண் பெற்ற திருமூலதேவர்,

“ ஒன்றெனக் கண்டேயெம் ஈசன் ஒருவனை ஒன்றென் தடியினை நானவனைத் தொழு வென்றைம் புலனு முகச்சிடக் கின்புற அன்றென் தருள்செய்யும் ஆசிப் பிரானே ”

என்பதாக எல்லாவற்றையும் ஒன்றுக்கவே, ஒருக்கடவுளாகவே பாலிக்கும் தன்மையைப் பெற்றார். அதே நிலையை நாம் அடைவதற்கு அடிப்படையாகப் பாமரமக்களாகிய நமக்கு ஆறுவகை விங்கங்களைக் காட்டி, பூசை செய்யும் வழிகளைச் சொல்லி, ஆண்டவன்து அருளொளி கிடைப்பதற்கு நாம் நிற்கவேண்டிய நெறிகளைச் சொல்லி உலகிலுள்ள பொருள்களையெல்லாம் ஒன்றுக்கவும், சசுஞகவும் நோக்கும் அருட்கண் பெற்று, எல்லாப்பொருள்களையும் பார்க்கும்போது எல்லாம் இறைவன் என்ற நினைப்பே உண்டாகி பேதுமில்லாத, அபேத ஞானமுண்டாகும் மார்க்கத்தைச் சொல்லியிருக்கிறார்மாம் தந்திரத்திலே.

இவைகளையெல்லாம் நீங்கள் படித்துப்பயன் பெறவேண்டுமெனச் சொல்லிக்கொண்டு எனக்குப் பேச வாய்ப்பளித்த திருவாவடுதுறை ஆதின மகாசங்கிதானம் அவர்களது கருணைக்கு நன்றி கூறிக்கொண்டு என் பேச்சை முடித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

காஞ்சிபுரம் பச்சையப்பன் உயர்நிலைப்பள்ளி தலைமைத் தமிழ் ஆசிரியர் வித்வான் அருணை வடிவேல் முதலியார் அவர் எட்டாம் தங்கிரம் கள் (1—2—54 திங்கள் கிழமை அன்று) விரிவரையாற்றினார்கள். அவர் தனது சொற்பொழிவை ஆரம்பிப்பதற்குமுன் குருமகாசங்நிதானத்திற்கு வணக்கம் தெரிவித்துவிட்டு. திருமங்கிர மகாநாட்டைக் கூட்டியது சிவநேசச் செல்வர்கள் செய்த பாக்கியம்தான் என்றும், இந்த மகாநாட்டில் தனக்குப் பேச வாய்ப்புக் கொடுத்ததி னால்தான் திருமங்கிரம் பற்றி முழுவதும் படிக்க ஒரு சந்தர்ப்பம் கிடைத்தது என்றும் குறிப்பிட்டார்.

மேலும் அவர் பேசுகையில், ஞானம் இருவகைப்பட்டது என்றும், கலைஞரானம் என்று சொல்லுகின்ற ஒன்றும், அனுபவ ஞானம் என்று சொல்லப்படுகின்ற ஒன்றும் சேர்ந்தால் தான்ஞானம் பூர்ணத்துவம் அடைகின்றது என்றும் சொன்னார். கலைஞரானம் என்பது நல்லஆசிரியர்களை அடுத்து, பல விஷயங்களை அவர் வாயிலாகக் கேட்டு, உண்மையான பொருளை உணர்ந்து ஜீயம் திரிபுறை அறிவைப் பெறுவது ஆகும் என்றும், பலருக்குக் கலைஞரானம் இருக்குமே தவிர, அனுபவ ஞானம் இருக்காது என்றும், அனுபவ ஞானம் இல்லாதவர்கள் கலைஞரானம் எவ்வளவுதான் பெற்றிருந்தாலும் இறைவன் திருவருளைப்பெற இயலாதவர்கள் என்றும், அனுபவஞானம் உள்ள ஒருவர்க்குக் கலைஞரானம் இல்லாமலேயேகூட இறைவன் அருளைப்பெற முடியும் என்றும், அதற்குச் சான்றாகக் கண்ணப்ப நாய்னார் சரித்திரம் உள்ளது என்றும் குறிப்பிட்டார். கலைஞரானம் அனுபவ ஞானம் இரண்டும் ஒன்று சேர்ப்பெற்று

இறைவன் திருவருளை அடைந்த திருமூலர் எழுதியது திருமங்கிரம் எனவும் குறிப்பிட்டார்.

நமது சைவசித்தாங்தத்தினுடைய முடிவான கொள்கையே உலகத்தை சிருஷ்டிப்பன, காப்பன, அழிப்பன போன்ற முத்தொழில்களையும் புரியும் ஈசன் ஒருவன். அவன் கைலாயபதியான சாட்சாத் பரமேஸ்வரன் என்பதுதான் என்றும், சேக்கிழார் பெருமான் குறிப்பிட்டுள்ள, “ஈசன்பால் அன்பே” என்பதைச் சொல்லி, சிவபெருமானை முதல்வன் என எண்ணி அவன்பால் அன்பு உண்டாவதே ஞானமாகும் என்றும், எனவே ஞானத்தின் பயன் அன்பு என்றும், ஈசன்பால் முதலில் அன்பைப் பெற்ற கண்ணப்பர் பின் ஞானத்தை அடைந்தார் என்றும், ஆகவே அன்பும் சிவமும் ஒன்றுகிற நிற்பதைக் காணலாம் என்றும் இதைத் தான் திருமூலதேவர்,

“அன்பு சிவம் இரண்டென்பர் அறிவிலார் அன்பே சிவமால தாரும் அறிகிலார் அன்பே சிவமால தாரும் அறிக்தபின் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருங் தாரோ”

எனகின்றூர் எனக் குறிப்பிட்டார். மேலும், தன்னை மறப்பதே ஞானம். பிற உயிர்களின் பால் அன்பு உண்டானால்தான், நான், எனது என்ற தன்னை மறக்க முடியும். உள்ளத்தில் அன்பு உள்ளோர் உலகில் இறைவனைத் தவிர, வேறு எதையும் காணமாட்டார்கள்” எனவும் குறிப்பிட்டார்.

திருமூலர் திருமங்கிரத்தில் முதல் தங்கிரமாக ஒழுக்க செறியைச் சொல்லி, இரண்டாம் தங்கி திரத்தில் சிவநெரி உண்மைகள் சொல்லி, மூன்றாம் தங்கிரத்தில் யோகம் பற்றியும், நாலாம் தங்கிரத்தில் யோகத்தில் ஞானம் சித்திக்காதவர்களுக்கு மங்கிரம், யங்கிரம் முதலியனவும் சொல்லி, ஜந்தாம் தங்கிரத்தில் சிவாகமப் பயன்களைச் சொல்லி, ஆரூம் தங்கிரத்தில் குருவின்மகிழமை கூறி, ஏழாம் தங்கிரத்தில் விங்கத்தின் வகைகள், பூசை வகைகள் முதலியவற்றைச் சொல்லி, எட்டாம் தங்கிரத்தில் ஞானசெய்தி களாகப் பல விஷயங்களைச் சொல்லுகிறார் என்

றும், எட்டாம் தந்திரத்தை சுப்பிர பேதாகமத் தின் சாரம் என்பார்கள் என்றும், இதில் 527 திருப்பாடல்களும், 43 பகுதிகளுமாக இருக்கின்றன என்றும் குறிப்பிட்டார்.

எட்டாம் தந்திரத்தின் முதற்பகுதி உடலிற் பஞ்ச பேதம். அதாவது நமது உடம்பு பஞ்ச கோசங்களால் ஆனது.

இதை திருமூலர் சொல்லுகின்றார் :-

“காயப்பை யொன்று சரக்குப் பலவுள் மாயப்பை யொன்றுண்டு மற்றமோர் பையுண்டு காயப்பைக் குள்ளின்ற கள்வன் புறப்பட்டால் மாயப்பை மன்னை மயக்கியவாறே”

என்பதாக என்றும், காயப்பை என்றால் ஸ்தால தேவும். இதை அன்னமய கோசம் என்பார்கள். மாயப்பை என்றால் சூக்ஷ்ம சரீரம். இதையே பரசரீரம் என்பார்கள். ஸ்தால தேகத்திலுள்ள சூக்ஷ்மத்திலிருந்து இறைவன் பிரிந்து விட்டால் ஸ்தாலம் அழிந்துவிடும். சூக்ஷ்மத்திற்குள் இருக்கும் ஈசன் பாம்பு சட்டை உரிப்பதுபோல, அடிக்கடி உடலில்போட்டுக் கொள்ளும் உடைகளை மாற்றிக்கொள்வது போல ஒரு ஸ்தாலமிலிட்டு மற்றொரு ஸ்தாலத் தைப் பற்றிக் கொள்ளுகிறார் என்ற கருத்தை,

“நாகமுடியவுரி போலும்” காயத் துகில் போர்வை யோன்றுவிட்டாங் கொன்றிட்டேயு மவ்வரன்ன ஏய்ந்திடும் காயமே” என்பதாகத் திருமூலர் குறிப்பிட்டுள்ளார் என்றும் சொன்னார்.

அவத்தை என்றால் சிலைகள் எனப் பொருள் படும் என்றும். அவைகள் மூன்று வகைப் படும் என்றும், அதாவது கேவல அவஸ்தை சூலாவஸ்தை, சுத்த அவஸ்தை எனப் படும் என்றும், நல்ல சிலையில் உறக்கம் என்பது இல்லாமல், தீட்சண்யமான புத்தி யோடு பேசி, கேட்டுப் பணியாற்றுவது சுகலா வைத்தை என்று பெயர் என்றும், மத்தியால வத்தை என்றால் மற்றப் பணிகளோடு இறைவனை சிலைந்துக் கொண்டிருப்பது என்றும்,

சுத்தாவத்தையென்றால், உலகத்தையே மறந்து, உறங்கும் நிலையிலும்கூட இறைவனை சதா நினைந்துக் கொண்டிருப்பது என்றும் குறிப்பிட்டார்.

சிலங்திப்பூச்சினப்படிக்கூடுகட்டிக்கொண்டு அதன் மத்தியில் உட்கார்ந்துகொண்டு அதில் வந்து சிக்கிக்கொள்ளும் பூச்சிகளை உணவாக உட்கொள்ளுகிறதோ, அதைப்போல இறைவன் ஜம்பொறிகளால் ஒரு கூட்டை அமைத்துக்கொண்டு அதன் நடுவே வசித்து பிராணி கள் பல செயல்கள் புரியுமாறு செய்கின்றன என்ற கருத்தைத் திருமூலர்

“மத்திம மொத்த சிலங்தி வலயத்துள் ஒத்தங் கிருந்து உயிருண்ணு மாறபோல் அத்தனும் ஜம்பொறி யாடகத் துள்ளின்ற சுத்தமுதல் சீக்துங் தானுண்ணு மாறே”

என்று பாடி யிருக்கிறார் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

பசுக்கள் பல வண்ணம். ஆனால் ஆன்மாக்கள் ஒருவகைதான். ஆயனைப்பின்தொடர்ந்து பசுக்கள் எல்லாம் போவது போல இறைவனுகிய தலைவனை நாடிப் பசுக்களாகிய எல்லா ஆன் மாக்களும் செல்லுகின்றன என்றும் குறிப்பிட்டு ஆணவமாகிற அறியாமை ஈசனை அறிய முடியாது செய்கிறது என்பதைக் காட்ட

“மரத்தை மறைத்தது மாமத யானை மரத்தின் மறைத்தது மாமத யானை பரத்தை மறைத்தது பார்முதற் பூதம் பரத்தின் மறைத்தது பார்முதற் பூதமே”

என்பதாக திருமூலர் குறிப்பிட்டுள்ளார் என்றும், தான் என்ற ஆணவம் நம்மை விட்டு அகன்றால் உலகம் முழுவதையும் இறைவனுக்க் காணமுடியும் என்றும் குறிப்பிட்டார்.

“ஆனைகள் ஜக்தும் அடக்கி அறிவென்னும் நூனைத் திரியைக் கொஞ்சி அதனுடுக்க கோனை இருளாத நோக்கும் ஒருவந்து வானக மேற வழியெளி தாமே”

என்பதாக ஆனைகள் போன்ற பலத்தையுடைய ஜூம்பொறி களையும் வென்று அறிவாகிற ஞான ஒளியைக்கொண்டு தவமிசெய்து சுமாதி நிலை கூடிவிட்டால் (ஆனமலமறும் அப்பக்கத் தன்மைபோம் சனமில் காயம் இருக்கும்) என்பதாக திருமூலர் கூறுவதாகவும் சொன்னார்.

“ வேதமோடாகம் மெய்யாம் இறைவன் நூல் ஒதும் பொதுவஞ் சிறப்புமென் ரூள்ளன காதன் உரையவை நாடில் இரண்டஞ்தம் பேதம் தென்பர் பெரியோர்க் கபேதமே”

என்பதாகத் திருமூலர் கூறியுள்ளபடி பேதம், அபேதம் அற்ற ஒரு நிலையை எய்தி, சசனாது அருள் ஞானத்தை அடைவதற்கு எல்லாவிதமான தகுதிகளும் உடையவர்களாக மர்ந்திவிடுவார்கள். பதிபசுபாசம் நீக்கப்பட்டு எல்லாம் ஒன்றென உணரும் ஆற்றல் பெறுவார்கள் எனவும் குறிப்பிட்டார்.

மாம்பாக்கம், குருகுலம், திருமங்திரப் பேராசிரியர் திரு. இளவுழகனுர் அவர்கள் (2-2-54 செவ்வாய்க்கிழமைஅன்று) விரிவுரையாற்றினார்கள். அவர்கள் பேசியதின் விபரம் வருமாறு:-

“துறைசை ஆதின குருமகா சங்கிதானத்தின் திருமலரடிகளுக்கும், மகா ஒன்பதாம் தந்திரம் நாட்டுக்குத் தலைவராக அமர்ந்திருக்கின்றது திரு. ஆற்றுமுக நாவலர் அவர்களுக்கும் ஏனைய பெரியேர்களுக்கும், தாய்மார்களுக்கும் அடியேன் பணிவு.

திருமங்திரத்தைப் பற்றிப் பேச வேண்டுமென்று இங்கிருந்து அருள் அழைப்புக்கிடைத்தது. அதனை அருள் அழைப்பு என்றே கருதி. தகுதி பாராமல், மறுப்புக் கூருமல் வருவதற்கு இசைந்து கொண்டேன்.

திருவாவடுதுறை என்பது இந்தத் தலத்தின் பெயர். துறை என்றால் முடிந்த இடம் என்று பொருள்படும். அந்த முடிந்த இடத்திற்குப் போய்ச் சேருவதற்கான பாதைகள் நெறிகள் எனப்படும். கடைசியாக எல்லோரும் ஒரு

துறைக்கு வந்தேயாக வேண்டுமல்லவா? அதற்கு வந்தான் நான் இந்தத் திருவாவடுதுறைக்கு வந்து சேர்ந்தேன். அடியேன் மட்டுமா அப்படி? “கைலாய ஒரு சித்தர்” எனச் சேக்கிழாரால் பாடப்பெற்ற திருமூலதேவரும் இங்கேதான் வந்து தங்கிவிட்டார். அவர் வந்து சேர்ந்த இடம் இந்தத் துறை தான். கைலாய சித்தர் திருவாவடுதுறைக்கு வந்து சேருவதற்குமுன் அவர் உள்ளத்தில் இருந்தது சென்றிதான். இங்கு வந்த பிறகே பசுபோதம் நீங்கப்பெற்று, பதி ஞானம் கைவரப்பெற்று ஒரு துறை எய்தி னார். அந்தத் துறையின் விளக்கப் பாடல்தான் திருமங்திரம். ஒரு துறையை அடைவதற்கு முன் தலம், தீர்த்தம், மூர்த்தி எனப்பலனறிகள் வழிவரவேண்டும். ஒவ்வொரு தலத்திற்கும் ஒரு விதமான ஆற்றல் உண்டு. ஒவ்வொரு தலமாக தரிசித்து வந்து கொண்டே பிருந்த திருமூலரை இந்தத் தலத்திலேயே தங்கும்படி செய்த ஆற்றல் இந்தத்திருவாவடுதுறைக்கே உரியது. இந்தத் துறையிலேயே தங்கும்படியாக இந்த இடம் அவர் உள்ளத்தைக் கவர்ந்தது. அது தான் இந்த இடத்தின் பதிவு. இம்மாதிரி அருள்பகிவு பெற்ற இடங்கள் சிற்சிலதான்ஹண்டு. துறைசை ஆதினமே அதனால் துறையடைய ஆதினமாக மாறிவிட்டது. திருவாவடுதுறை என்றால் ஞானிகளின் உள்ளத்திற்கு எத்தனையோவிதமான பொருள் புலப்படுகின்றது

ஒரு ஆசிரியர், கரும்பலகையில் ‘ட’ என்று எழுதி, பின்னர் ஒரு பைபபைன்க்கூப்பிட்டு ‘அது என்ன?’ என்றார். ஒரு பையன் ‘ட’ என்றான். படிக்கத் தெரியாத பையன் ஒரு கோடு என்றான். இவ்விரண்டுமெய். பாடக்காதவனுக்குக் கோடாகத்தான் தெரியும். படித்தனுக்கு முதலீஸ் கோடாகவும், பின்னர் ட வாகவும் தெரிகிறது. அவன் சொன்னது பொய் என்றே அல்லது இவன் சொன்னது பொய் என்றேயாராவது சொல்லமுடியுமா? அதைப்போலவே திருவாவடுதுறை ஒரு ஊர். தஞ்சை ஜில்லாவிலுள்ள து என்று சிலர் கருதலாம். ஞானிகளுக்கு இது வெறும் ஓர் ஊர்மாத்திரமில்லை. “திருவருள் விளாசம்” பெற்ற இடமாகத் தோற்றமளிக்கிறது. திரு. ஆ. அடு. துறை என்றால் தற்போ

தத்தை ஒழித்து அருள் ஞானத்தைக் கொடுக் கின்ற ஒரு துறை என்றுதான் தோன்றும்.

இத்துறைக்கு வந்து சேருமுன் திருமூலதேவருக்குப் பாடல் எழுதும் ஆற்றல் இருந்திருக்கு மேயானால் அவர் மூன்றே நாளில் மூவாயிரம் பாடல்களையும் எழுதிவிட்டுப் போயிருப்பாரே. இம்மென்னும் முன்னே மூவாயிரம் நாலாயிரம் பாடல் எழுதுவோர் இல்லையா?

“ஆவடுதன்டுறை...சிவபோதியின்தீவில்...நாதனை அர்சித்து.. எண்ணிலிகோடி இருக்கேன்”

என்று அவரே சொல்லுகிறார். அப்படி மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தவம் இருந்து, மூவாயிரம் பாடல்கள் எழுதினால் என்றால் அவ்வித ஆற்றலை அவருக்குக் கொடுத்தது இந்தத் துறைதான் என்பதில் என்ன சங்கேகம் இருக்கிறது?

இப்படிப்பட்ட திருவருள் விலாசம் பதியப் பெற்றதான் திருவாவடுதுறையில் திருமந்திரமகாநாட்டடைக்கூட்ட குருமகா சங்நிதானம் கருணை கூர்ந்தது சாலச் சிறப்புடையது என்றும், திருக்கழுக்குன்றத்திலே ஒவ்வொரு ஆண்டும் திருமூலதேவர் விழா சிறப்பாகக் கொண்டாடப்பட்டு வருகிறது என்றாலும்கூட் இவ்விடத்திலே நடத்துவதுதான் ரொம்பப் பொருத்தமுடையது எனத் தான் கருதுவதாகவும் குறிப்பிட்டார்.

மேலும், அவர் பேசுகையில் ‘ஞானசம்பந்தப் பெருமான் சமயாசிரியர் அல்லவா? அவர் பெரிய தலைவரும்கூட. அந்தப் பெரியாராலேயே திருமந்திரம் இந்தத் துறையில் கண்டு பிடிக்கப்பட்டு வேளியிடப்பட்டது என்றால் திருமந்திரத்தின் பெருமையை நாம் எங்களே சொல்ல முடியும்? நாம் பெருமைப்படத்தக்க வகையில் தமிழில் திருக்குறள், தோல்காப்பியம், புறநானூறு, சிவஞானபோதம், திருக்கோவையார் போன்றவைகள் இருக்கின்றன. இவைகள் எல்லாவற்றின் கருத்தும் திருமந்திரத்தில் அடங்கியுள்ளது. வேதமாகவும், ஆகமங்களாகவும் அந்தால் திகழ்கிறது.

அதை ஆக்கிய திருமூலதேவர் “என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தனன்: தன்னை நன்றாகத் தமிழ் செய்யுமாறே” என்று சொல்லுகிறார். தன்னை நன்றாகத் தமிழ் செய்யுமாறே, என்னை நன்றாகப் படைத்தனன் என்று அவர் சொல்லும்போது அதிலேகாணப்படும் நம்பிக்கையையும், அமைதியையும் பாருங்கள். அதிலே சித்தத் தெளிவும் காணப்படுகிறது. எண்ணிலிகோடி ஆண்டுகள் தவமிருந்ததனால் ஏற்பட்ட அந்தச் சித்தத்தெளிவோடு, அமைதியோடு தமிழ் நூல் எழுத அவர் உட்கார்ந்தால் தமிழ் குழந்து குழந்துதான் அவருக்கு வரும். தமிழ்மொழி இனிமையானது. இறைவன் து மறைகள் சொல்லத் தமிழ்மொழி ஏற்றது, அதற்காகவே மெல்லிய வார்த்தைகளாகப் பொறுக்கியேடுத்து மறைகள் அமைத்தார்கள். நமச்சிவாயா என்பதிலுள்ள வார்த்தைகள் ஒவ்வொன்றையும் எடுத்துப்பார்த்தால் அவைகள் எவ்வளவு அழகாகஅமைக்கப்பட்டிருக்கின்றன என்பதுதெரிய வரும். “சிவம்” என்னும் சொல்லே இந்த நாட்டவர் தெய்வத்திற்கு வைத்த அழகான பெயராகும். அச்சொல்லிற்குப்பொருள் பார்த்தால், மங்கலம், உண்மை, நன்மை, தூய்மை, நுட்பம் என எவைகள் எல்லாம் நல்லனவோ அவைகள் எல்லாம் பொருந்தும்படியாக வைத்தார்கள்.

மேலும் அவர் பேசுகையில் ஒரு மாணவன் ஒரு மாதுளம்பழ்த்தை வாங்கிக்கொணர்ந்ததாகவும், அதை உடைத்து இவர் அதிலுள்ள முத்துக்களின் அழகைக்கண்டு பெருமித்ததோடு, இப்பழத்தை அமைத்தது எது என்று கேட்டதாகவும், அப்பையன் கடவுள் என்று சொல்லத் தயங்கி இயற்கை என்றதாகவும், அப்படியானால் இயற்கைக்கு அறிவுள்ளதா, அறிவற்றதா என்று கேட்டதாகவும், அறிவுள்ளது என்றால் கடவுள் இருப்பதை ஒத்துக்கொள்ள வேண்டிவரும். அறிவற்றது என்று விட்டாலோ அறிவற்ற ஒன்று இவ்வளவு அழகாக இதை அமைக்க எப்படி முடியும் என்ற மற்றுரூ கேள்விக்கு பதில் சொல்லமுடியாது எனத்தயங்கி மாணவன் கடவுள் இருப்பதை ஒத்துக்கொண்டதாகவும் கூறினார்.

மூலன் என்ற பசு மேய்க்கும் ஆயன் மூல மாகப்பசுக்களாகிய உலகமக்கள் ஆன்மானானம் பெறுவதற்காக சுசன் வேதாகமங்களை தமிழில் திருமங்திரமாக அருளினார் என்றும், இன்பமான வாழ்வு வாழ்வதற்கு இவைகள் பெரிதும் பயன் படுமென்றும் கூறினார். மொழியில்லாமல் உரை முடியாது, புலன்கள் இல்லாமல் இன்பம் அனுபவிக்க முடியாது, நூல்கள் இல்லாமல் அறி வைப் பெறுக்க முடியாது என்பதெல்லாம் கருவி ஞானத்தைச் சேர்ந்தது என்றும், கருவி ஞானத்தால் மாத்திரம் வாழ்முடியாது என்பதைப்போலவே, உயிர் உணர்வினாலும் வாழ முடியாது. இவைகள் எல்லாவற்றிற்கும் மேம்பட்டதான மெய்வாழ்வு என்று ஒன்றிருக்கிறது. அந்த வாழ்வைக்கடைப்பிடித்தால்தான் நிலையான இன்பம் பெற்றுக்கூடியும் என்பதாக பெரியோர்கள் கண்ட உண்மை என்றார். நாம் மெய்வாழ்வு வாழாமல் பொய்வாழ்வு வாழ்வதால்தான் பல விதமான கஷ்டங்களுக்கும் உள்ளாகியிருக்கிறோம் என்றும் சொன்னார். இறைவன் திருவருள் பெறுவதற்கு உதவியாக நமக்கு ஒரு குருவின் உதவி வேண்டும், என்றும் ஒன்பதாம் தந்திரம் பஞ்சாட்சரம் முத்திபேதம் குணியசம்பாஷினை தோட்திரம் முதலியன கூறப்பட்டுள்ளன என்றும், இவற்றுள் குணிய சம்பாஷினை என்றபகுதியில் அடங்கியுள்ள பாடல்களின் பல பகுதிகளைக் குருமூல்யமாகவே அறிந்து கொள்ளவேண்டுமென்ற கருத்தோடு எழுதியிருக்கிறார்கள் என்றும், பாட்டுக்கள் வேடிக்கையாக இருக்குமென்றாலும் அதன் பொருள்கள் மிகவும் ஆழந்த கருத்தைக் கொண்டன என்றும் குறிப்பிட்டார்.

உதாரணமாக,

“ வழுதலை வித்திடப் பாகன் மூளைத்தது  
பழுதியைத் தோண்டினேன் பூசனி பூத்தது  
தொழுது கொண்டோடினார் தோட்டக் குடிகள்  
முழுதம் பழுத்தது வாழைக்கனியே ”

என்ற பாடலைச் சொல்லி, யோகப்பயிற்சியாகிய வழுதலை வித்து நட்டவுடன், வைராக்கி

யம் என்ற பாகல் மூளைத்தது என்றும், தத்துவ ஆராய்ச்சியாகிய புழுதியைத்தோண்ட ஆரம் பித்தவுடன் சிவம் என்கிற பூசனி பூத்தது என்றும், தோட்டக்குடிகளாகிய இந்திரியங்கள் மறைந்தது என்றும், இந்திரியங்கள்யாவும் அடங்கிய விடத்தே வாழைக்கனியாகிய ஆன்மலாபம் பழுத்துக் கிடைத்தது என்றும் அதன் பொருள் என்றார்.

குக்கும் பஞ்சாக்கரம் ஆக நமச்சிவாய என அமைக்கப்பட்ட சொல்லின் அழகும், ஒவ்வொரு வார்த்தைகளின் உயர்வையும் நன்கு விளக்கி, “சிவசிவ என்றிடத்திலினை மாஞ்சும் ஆதலால், தீவினையாளர்கள்தான் சிவசிவ என்று சொல்லமாட்டார்கள் என்றும், சிவசிவ என்று சொல்பவர்கள் தேவருமாவர் – சிவசிவ எனச் சிவகதி தானே” கிடைக்கும் என்று திருமூலர் சொல்லியிருப்பதாகவும் விளக்கினார்.

ஒன்பதாம் தந்திரத்தில் 399 பாடல்களும், 23 பகுதிகளும் உள்ளன என்றும், அவைகள் மகுடாகமத்தின் சாரம் என்றும் குறிப்பிட்டார். ஒன்பதாம் தந்திரத்தில் சர்வ யியாபியாகிய சிவபெருமானது ஆனந்த தாண்டவத்தைக் காட்டி, அவன் அருள் ஒளி காட்டி.

“ மூல னுரைசெய்த மூவாயிரங்கதமிழ்  
மூல னுரைசெய்த முந்தாறு மங்திரம்  
மூல னுரைசெய்த முப்ப துபதேசம்  
மூல னுரைசெய்த மூன்றும் ஒன்றுமே ”

என்பதாகச் சொல்லி, வேதமாகவும், ஆகமங்களாகவும்பலவாய்விரித்துள்ள பொருள் ஒன்று தான்.

“ ஒன்றவன் தானே இரண்டவன் இன்னருள்  
நின்றனன் மூன்றிலுள் கான்குணர்க்கான் ஜந்து  
வென்றனன் ஆறு விரிக்கான் ஏழும்பர்ச்  
சென்றனன் தானிருங் தானுணர்க் கெட்டே ”

என்ற ஆரம்பப்பாட்டின் கருத்தை வைத்து எல்லாம் ஒன்றே என முடிப்பதாகவும் சொன்னார்.

# திருவாவடுதுறையில் திருமந்திர மகாநாட்டின்

நான்காம் நாள் நிகழ்ச்சிகள்

குருவின் அவசியம்பற்றி மந்திரி ஸ்ரீ வேங்கடசாமி நாயுடு

‘திருமந்திர மன்றத்தில்’ 3—2—54 மாலையில் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மஹாசங்கிதானத்தின் திருமுன்னர் சென்னை அறங்கிலையப் பாதுகாப்பு அமைச்சர் கனம் வேங்கடசாமி நாயுடு (பி. ஏ. பி. எல்.) தலைமையில் நான்காம்நாள் நி க ம் ச் சி க ள் தொடங்கின.

மகாநாடு ஆரம்பிக்குமுன்னர். கனம் மந்திரி திருவாவடுதுறை ஆதின பிரதம நாதசர வித் வான் (கக்காயி) ஸ்ரீ டி. என். ஆர். நடராஜ சுந்தரம், நாச்சியார்கோவில் ஸ்ரீ என். பி. ராக வன் தவலுடன் கூடின நாதசரகானத்துடன் ‘திருமந்திர மன்றத்திற்கு’ அழைத்துவரப்பட்டார்.



ஆதினம் உயர் ஸ்ரீ லைப்பான்ஸி சாரனார்க்கர் மாநாட்டுப் பற்தலில் கனம் மந்திரி அவசியம் அனிவகுத்து நின்று வரவேண்டியது

மஹா சந்திதானம் கனம் அமைச்சருக்குப்  
பொன்னடை போர்த்திப் பூமாலை சூட்டிக்  
கெளரவித்தல்.



மஹாசந்திதானம் அவர்கள் கனம் மந்திரி அவர்களுக்கு  
பொன்னடை போர்த்திப் பூமாலை சூட்டல்

இறை வணக்கம் ஆனவுடன் ஆதீன வித்  
வான் மீனாக்ஷிசந்தரம் பிள்ளை ஆதீனத்தின் சார்  
பாக மந்திரிக்கு ஓர் வாழ்த்துரை வாசித்தனித்  
தார்கள்.

—  
**திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம்**  
**திருமந்திரமாநாட்டிற்கு**

சென்னைமாகான அறநிலையப்பாதுகாப்பு அமைச்சரவர்கள்  
**கனம்-திரு. K. வேங்கடசாமிநாடுகொரு B. A. B. L.,**  
**3-2-54ல் விஜயம் செய்த காலத்து**

**★ வாசித் தவித் த வாழ்த் துரை. ★**

தெண்டிரை குழ்புவி மகட்கொரு திலகமா  
 எண்டிசைப் பரப்பும் இலங்குமா நியைந்த  
 செங்கம் லைவளர் சென்னையம் பதியில்  
 தங்குமா காணத் தறநிலைப் பாது  
 காப்பமைச் சன்னெனக் கண்போல் விளங்கி  
 மாப்பெருங் தன்மை மனத்தகத் தென்றும்  
 பழுதில்ளை ஸறங்கள் பார்மிசை நிறையக்  
 கெழுமிய நல்மெலாம் கிளர்ந்துயீக் கூர  
 மாதவர் முனிவர் மாபெருங் குரவர்  
 ஏதுமில் கடவுளர் என்றிவர் மடங்களும்  
 கோயிலும் சீர்பெறக் குன்று வளத்ததாய்த்  
 தாயினும் பன்மடங் கேயபே ரன்பின்  
 வசைசயுங் குறையு மிலாமல் வளர்க்கும்  
 நகைமிகக் கொண்ட நற்பண் பாள!  
 பொய்யா வளமையின் மெய்யுற சினைந்து  
 செய்யுங் கடமைகள் சிறிதுந் தவிராக்  
 செல்வ! கல்வியு மறிவு மொழுக்கமு  
 மல்லல் வைணவச் சமயநூல் வாய்மையு  
 முறைமையிற் பெற்றஙல் விறைமைக் குணங்களும்  
 கறையிலாச் சிங்கையிற் கவின்பெற வைமங்தோய்!  
 திருமங் திரப்பொருள் திருமா வன்பா  
 ஒருவா துளங்கொன் டுய்யுமா றெண்ணிக்  
 கோபுர மீதே றிக்கொண் டனித்த  
 மாபுஷி தன்முனிக் கணம்புண் மாமணி  
 சித்தசித் தீச னென்னும் மூவகைத்  
 தத்துவத் தியலும் சதுர்மறைப் பொருளுணர்  
 பற்று சுறுமெய்ப் பாராங்குசன் எதிக்கோன்  
 நற்றுய் எனத்தென் மறைப்பா வளர்த்தோன்  
 கற்றூர் பரவு மிராமா நுசமணி  
 போற்று னொன்றே புறத்து மகத்தும்  
 புகலெனக் கொண்டங் ககலாத் திண்ணிய!  
 வேங்கட சாமிப் பெயர்கொள் வித்தக!  
 பாங்குடன் மேலும் பதவிகள் பெற்று  
 நீடுசின் மனவி மக்களும் நிலத்தில்  
 ஆயுவு மட்ட லக்குமி கடாட்சமும்  
 பெற்றுநனி வாழிய பெரும்பெயர்ப்  
 பஞ்சாக் கூருகு வருளினிற் பெரிதே.

திருவாவடுதுறை |  
 3-2-54.

ஈ-வ-ஆ மாசாந்தானம் உத்தரவுப்படி,  
**குப்பிரமணியத்தம்பிரான்.**  
 ஒடுக்கம்-பெரியழை.

ஆதீன மகாவித்வான் ஆறுமுக நாவலர் அமைச்சருக்கு வரவேற்பு கூறும் முறையில் ஸ்ரீ வேங்கடசாமி நாட்டு தெப்வங்பிக்கையில் தினைத்து, சைவசமயத்தில் பக்தி சிரத்தை கொண்டவர் என்றும் கல்விக்கும். கடவுளுக்கும் அறத்திற்கும் அரும்தொண்டாற்றி வருகிறார் என்றும் அறிவுறுத்தினார். பிறகு அமைச்சர் தமது தலைமைப் பிரசங்கத்தில் குறிப்பிட்ட தாவது:—

மகா சந்திதானத்தின் உத்தரவுப் பிரகாரமே நான் இந்த மகாநாட்டிற்கு வந்திருக்கிறேன். இந்த மகாநாடு தமிழ்நாட்டில் முதன்மை பெற்றதாகும். அநேக மாநாடுகள் எங்கும் நடைபெறுகின்றன. அவைபோல் அல்ல இது. மகா சந்திதானத்தின் திருவருளாலும். குருமூர்த்தியின் சந்திதானத்திலேயே நம் நாட்டில் தத்துவ நெறி பரவந்தத்தப்படுகிறதாகும். மேலும் திருமூலதேவர் யோகம் செய்து அருளிய இத்திருவாவடுதுறையிலேயே இதை நடத்துவது நமது நாட்டின் பாக்கியமோகும் மதப் பிரசாரத்திற்கு இம்மாநாடு செய்யும் பணி சாதாரணமல்ல. அருள் நிறைந்த இடத்திலிருந்து புறப்படும் நெறிமொழிகள் மிகவும் பயனளிக்கக்கூடியவை. மதப் பிரசாரத்திற்கு மகா சந்திதானம் செய்துவரும்சேவை நம்யாவராலும் மிகவும் நன்றியுடன் போற்றுதற்குரியது. இதற்கு மக்கள் யாவரும் என்றென்றும் கடமைப்பட்டுள்ளோம். மதப் பிரசாரத்திற்கு கோவில் மாத்திரம் போதாது. குரு மூர்த்திகளின் அருளும் ஆசியும் தேவை. பகவானைஅடையக்கும் ஞான, பக்தி, பிரபுத்தி மார்க்கங்கள் உபாயங்களாக வகுக்கப்பட்டிருக்கின்றன.

நாம் கர்மங்களைச் செய்கிறோம். பக்தி செய்கிறோம். குரு உபதேசமில்லாமற் போன்ற ஒன்றும் பலிக்காது. பகவானை அறி வதும் கஷ்டம், முக்கிய உபாயம் குரு உபதேசம். ஆகவேதான் நம் நாட்டில் மகா சந்திதானங்கள் ஏற்பட்டுள்ளன. அவர்களின் பொறுப்பு மிகவும் பெரியது. அரும் பெரும் காரியங்களைச் செய்துமுடிக்க அவர்களுக்குச் சிந்தனையும் ஆற்றலும் உண்டு. அநேக குரு

மூர்த்திகள் தோன்றி, அவர்களால் பெரும் அற்புதங்கள் நிகழ்ந்திருக்கின்றன. இப்பொழுது இங்கே எழுந்தருளியிருக்கும் மகா சந்திதானம் 21-வது பட்டத்தை வகிக்கிறார்களென்றால், இந்த ஆதீனை 1குருகாலத்தில் எவ்வளவு அற்புதமான வேலைகள் செய்யப்பட்டிருக்கவேண்டுமென்பதை நாம் சிந்தித்துப் பார்க்க வேண்டும். குரு உபதேசம்பெற்று அற்புதங்களை விளக்கக்கூடிய சீடர்களாலேயே மதப்பிரசாரம் நடக்கவேண்டும். இந்த ஆதீனத்தைப் பற்றி எனக்கு ஒரு பெரிய சந்தோஷமுண்டு. நல்ல முறையில் பிரசாரகர்களை அமைத்து, மதத்தவங்களை அவர்ப்பரப்பிவருவதேயாகும். இந்ததட்டவைதான் மகாசந்திதானத்தை நான் முதல் முதல் தரிசித்தது. அவருடைய உற்சாகமும் மத ஆரவமும் ஆச்சரியமாயிருக்கு வருகிறது. ஆதீன மகா வித்துவான் ஆறுமுக நாவலரை திருச்செந்தாரில் சென்ற ஆண்டு தரிசித்தேன். அங்கு பிரசாரம் செய்து வருகிறார். என்னுடன் பச்சையப்பா ஸ்தாபனத்திலிருந்த மற்றொரு நண்பர் ஓர் பிரசாரகராயிருக்கிறார். இப்பொழுது பிரசாரம்தான் தேவை. நல்ல வஸ்துவுக்குக்கூட விசேஷப் பிரசாரம் வேண்டிய காலம் இது. நாவலர்போல் பெரியவர்கள் வேலை செய்ய வேண்டும். எவ்வளவு பிரயாசசைப்பட்டுச் செய்தாலும் விசேஷம் ஆகாது. இதற்கெல்லாம் காரணமாயுள்ள சந்திதானத்தின் அருளை எண்ண எண்ண ஆச்சரியமாக யிருக்கிறது. அற நிலையிரவாகத்திலுள்ள எனக்கு இதன் சிரமங்கள் ஒருவாறு தெரியும். ஒரு கோயிலை நிர்வகிப்பதே எவ்வளவோ கஷ்டம். அப்படி யிருக்க, இப்பெரும் அற நிலையத்தைப் மிகவும் திறமையாக மகா சந்திதானம் நடத்திவருவது நமக்குப் பெரும் மகிழ்ச்சியைக் கொடுக்கிறது. நம்ம வர்க்கு மேலும் மேலும் மடங்களும், ஆலயங்களும் பயன் பட்டு மக்கள் சன்மார்க்க நெறியைக் கடைப் பிடித்து வாழவேண்டுமென்று நான் பகவானைப் பிரார்த்திக்கின்றேன்.

ஆழ்வார்கள், நாயன்மார்கள் கிரங்தங்களைப் பார்த்தும்கூட சிலருக்கு நால்திகைப் புத்தி என் வருகிறதோ? நம்மாழ்வாரே புலவர்களை நோக்கி இவ்வாறு கூறியுள்ளார். அப்படி யிருக்க, சாதா

ரண ஜனங்களைப்பற்றிச் சொல்ல வேண்டிய தில்லை. இம்மாநாட்டின் நோக்கமாகிய மந்திரம் எவ்வளவு முக்கியமோ, அவ்வளவு முக்கியம் குருவும் ஆவார். நாமத்திற்கு இருக்கிற பலம் பகவானுக்கே இல்லையென்று சொல்லுகிறார்கள். மந்திரங்களை அர்த்தம் தெரியாமல் ஜபித்தால் கூட அவை பலனரிக்காமல் போகாது. து. ஸ்ரீ ராமானுஜர் திருமந்திரத்தின் தத்துவத்தை

கோபுர உச்சியிலிருந்து உலகம் உய்யுமாறு அரு வினார் தான் கண்ட இன்பப் பேறு உலகம் அனைத்தும் அடையவேண்டுமென்கிற திருநோக்கம் கொண்டு. திருமந்திரம் குற்யமான துதான். ஆனால் மந்திரத்தின் அர்த்தத்தை எல்லோருக்கும் சொல்லலாம். திருமந்திர மாநாடென்று சொன்னதும் எனக்கேற்பட்ட சங்தோஷத் திற்கு அளவில்லை. இது ஏனைய மாநாடுகள்



தனம் மந்திர வேங்கட சாமி நாயுடுகாரு அவர்களின் தலைமைப்பிரசங்கத்தின் ஸ்ரீ காட்சி

போலல்ல. சீடர்களெல்லாம் குரு சங்கதானத் தில் ஒன்றுக்கூடி மக்களையுங் கூட்டி இன்பப் பேறு படைக்கும் மாநாடு இது. குருஷ்ஜைக்கு எல்லா சிற்யர்களும் கூடி குருவின் அருளைப் பெறுவது போலுள்ள பேரின்ப வெள்ளம் தோய்ந்த மாநாடு இது. நாங்கள் ஸ்ரீபெரும் புதுருக்கு (ஸ்ரீராமானுஜர் அவதரித்த ஸ்தலம்)

ஓவ்வொரு ஆண்டும் போகிறோம். அந்த இடத் திற்கு இங்கியா முழுவதிலும் உள்ளவர்கள் வரு அம் ஒரு முறையாவது வரவேண்டும். இங்கே யும் சிஷ்யகோடிகள் வந்திருக்கிறார்கள். குரு வின் கிருபாகடாக்கத்தை வேண்டும் பொருட்டு இந்த ஊருக்கு வந்த உடனேயே எல்லா தத்து வார்த்தங்களும் தாழைகவே தோன் றும். அவ்

எவு அருமை வாய்ந்த ஸ்தலத்தில் நடக்கும் திருமாந்திர மாநாடு இது. நான் நேற்றே இங்கு வந்திருக்கவேண்டும். ராஜ்ஜிய விஷயத்தினால் வரமுடியவில்லை. கிருபை கூர்ந்து மகா சந்தி தானம் இன்று எனக்கு வாய்ப்பு அளித்ததற்கு மிகவும் நன்றியுள்ளவனுயிருக்கிறேன். உலகத்

தில் அருமையான விஷயம் ஒரு மகானைப்பார்ப்பதுதான். சாதாரணமாக நாம் பார்க்க முடியாது. உங்கள் மனம் தூய்மையாயிருந்தால் குருநாதன் கிடைப்பாரென்று ஒரு பெரியவர் சொன்னார். பகவானுக்கு மேற்பட்ட லக்ஷணங்கள் குருவின் லக்ஷணங்களாகக் கூறப்படுகிறது. என் பாக்கியத் தினால் நல்ல குருமூர்த்தி எனக்குக் கிடைத்தார். குரு வேண்டுமென நாம் மனப்பூர்வமாக பிரார்த்தித்தால் நிச்சயம் அந்த பாக்கியம் கிடைக்கும். சமாஸ்ரயணம், சிவ தீக்கண்ணையப்போல். குரு வைப் பார்ப்பதற்குச் சரியான தீக்கண்கள் பேற வேண்டும். நேற்று நான் ஒரு ஜெயினர் கோவி லுக்குப் போயிருக்கேன். அந்கே 48-மணி நேரத்தில் ஒரு முறை சாப்பிட்டுக் கொண்டு தீக்கண் பெறப்போகும் ஒருவரைப் பார்த்தேன். பட்டாடைகள் உடுத்திக்கொண்டு ஆபரணங்களைல்லாம் போட்டுக்கொண்டிருந்தார். மாப் பிள்ளைபோல் காணப்பட்டார், தீக்கண் பெறப்போகும் ஒருவருக்கு என் இந்த அலங்காரமென ஜூயமுற்றது. எங்களுக்காக அவர் ஆபரணங்கள் அணிந்திருக்கிறார்ந்தும், எங்கள் வற்பு றுத்தவினாலேயே அப்படி இன்று காணப்படுகிற ரென்றும். நாளை தீக்கண் பெற்று கவேதாம்பரத் துடன் விளங்குவாரென்றும். அங்கு என்னிடம் ஒருவர் கூறினார். நான் அப்போது உண்மையை உணர்த்தேன். நல்ல தீக்கண் பெற்று பகவானை அடையவேண்டுமென்பதே அவ்வுண்மை. இந்த ஆசையைப் பரிபூரணமாகச் செய்து கொள்ளவேண்டியதே நமது கடமை. முனிபுங்கவர்கள் கூடியிருக்கும் ஓர் சடைப்போல் அமைந்துள்ள இத்திருமாந்திர மாநாட்டில் நாம் இந்த நல்ல சிந்தனையை உறுதிப்படுத்திக்கொள்ள வேண்டும்.

நாம் மூன்று பிரதிக்கனுகளைச் செய்து கொள்ள வேண்டும். முதலாவது - ஆண்டாள் சொன்னாடும்.....

நது போல் வையகம் வாழவேண்டும்..... நம் முடைய கொள்கையினால், இரண்டாவது - பகவானை அடையவேண்டுமென்கிற சங்கற்பம். அதுதான் தீக்கண்ணையின் தத்துவம். மூன்றாவது - நமது மதம் வளரவேண்டும். ஆஸ்திகம் வளரவேண்டும்.

இப்பொழுது உலகத்தில் எவ்வளவோ கஷ்டங்கள். இறந்தவரை பிழைப்பூட்டுவதைத்தவிருத்தி கூடாது. இதர சக்திகளை மனிதன் அடைந்து வருகிறார். நடு நிலைமையிலிருந்து இப்போக்குகளையுணர்ந்து கடவுள் சக்தியை நாம் சிந்தனை செய்யவேண்டும். இந்தியாவின் சக்தியை வைத்துக்கொண்டு, நேருஜி உலகத்திற்கே சேவை செய்ய விரும்புகிறார். இந்தியா சுயேச்சையடைந்து ராஜ்யபாரம் வசித்த நாளன்று இவ்வாதீனத்திலிருந்து செங்கோல் அனுப்பப்பட்டது. நாங்கள் எல்லோரும் அப்போது அங்கிருந்தோம். மிகவும் சங்கோலப்பட்டதோம். சந்திதானத்தின் பூரண ஆசீர்வாதத்துடன் அந்தச் செங்கோலை வைத்துத்தான் இப்போது அரசாங்கம் நடைபெறுகிறது. சரியாக நடக்க வேண்டுமென்பதே எங்கள் பேரவாயும், பயமுமேயாகும். இது அனுகுண்டு சக்காப்தம் ஆனால் ஒரு நல்லெலாளி காணப்படுகிறது. அது இந்தியாவிற்கும் மகாத்மாகாந்திக்கும் உலகம் வைத்திருக்கும் மரியாதையோகும். உலகத்தைக் காப்பாற்றக் கூடிய சக்தி பாரத தேசத்திலிருந்து கிளம்ப வேண்டும். மகாத்மா காந்தியின் சக்தி குருமூர்த்திகளின் சக்தி இவைகளாலேயே நாம் உலகத்தை ஊழியிக்கச் செய்யமுடியும். அதற்கு நாம் அனைவரும் திரிகரண சுத்தியாக உழைப்போமாக.

25 வருட காலமாக, ஒரு வைஷ்ணவ மாநாட்டுடன் நான் தொடர்பு கொண்டிருக்கிறேன். 5-மணி, 6-மணி நேரம் தொடர்ந்தாற் போல் உட்கார்ந்து அங்கு செய்யப்படும் உபங்கியாசங்களைக் கேட்டுக்கொண்டிருக்கும் பழக்கம் குழந்தைகளுக்கு இம்மாநாடுகளினால் சந்தேகமன்னியில் பிறக்கிறது. தனிப்பட்டு நம்மால் செய்யமுடியாததும், நடு நிலைமை வசிக்க

கும் அரசாங்கத்தாரால் செய்ய முடியாததுமான பெரிய வேலைகளை மடாதிபதிகளால் செய்ய முடியும். திறம்பெற்ற கோவில் அதிகாரிகள் ஒன்றுசேர்ந்து செய்ய முடியும். அவ்வதிகாரி களுக்கு மனதில் உண்மையான உணர்ச்சியை ஊட்டக்கூடியவர்கள் மடாதிபதிகளேயாவார்கள். நம் கோயில்களும் மடங்களும் நம் பெரும் பொக்கிஷுங்களாகும். ஆச்சரியமான முறையில் நம் ஆலயங்கள் நிர்மாணிக்கப் பட்டுள்ளன. அவைகளை நாம் கண்ணும் கருத்துமாய்ப் பாது காக்க வேண்டும். ஜடாயு மோட்சமடைந்த திருப்பக்குழி என்ற ஸ்தலத்தில் கோபுரம் ஜீரண மாயிருக்கிறது. பத்துப்பதினையாயிரம் ரூபா யிருந்தால் அதைச் சீர்படுத்தி விடலாம். அது விழுந்து விட்டால் பெரிய அபாயமாகும். யாரா வது மகான்கள்தான் செய்ய வேண்டும். நகரத் தார்களும் ஆரிய வைஸ்ய தனிகர்களும் முன்பு இப்பேர்ப்பட்ட நல்ல காரியங்களை செய்து முடித்து வந்தார்கள். இப்போது அவர்கள் நிலையும் சரியாயில்லை. “பணமிருந்தால்தானே நாம் கடனுவது கேட்க முடியும்” என்று ராஜாஜி ஹாஸ்யமாகச் சொன்ன கருத்து இப்பொழுது நமக்கு நன்கு விளங்குகிறது. இப்பேர்ப்பட்ட நல்ல காரியங்களுக்கு மக்கள் உதவி செய்ய முன் வரவேண்டும்.

இப்போது 20 ஸ்தலங்களில் குழந்தைகளை வைத்து அனுதை விடுதிகளில் காப்பாற்றப்பட்டு வருகிறது. 600 குழந்தைகளிருக்கிறார்கள். 600 குழந்தைகளிருந்தால் போதுமா என்று நினைக்கலாம். மதத்தின் பெயரால் பாதுகாக்கிறோமே என்றுபெருமதான் நமக்கு. இதாமதத்தினர்கள் இதைப்பெரிய அளவில் செய்து வருகின்றனர். சின்ன வயதில் குழந்தைகளை நம் கிரந்தங்களைப் படிக்கச் செப்பவதுதான் பெரிய காரியம். ஜனங்களின் மத உணர்ச்சி வளர வேண்டும். அமெரிக்காவில் சர்ச்சக்கு. (கோவிலுக்கு) போய் வணங்காமல் ஒரு காரியமும் செய்வதில்லை. பிரிட்டிஷ் ராணியின் மகுடாபிஷேகமே ஒரு சர்ச்சில் தான் நடைபெற்றது. நம் தேசத்திலே கடவுளைத் திட்டினால் குற்றமே கிடையாது! இங்கிலாங்கில் அரசாங்கத்தைத் திட்டினால் அது பெரிய குற்றமாகும். இங்கோ பகவானையே திட்டுகின்றனர்!

அது பெரும் குற்றமாகும். தேசத்துரோகமான செயலுமாகும். ஆதீனத்தின் வேலை எனக்குப் பெருமகிழ்ச்சியை அளிக்கிறது. சங்கிதானத்தின் உற்சாகத்தால் தேசத்திற்கும். தமிழ் நாட்டிற்கும் நல்வாழ்வு கிடைக்க அவர் பல்லாண்டு வாழ வேண்டுமென்பதே எனது பிரார்த்தனை. ஜேய்விந்த். [நீண்ட கரகோஷம்]

நான்காரம் நானும் இளவழுகஞர் பேசினார். அப் பேச்சக்களின் சாரம் இவை; திருமங்கிரம் முவாயிரம், திவ்யப்பிரபந்தம் நாலாயிரம். நேற்று அமைச்சர் வரவில்லை என்ற வருத்தம், இன்று அமைச்சர் வரவு மகிழ்ச்சியைத்தந்தது. எனக்கு மட்டுமல்ல எல்லோருக்குமே. அமைச்சர் வாக்கிலே சமய உண்மைகள் எல்லாம் பக்தியுடனே கலந்து விளங்கின. சமயங்களைப்பற்றி ஆராயச் சமய வாய்ப்பும் கிடைத்தது. ஒவ்வொரு பாடலும் ஒவ்வொரு மங்கிரம். ஆதலால் பெரியோர் திருமங்கிரம் முவாயிரம் எனப் பெயரிடனர். இது தமிழ்நாட்டிலே ஒரு வைப்புநிதியாக அமைந்தது. தமிழ் மொழி யிலே இத்தகைய நூல் வேறில்லை. ஒவ்வொரு மங்கிரமும் ஒவ்வொரு மலர். முவாயிரம் மலரால் தொடுக்கப்பட்ட மாலை இது. மாசிலா மணி சுசருக்குக் தொடுத்து அணிந்தார் திருமூலநாயனார். இது மங்கிரமாலை. நாலாயிரத்தில் தினைத்தவர் அமைச்சர். இது முவாயிரந்தான்: அத்தனையும் மங்கிரமே, மங்கிரமாலிகா எனவும் இதற்குப் பெயர் உண்டு. நிர்மால்யம் இது, மாசிலா மணியாருக்குச்சாத்தியது. இம் மங்கிரநூல் திருவைங்கெதமுத்தை முக்கியமாக கப்பேசும். கூக்காரம் முதலிய அட்சரங்கள்—அசுபை மங்கிரம்-பிராசாதயோகம்—ஞானயோகம்—பிராசாதமங்கிரம்-பீஜா கூக்காரங்கள்—அத்துவாமங்கிரங்கள்—திருவைங்கெதமுத்தின் பேதங்கள்—யங்கிரமுறைகள்—யங்கிரபேதங்கள் முதலிய எல்லாம் கூறப்பட்டுள்ளன, வாழ்வு—தாழ்வு சாக—உயிர்ப்பிக்கப் பல பேதங்கள் காணப்படும். அட்சமாதித்தி. ஞானயோகத்துக்குரிய தூல சூக்கும் அதிகுக்குமங்கள் கூறப்பட்டுள்ளன. ஒவ்வொரு திருப்பாட்டும் மங்கிரம், மலரால் தொடுத்தமாலை என்றேன—சரியை முதலிய நால்வகை மலரையும் தொடுப்பது. மங்கிர

மாலைக்கு வேறு காரணமும் உண்டு. சாதன வகையிலே முக்கிய நோக்கம் உடையது. சரியை முதலிய நான்கும் கூறுவது, திருந்திதேவர் அருளால் அசாதாரண சக்தியால் கைவந்தது, 'தமிழ் மூவாயிரம்' எனச் சேக்கியூர் சுவாமிகள் அருளுவார். அசைக்கமுடியாத நலங்கள்—பண்புகள்—இவை தமிழ்நாட்டிலே தொன்று தொட்டு வந்தவை. உள்ளப்பண்பு—உயிர்ப் பண்புகள்—வாய்மைமொழி—மந்திர ஆற்றல் முதலிய ஆற்றல்களைலாம் படைத்தவை.

“ நிறைமொழி மாந்தர் பெருமை நிலத்து மறைமொழி காட்டி விடும் ”

என்பது திருக்குறள்.

“ நிறைமொழி மாந்தர் ஆணையிற் கிளங்க மறைமொழி தானே மந்திரம் என்ப ”

என்பது தொல்காப்பியம்.

இனி, திருமந்திரம் சிவசத்தியின் எழுச்சி மிக்கது. கட்டளையிடும் மொழிகளையும் உடையது. நிறைமொழியாதவின் இயங்கவல்லது; இயக்கவும் வல்லது. அசைதல் உடையது. அசைத்தலையும் செய்யும். உயிரை, உயிரில்லாததையும் அசைக்கும் சக்தியடையது. சித்தியைத்தருவது. பல்லாயிரம் ஆண்டுகள் சிவப்யோகத்திலிருந்து. உண்மைகளையெல்லாம் தம் வாக்கினால் தெரிவிக்கின்றனர். பைபில், புத்தநூல்கள் போன்றவையெல்லாம் சொந்தக்கருத்துக்கள். சைனர் கூறுவதும் அவர் வாக்கியங்களே? திருவருள் வாக்குக்களா? நம்முடைய சாத்திரங்களும் தோத்திரங்களும் சொந்தக்கருத்துக்கள் அல்ல. திருவருட்டசல்வத்தைச் செய்யுட்களால் பாடி அநுபவித்தார்கள். சம்பந்தர், அப்பர் முதலியோர் பரவசத்தால் பாடினர். தாளம் இசைகளுடன் கூடி அமைந்தது தமிழர் தவம்: பெரும்பாக்கியம். திருஞானசம்பந்தர் 3 வயதில் திருவருள் விளக்கம் பெற்றார். அவர்கள் வாக்கே சான்று; மதுரை சிகிஞ்சி முதலியவற்றால் பெரியபெரிய உண்மைகளை விளக்கியருளினர். மனேதத்துவமுடையார் பெரிய ஏமாற்றத்தையேஅடைவர்; பாவித்தவின் பயனை அவர் அறியார். இடபக்

காட்சி விடையின் தோற்றம் இவைகளைத் திருமூலர் வாக்கு அறிவிப்பது. மங்திரமாலை 9 தந்திரங்கள்: ஆகமங்கள், தாயுமானவர், சேக்கியூர் சுவாமிகள் ஒப்பம் பெற்றது. தாயுமானவர் மூலன்மரபில் வந்தவர். சேக்கியூர் சுவாமிகள் நாயனர் வரலாற்றில் வைத்து விளக்குகிறார். இயற்கை அநுபவங்கள் எல்லாம் திருமந்திரத் திலே காட்டப்படும். பிறந்தால் வாழ் வது எப்படி? குழல் கொண்டே வாழவேண்டும் அவரோ அறிஞர், அவர் கூறுகிறார். பிறவியில் அமையும் குழலே இயற்கை. மலை, கடல், வாயு முதலியன் எல்லாம் இயற்கைச் சூழ்கள். எல்லாவற்றிற்கும் உள்ளதெளிவுவேண்டும். அங்க ஈனம் நல்லதே. இயற்கையைப் பயன்படுத்தத் தெரியவேண்டும். டாக்டர் ஷெல்லி என்பவர் பூச்செடி—மலர் இவைகளை அநுபவித்தல் முதலியவற்றைக் காட்டுகிறார்.

இனி, 'மலரெடுக்க மனமும் நண்ணேன்' என்கின்றார் தாயுமானவர். தாயுமானவர் ஞான இயல்புடையவர். இயற்கை அநுபவங்கள் திருமந்திரத்தில் காட்டப்படும். அளி வெளி ஒளி தெளிவு இவை சொல்லப்படுகின்றன. திரையற்ற நீர்போல் சிங்கத தெளிதல், சோம்பரி இருப்பது, நடுத்தறி போன்றிருத்தல் இவைகளை விளக்கும். உருக்கமே அளி, பற்றின்மையே வெளி; எல்லாவற்றிற்கும் குருவருள் வேண்டும் நன்மை அடையலாம், லட்சியப் போக்கில் செல்லுதல் வேண்டும், படிமுறைகள் உள்ளன. குக்கும் வாழ்வில் வாழவும் சொல்லப்படுகிறது. அண்டம் பிண்டும் என்று பேசப்படும். மானுடர் ஆக்கை சிவலிங்கம் என்பர். ஆற்றலை அப்படி யேவாங்க—வழங்க. அஷ்டமூர்த்தம் குறிக்கப்படுகிறது, எல்லாம் ஜங்கே. பூதம் 5, தன்மாத்திரை 5, ஞானேந்திரியம் 5, கன்மேந்திரியம் 5, கலாதி 5. என இவை. கைவிரல் கால் விரல்களும் ஜங்கதெந்தாக உள்ளன. கூடினாலோ குறைத்தாலோ விபரீதம், ஆறும் இருக்கிறது, ஜங்கதெழுத்து பூதசக்தியை வாங்க வகை தெரி வித்தல். நூலின் சக்தி விளக்கமுடையது. பக்குவனெறியால் சக்திகொடுப்பார். கருத்துக்களை வாரி வழங்குவார். ஆசிரியர் வாயிலாகவே சக்தியும் கருத்தும் கொடுத்தருளவார். பத

முத்தி பரமுத்தி. திருவைங்தெழுத்து இயக்கம்-கீழ்நிலை மேல்ஸிலைகளில்; மங்திரம் சிரியை பாவனை பாவதுதீதம், குரிய சந்திரர் இயக்கம், மூச்ச அற்புதம் இவைகளை விரிவாகப் பேசும். மெப்யான் போக்குடையது தமிழ். ‘சீவுனுக் குள்ளே சிவமனம் பூத்தது’ என்றார். மனம் மன் பகுதி. பிருதிவி கந்ததன் மாத்திரை. பூரண ஞானத்தால் அறிந்தனர். ஞானக்காட்சியின் மேலே நாடுவளர்க்கப்பட்டது. மன நலம் வேண்டும். திருவருள் வாய்ப்பும் வேண்டும். உடம்பு, உணர்வு இவைகள் வளரவேண்டும். ‘அறிவினில் அருளான் மன்னி’ என்பது சிவ ஞான சித்தியார். உயிரிவு பெரிதாக்க உணர்ச்சிக் கருவிகள் பாதுகாக்கப்படவேண்டும். முது கில் தடவுதல் இதவனைர்ச்சி, முதுகெலும்பில் இதவனைர்வண்டு. அன்பின் செழிப்பு. என்புள்ள இடம் அன்புநிலை. நடுநாடியைக் காக்கவே பெண்கள் சடைபின்னித் தொங்கவிடுகிறார்கள். அது இயல்பான நிகழ்ச்சி. முதுகுநாடியை மூடவே மயிர் தொங்கவிடுதல். மூலம் இதயம் புருவம் உணர்ச்சிமிகும் இடங்கள். பிரமாந்திரம் சிறந்த இடம். “நாபிக்கூக்கீழே” எனவும். “நெற்றிக்கு நேரே” எனவும் கூறுவர். அநுபவம் அவரவர் கையில் உள்ளது. முந்திரங்களில் வாய்ப்பு உண்டு. “நட்டும் இரண்டும்” என்பர் எட்டும் இரண்டும் பத்து. அது யகரம், யகரம் ஆன்மா : அம்பலம். “ஒங்காரமே நற்றிருவாசி” என்றமை காண்க. மூச்சுநிலைகளைச் சிந்திக்கவேண்டும். போகவர இருத்தல் வேண்டும். இருத்தலும் வேண்டும்; தங்குதலே முறை போகவர வழி இருத்தல்வேண்டும். காற்றினால் சுத்தம், சுத்திவளர்ச்சி, ஒளி, ஆற்றல், உணர்வு, வசப்படுதல் உண்டாம். உலகம் வாழுத் தான் வாழ்தல் வேண்டும். தானே வாழுவதற்குமட்டும் அல்ல. அடக்கம் அமைதி ஆற்றல்-சுத்தி சிவம்-யோகம் ஞானம்-கடமை தூய்மை-சுத்தியம் அலிம்சை-வகை தெளிவு-உபாசகீன ஒழுக்கம்-புனர்டைக்கம் மன அடக்கம் இவைகள் அவசியம்; “சிந்தையையடக்கியே சும்மா இருக்கின்ற திறம் அரிது” என்பர் தாயுமானவர். ஒலிமியம் ஒளிமியம், சம்பஞ்சர் திருமனம் சோதிமயம். நால்வர் நிலைகள் சிந்தனைக்குரி

யன, வாயுமயம் சுந்தரமுர்த்திசுவாமிகள். வெளி மயம் மாணிக்கவாசகர். மண்ணைதல் வேண்டாம். காங்தியடிகள் வரலாறு காட்டும்: அவர் வாழ்வு தெளிவிக்கும், பிரார்த்தனையால் சக்தி உண்டு. ஆனால், யோகசித்தியால் இடுக்கண்களைத் தடுக்கமுடியும், அப்பர் சுவாமிகள் யானையால் கேடுறவில்லை, காமனை எரித்தல் காலனை உதைத்தல் இவைகள் இறைமைத்தன்மை. யோகநெறியால் நோயில்லாமல் வாழ வாழ முறை முறை நூனம் உயிருக்கு, யோகம் உடம்புக்கு. காங்தியடிகள் அரசியல் தியாகி; யோகியல்லர், நல்ல பாடங்களையெல்லாம் திருமூலர் படிப்படியாக நமக்கு அறிவிக்கிறார். சித்திகள், ஞானயோகம் இவற்றைக் கூறுகிறார். பிறருக்கு உதவி செய்ய வேண்டுமாயின் ஆற்றல் மிகவேண்டும்; அற்புதங்கள் — உணர்வில் மேம்படுதல் — சரியை இவைகள் கூறும், வாழ்வு பொருள்வாழ்வு கலைவாழ்வு என இருவகை, கல்வி—கலை உயர்த்தும் அழகிலே தீளைக்கச் செய்யும் ஞானவாழ்வு கலைவாழ்வைவிட மிக உயர்ந்தது. நன்மை: ந, திரோதானசத்தி தீளைத்தல் — மறைப்புச்சத்தி; ம, அவைகளை எழுத்துக் குறிக்கிறது, பழுத்தில் சாறு சிறைந்திருத்தலே அழகு, ஒவியம், புலமை, இசை இவைகள், மாடை பண்டம், ஆகமம் அநுபவப்படுத்துவது, வடிவம் வித்தை வடிவாக ஆக்குவது. ‘ஆகமமாகி நின்று அண்ணிப்பான்’ என்றமை காண்க. தூலம்-வளர்ச்சி—கலைநிலை—எல்லாம் மெப்பிலையில் வரவேண்டும். திருக்கமுக்குற்றம் எல்லா வற்றி நும் சிறந்ததலம், அதை அநுபவத்தில் சென்னைவாசிகள்—சிவனாடியார் திருக்கூட்டத்தார் நன்கு உணர்ந்திருக்கின்றனர். அதன் அமைப்பு அத்தகையது. மெய்ப்போக்குத்தான் பிரசாரத்தின் சிறப்பு. மெய்ப்நெறி ஒங்கப் பிரசாரம் அவசியம் உண்மையான பிரசாரமே தேவை. பொய்ப் பிரசாரங்கள்தான் நாட்டில் மலிந்தன — கேட்டை விளைவிக்கின்றன. நல்ல ஞானசாரியர்களுடைய திருவருள் நாட்டிலே மலியவேண்டும். குருவருள் வேண்டும், குருவருளால் திருவருளைப் பெறலாம். திருவருளால் எல்லா நலமும் கிடைக்கும். குருவருள்தான் குருகுலத்தி விருந்து—என்னை—எங்களை சென்னையிலிருந்து

இங்கேகொண்டு வந்தது. குருவருஞ்கு சக்தி பெரிது, தூரத்திலுள்ள எங்களுக்குத்தான் அந்தக்குருவின் மேன்மைகள் சக்திகள் தெரியும். அருகில் இருந்து நீங்கள் அனுபவிப்பீர்கள்: ஆனால் உங்களுக்கு அது தெரியாது. ஏன்? அதனைச் சிந்திக்க வாய்ப்படக் கிடைக்கவில்லை. ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகா சங்நிதானம் இருந்தபடி யே யிருந்து நம்மையெல்லாம் இயக்குகிறது என்றும் கூறினார். நமச்சிவாயபழுரத்திக்கும் மகா சங்நிதானத்துக்கும் என்வணக்கம் சொலுத்தி என் பணியை முடித்துக்கொள்ளுகின்றேன் என்றார்.

“ திருமக்ஞி ரக்ஷியம் ” என்ற தலைப்பில் பேசிய பூதீ ஆறுமுகநாவலர், “பதி-பசு-பாசம்” ஆகிய முப்பொருள் உண்மை, “சின் முத்திரையின் ” விசேஷம் திருமூர்த்திகளும் ஒன்று என்ற தத்துவம் எல்லாம் சாங்கோ பாங்கமாக விளக்கிவிட்டு, நம் எதிரில் வீற்றிருக்கும் குருமகாசன் தானம், மெய்கண்ட தேவர் இயற்றிய “சிவஞான போதம்” என்ற நூலில், வெளியிடப் போகிறோர் என்றும், அச்சகம் இயங்க ஏற்பாடு செய்திருக்கிறோர் என்றும் சமயக்கல்

ஹரி ஒன்று குருமகா சங்நிதா னம் நிறுவ  
வேண்டும் என்று தாம் கேட்டுக்கொள்ளுவ  
தாகவும் சொன்னார்.

அடுத்தபடியாக திருமந்திர சங்கற்பணம் என்ற விஷயத்தை எடுத்துக்கொண்டு குலசே கரப்பட்டினம் சமய ஆதினப் பிரசாரகர் வீர சிவ சுப்பிரமணிய பிள்ளை, தற்கால நாஸ்திக குழ்நிலையை விவரித்துவிட்டு ஆண்டவன் வழி பாடு எது செய்யாதுன்ற விஷயம், பிறர் வாழ வேண்டும் என்று நினைத்த நம் முன்னேர்கள் மனோநிலை, ஆண்டவனே அன்புமயம் என்ற தத்துவம், மகேச்வர பூஜையின் விசேஷச் சிறப்பு எல்லாம் திருமந்திரத்தின் சங்கற்பணமாக அமைந்திருக்கிறது என்று கூறினார்.

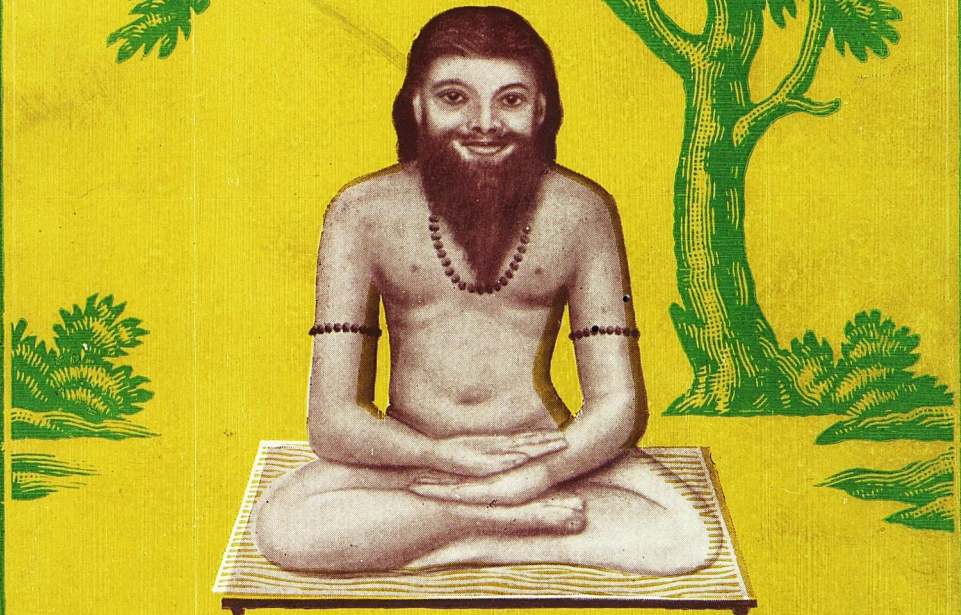
இத் திருமங்கிர மாநாட்டு வெளியீடாக “திருமங்கிரம்” என்ற நூல் வெளியிடப்பட்டு எல்லோருக்கும் வழங்கப்பட்டது.

கனம் வேங்கடசாமி நாயுடு முடிவுரைக்குப் பின் நான்கு நாட்களிலும் “திருமந்திர மாநாடு” “வாழ்க அந்தணர்”, என்ற பாட்டுடன் முடிவுற்றது.



பாரி வெங்கடேஸ்வர் பிரஸ், கும்பகோணம்.

# திருமந்திர மந்திர மூலம்



திருவாவடுதுறை ஆத்தினம்

—  
சிவமயம்

இரண்டாவது

## திருமந்திர மாநாட்டு மலர்

[ ஜெ - தெ ]

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

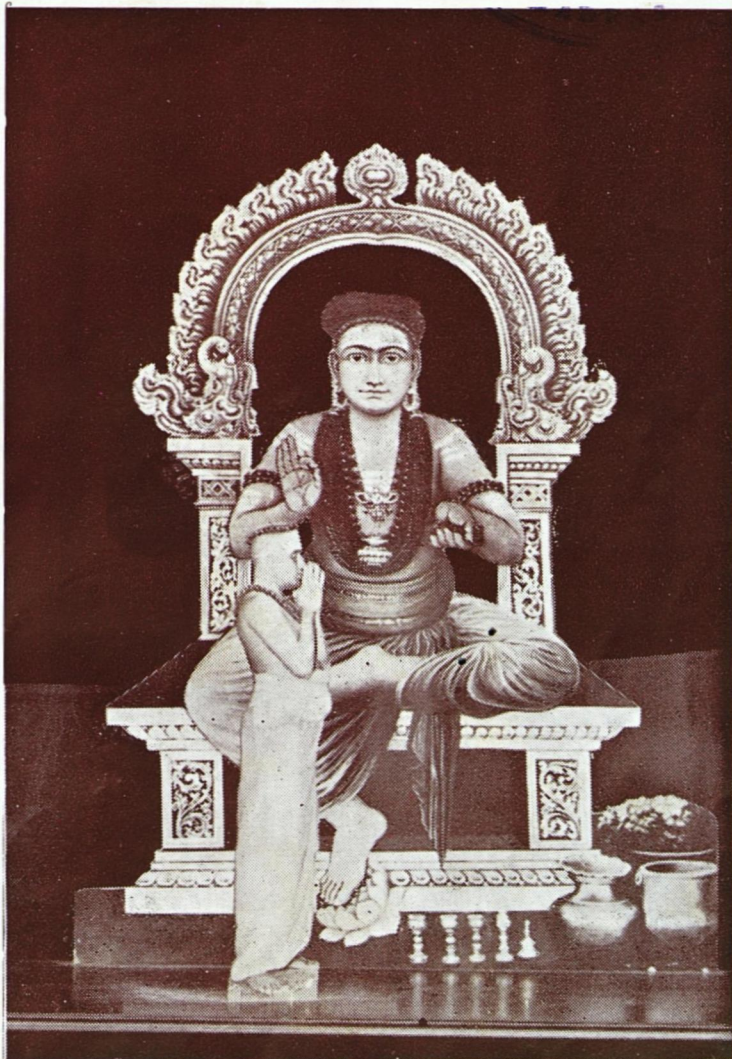
21-வது குருமகாசந்திரானம்

ஸ்ரீ-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள்

திருவுள்ளாப்பாங்கின்வண்ணம்

வெளியிடப்பெற்றது.

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக முர்த்திகளை  
ஸ்ரீ-ஸ்ரீ மகாசந்திரனம் அவர்கள் வழிபடுதல்.

## வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான  
 போதனெறி காட்டும் வெண்ணெனய்  
 பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர்  
 மெய்ஞ்ஞான பாநு வாகிக்  
 குயிலாரும் பொழில்திருவா வடுதுறைவாழ்  
 குருநமச்சி வாய தேவன்  
 கயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு  
 நீட்டுயி தழைக மாதோ.

— பூரி மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

ஸ்ரீ நமசிவாயமுர்த்திகள் தோத்திரம் :

இருதய நாப்பண் அஞ்செழுத் துருவின்  
இறைவனை உயிர்கொலை செயாமை,  
அருள், பொறி அடக்கல், பொறை, தவம், வாய்மை,  
அன்பு, அறிவு என்னும் எண்மலர்கொண்டு  
ஒருமையொடு அருச்சித்து இடுகென்று அடியாக்கு  
ஒள்ளிய தீக்கைசெய்து உணர்த்தத்  
திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம்  
திருநமச் சிவாயர்தாள் போற்றி.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

குறிப்பு :

இச் செய்துள், நமச்சிவாயமுர்த்திகளுக்கு வணக்கம் கூறும் முறையில் மாதவச் சிவஞான முனிவர் பாடியதாகும். நமச்சிவாயமுர்த்திகள் தெய்வத்தன்மை உடையவராய்த் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தை இன்றைக்குச் சுமார் ஐங்குறு ஆண்டுக்கு முன்னர்த் தோற்றுவித்த அருளாளராவார். இவர் கண்ட ஆதீனம், தென்னட்டில் பலகோடி மக்களுடைய ஞானத்தை யும், சமய உணர்ச்சியையும் நன்னொறியையும் நிலைபெறசெய்வதற்கும் வளர்ப்பதற்கும் துணையாக இருந்துகொண்டிருக்கிறது. இவ்வருள்முர்த்திகளால் கட்டளை இடப்பெற்ற நற்செயல் களும் இன்று வரை நடைபெற்று வருகின்றன. நாட்டிலும் மக்கள் உள்ளத்தும் எத்துணையோ மாறுபாடுகள் தோன்றினும், குருமுர்த்திகளுடைய கட்டளையும் திட்டமும் எள்ளளவும் மாறியன அல்ல. எடுத்துக்காட்டாகத் திருமடத்தின் அடுக்களையை முர்த்திகள் அமைத்து, அதில் பொருத்திய நெருப்பு அணையாமல்கின்ற என்றும் அடியவர்களுக்கு அமுதளிக்கவேண்டும் என அருளிய திருமொழி இன்றும் உண்மையாக இருந்துவருவது உலகமறிந்ததே. இந்த ஐங்குறண்டுகளில் நிகழ்ந்த மாறுதல்களும், பஞ்சமும் எவ்வளவோ ஆயினும் திருமடத்திலும் இதன் கிளைமடங்களிலும் இன்றுவரை பசிப்பினி யொன்று உண்டு என்பதை எவரும் அறியார். இத்திருமடம் எந்த நல்ல நோக்கங்களுடன் தோன்றியதோ அந்நோக்கங்கள் இன்றும் இங்கே நிறைவேறி வருகின்றன. சிவஞான முனிவர், சங்கரர் இராமாநுசர் இவர்களுடன் வைத்து எண்ணாக்கூடிய ஒரு பெருங் தத்துவ ஞானியாவார். இம்முனிவரும் இத் திருமடத்தின் தம்பிரான் களில் ஒருவரே.



ஸ்ரீ நமசிவாயபூர்த்திகள்

## மகிழ்ச்சியான நிகழ்ச்சி

திருக்கபிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ முத்திபஞ்சாக்கர தேசிக சுவாமிகள் ஆதீனத்து இருபத்தோராவது குருமூர்த்திகளாகிய ஸ்ரீ-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள், கா ஆண்டுன் தொடக்கத்திலே ஞானபீடத்து எழுந்தருளினார்கள். இந்த ஜிஞ்சு ஆண்டுகளாக ஆதீனப்பணிகளின் முன்னேற்றம், பலவகையிலும் மிகச்சிறந்து திகழ்கின்றது.

ஞானதானப்பணியில் செந்தமிழ்நாட்டுள்ள சிவபக்த சிரோமணிகள் ஒவ்வொருவரும், ஞானபூசையை நாடோறும் இயற்றி ஈடேற, ஞானசாத்திரங்கள் பதினுண்கையும் பதினுமெருக்கணக்கில் அச்சிட்டு வழங்கியருளுகிறார்கள்.

மக்களுடைய கல்வி அருள்விளக்கம் இவைகளின் பரிபாக்ஷிலைக்கு ஏற்ப, ஞானசாஸ்திர உரைநூல்களையும் உரைநடை நூல்களையும் வெளியிட்டு அனைவரும் எளிதில் அடைந்து அறிந்து உய்ய அருள்பாலித்து வருகிறார்கள்.

அவர்கள் திருவுள்ளத்துச் சுரக்கின்ற அருள்மிகுதிக்கு வெளி அச்சகங்களின் பணி பற்றுமையால், ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளுடைய இடது திருக்கடைக்கண் - (திருவருட்கண்) பதிகின்ற சங்கிதியிலேயே அவர்களுடைய பெருங்கருணைபோல் விரிந்த கட்டிடத்தில் எல்லா அமைப்புக்களும் ஒருங்கே நிறைந்த - நாளொன்றுக்குப் பதினுயிரம் படிகள் அச்சிடக்கூடிய அச்சகம் ஒன்றை நிறுவியிருக்கிறார்கள். அதற்குப் பிரதம ஞானசாரியப் பெருங்கதையின் திருப்பெயரை இணைத்து ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம் என நாமகரணம் கூட்டினார்கள். இந்த மன்மத ஆண்டு விநாயகசதுர்த்தியன்று, ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜப் பெருமான் திருவருட்பிரஸாதத்தையும், ஸ்ரீ முத்தி பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகள் விபூதிப் பிரஸாதத்தையும் அணிவித்து இயங்நிரத்தை இயக்குவதித்தார்கள். அவர்கள் அருளியக்கவழியே அச்சகம் அஙவரதமும் இயங்கிக்கொண்டிருக்கிறது.

அச்சகத்தில் முதன்முதலாகக் கணபதி என்னும் நூல் அச்சிற்குத் தொடங்கப் பெற்றது. அது, ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களால் புதிதாகவே நிர்மாணிக்கப் பெற்றதும் பண்படுத்தப்பெற்றதுமாகிய எடுத்தணிவயல் என்னும் கிராமத்தில் புதிதாகத் திருப்பணி செய்விக்கப்பெற்ற விநாயகர் கோயில் கும்பாபிஷேக காலத்தில் வெளிவர இருக்கிறது. இரண்டாவதாக இந்தத் திருமந்திரமாநாட்டு மலர் இன்று வெளிவருகிறது.

கணபதியில் தொடங்கித் திருமந்திரத்தை ஜெபித்து, ஞானநுபவ லிலையில் முதிர்ச்சி பெற, ஞானநுபவ நூல்கள் பலவற்றையும் நல்கி, நாடு மகிழ நற்பணிசெய்து, ஸ்ரீ ஞானமா நடராஜப்பெருமான் திருவருளாலும், ஸ்ரீ முத்திபஞ்சாக்கரதேசிகமூர்த்திகளின் கருணையாலும் இந்த அச்சகம் என்றும் இனிது இயங்குவதாகுக.

—  
சிவமயம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

## பதிப்புரை

---

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகளின் திருவருள் துணைக்கொண்டு, அவர்கள் குருபூசைத் திருநாளோட்டி வழக்கம்போல, சென்ற ஜய ஆண்டு தைத் திங்களிலும் இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு நடைபெற்றது.

மாநாட்டில், அன்று காதாற்கேட்ட திருமந்திரக் கருத்துக்களை என்றும் கண்ணலும் கண்டு கருத்தில் அமைத்துக்கொள்ள வாய்ப்புத்தந்தருள். வேண்டுமென்று அன்பர்கள் பலர் வேண்டிக்கொண்டனர். அதற்கிணங்க, சுருக்கெழுத்தாளர்கள் எடுத்துக்கொடுத்துள்ள சொற் பொழுவுகளின் சுருக்கங்கள், எழுத்துப் பிழைகளைத் திருத்தி அப்படியே அச்சிடப்பெற்றன.

சைவத்தமிழ் உலகம் இவ்வெளியிட்டைப் பெற்று,  
கருத்துக்குவியலில் ஈடுபட்டுப் போற்றி மகிழுமாக.



திருவாவடுதூறை ஸ்ரீ கோமுக்தீஸ்வரர் ஆலய முன்தோற்றும்

### தலச்சிறப்புகள்:-

1. சிவபெருமானுடைய ஆணையால் பசுவடிவம் பெற்ற உமாதேவியார் இத்தலத்துக்கு வந்து, சிவபெருமானைப் பூசித்துப் பசுவடிவம் நீங்கப்பெற்றார்.
2. திருமூல நாயனர் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் இத்தலத்திலே சிவயோகமிருந்து திருமந்திரமாலையை அருளிச்செய்தார்; (மூவாயிரம் மந்திரங்கள்).
3. போகநாத சித்தருடைய மாணவராகிய திருமாளிகைத்தேவர், ஆசாரியருக்குத் தொண்டுசெய் திருந்து அருள்பெற்று, சைவஸ்தாபனம் செய்து, மேலும் பல அற்புதங்கள் செய்து விளங்கினர்.
4. தாம் தவஞ்செய்தமையால் பிற்காலத்து நவகோடிசித்தபுரம் என வழங்கப்பெறும் இத்தலத்தில் நவகோடி சித்தர்கள் சிவஞானம்பெறத் தவம் செய்தனர்.
5. சைவ சமயாசாரியர்கள் நால்வருள் முதல்வரான ஆளைடையினரோயார் தமது தந்தையார் யாகம் செய்யும்பொருட்டுத் தேவாரத் திருப் பதிகம்பாடி ஆயிரம்பொன் பெற்றனர்.
6. தமது கட்டளையின்படி தேவர்கள் படராச மரங்களாக, சிவபெருமான் அம்மர நிழலில் எழுந்தருளினர்.
7. மகப்பேறு கருதி வந்து வழிபட்ட முசுகுந்த மன்னாருக்கு இறைவன் இதனைத் திருவாரூராகவும், தம்மைத் தியாகேசப் பெருமானுகவும் காட்டிப் புத்திரப்பேறும் அளித்துப் புத்திரத்தியாகர் என்னும் பெயருடன் வீற்றிருந்தருளினர்.
8. தரும தேவதை தம்மை வழிபட, பெருமான் அதனை இடபமாகக் கொண்டதன்றி, தம் சந்திதியில் அராசமர நிழலில் கோயில்கொண்டிருக்கும்படி அதற்கு வரமும் தந்தார்.
9. தேவர்களும் முனிவர்களும் வேண்டிக்கொள்ள அந்தவேண்டுகோளை ஏற்றுப் போதியம்பலத்திலே சிவபெருமான் மகாதாண்டவம் புரிந்தருளினர்.
10. சில முனிவர்கட்குச் சிவஞானேபதேசம் செய்தருளினர்.
11. சில அந்தனர் களுக்கு வேதத்தை அருளிச்செய்தனர்.
12. போகநாத சித்தர், நவகோடி சித்தர் முதலிய சித்தர்கள் விரும்பியவண்ணம் அவர்களுக்கு அட்டமாசித்திகளையும் பிறவற்றையும் அருளினர். இதுபோன்ற அற்புதங்கள் பல சிவபிரான் ஆணையால் இத்தலத்திலே நிகழ்ந்தன. சித்தர்கள் பலர் இங்கே எப்போதும் வசிக்கின்றனர் என்ற ஐதிகமும் உண்டு.



திருவாவடுதுறை ஆதீன மடாலயம்

### நாட்டில் மடங்கள் :

அன்றுமுதல் நாள்தோறும் நாள்தோறும் அண்ணல்  
 அடியரள விறந்தபெயர் வந்தவர்கள் எல்லாம்  
 சென்றுறையைத் திருமடங்கள் திருமடங்கள் தோறும்  
 திருவிளக்கு அங்கு அவர்சாத்த உள்ளுடை மேற்போர்வை  
 துண்றியசெந் நெலின் அடிசில் கன்னல்நறுங் கனிகள்  
 தூயஅறு சுவைக்கற்றெந்த தயிர்திரண்ட பால்தேன்  
 நன்றுதிருப் பண்ணியந்தண் ணீரமுதம் அடைக்காய்  
 நரபதி ஏவலின் அமைச்சர் நாள்தோறும் நடத்த.

— பூநி உமாபதி சிவாசாரியார்.

### குறிப்பு:-

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் போற்றிவருகிற சித்தாந்த உண்மைகளை உலகிற்கு உதவியருளிய சந்தானசரியர்களுக்குள் நான்காமவராய் இன்றைக்கு அறுநாறு ஆண்டுக்குமுன் எழுந்தருளியிருந்தவர் பூநி உமாபதி சிவாசாரியச்வாமிகள். பண்ணிரண்டாம் நூற்றுண்டில் நிகழ்ந்த வரலாற்றை அடிப்படையாகக்கொண்டு அவர்கள் அருளிச்செய்த சேக்கிமார்புராணத்தில் உள்ளது இச்செய்யுள். சேக்கிமார் அருளிய பெரிய புராணம் சோழ அரசர்கள் உள்ளத்தை உருக்கிய காரணத்தால், சோழ அரசர்கள் சோழ நாட்டில் பல திருமடங்களை நிறுவினார்கள். அந்தத் திருமடங்களைல்லாம், தத்துவ ஆராய்ச்சியில் ஈடுபடுகின்ற முனிவர்கள் தங்கும் இடங்களாயின. முனிவர்கள் தாங்கள் ஆராய்ந்து கண்ட உண்மைகளையெல்லாம், தமிழ் நாட்டிற்குத் தத்துவ சாத்திரங்களாகவும் சமயக்கோட்டாடுகளாகவும் வழங்கினார்கள். அவையே, நாட்டில் அரசியல் மாறுதல்களும் அமைதி இன்மையும் ஏற்பட்ட காலத்து மக்கள் மக்களாக வாழ்வதற்குப் பெரிதும் உதவிபுரிந்தன.

## மகிழ்ச்சியான நிகழ்ச்சி

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ முத்திபஞ்சாக்கர தேசிக சுவாமிகள் ஆதீனத்து இருபத்தேராவதுகுருமூர்த்திகளாகிய ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள், கர ஆண்டின் தொடக்கத்திலே ஞானப்பீட்டத்து எழுந்தருளினார்கள். இந்த ஐஞ்சு ஆண்டுகளாக ஆதீனப்பணிகளின் முன்னேற்றம், பலவகையிலும் மிகச்சிறந்து தீகழ்கின்றது.

ஞானதானப்பணிசில் செந்தமிழ்நாட்டுள்ள சிவபக்த சிரோமணிகள் ஒவ்வொருவரும், ஞானபூசையை நாடோறும் இயற்றி ஈடேற, ஞானசாத்திரங்கள் பதினான்கையும் பதினையிரக்கணக்கில் அச்சிட்டு வழங்கியிருஞ்சிருக்கின்றன.

மக்களுடைய கல்வி அருள்விளக்கம் இவைகளின் பரிபாகங்கிலைக்கு ஏற்ப, ஞானசாஸ்திர உரைநூல்களையும் உரைநடை நூல்களையும் வெளியிட்டு அனைவரும் எளிதில் அடைந்து அறிந்து உய்ய அருள்பாலித்து வருகிறார்கள்.

அவர்கள் திருவுள்ளத்துச் சரக்கின்ற அருள்மிகுதிக்கு வெளி அச்சகங்களின் பணி பற்றுமையால், ஸ்ரீ நமசிவாயமுர்த்திகளுடைய இடது திருக்கடைக்கண் - (திருவருட்கண்) பதிகின்ற சங்கதியிலேயே அவர்களுடைய பெருங்கருணைபோல் விரிந்த கட்டிடத்தில் எல்லா அமைப்புக்களும் ஒருங்கே நிறைந்த - நாளொன்றுக்குப் பதினையிரம் படிகள் அச்சிடக்கூடிய அச்சகம் ஒன்றை நிறுவியிருக்கிறார்கள். அதற்குப் பிரதம ஞானசாரியப் பெருங்கடைக்கூடியின் திருப்பெயரை இனைத்து ஸ்ரீ நமசிவாயமுர்த்தி அச்சகம் என நாமகரணம் சூட்டினார்கள். இந்த மன்மத ஆண்டு விநாயகசதுர்த்தியன்று, ஸ்ரீ ஞானமாந்தராஜப் பெருமான் திருவருட்பிரஸாதத்தையும், ஸ்ரீ முத்தி பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகள் விபூதிப் பிரஸாதத்தையும் அணிவித்து இயங்கிரத்தை இயக்குவித்தார்கள். அவர்கள் அருளியக்கவழியே அச்சகம் அங்கு அங்கு இயங்கிக்கொண்டிருக்கிறது.

அச்சகத்தில் முதன்முதலாகக் கணபதி என்னும் நூல் அச்சிற்குத் தொடங்கப் பெற்றது. அது, ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களால் புதிதாகவே நிர்மாணிக்கப் பெற்றதும் பண்படுத்தப்பெற்றதுமாகிய எடுத்தனிவயல் என்னும் கிராமத்தில் புதிதாகத் திருப்பணி செய்விக்கப்பெற்ற விநாயகர் கோயில் கும்பாபிஷேக காலத்தில் வெளிவர இருக்கிறது. இரண்டாவதாக இந்தத் திருமந்திரமாநாட்டு மலர் இன்று வெளிவருகிறது.

கணபதியில் தொடங்கித் திருமந்திரத்தை ஜெபித்து, ஞானநூபவ நிலையில் முத்திர்ச்சி பெற, ஞானநூபவ நூல்கள் பலவற்றையும் நல்கி, நாடு மகிழ நற்பணிசெய்து, ஸ்ரீ ஞானமாந்தராஜப்பெருமான் திருவருளாலும், ஸ்ரீ முத்திபஞ்சாக்கரதேசிகமூர்த்திகளின் கருணையாலும் இந்த அச்சகம் என்றும் இனிது இயங்குவதாகுக.

—  
சிவமயம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

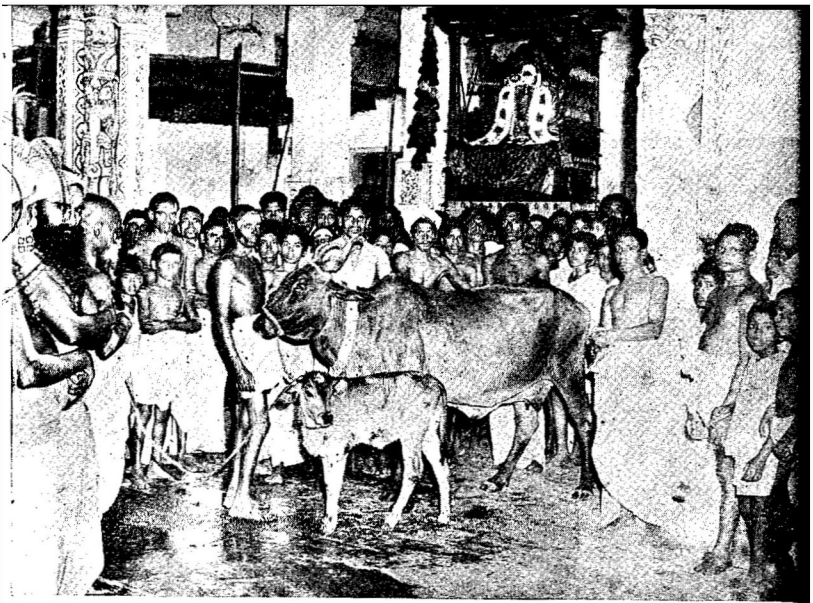
## பதிப்புரை

---

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகளின் திருவருள் துணைக்கொண்டு, அவர்கள் குருபூசைத் திருநாளோட்டி வழக்கம்போல, சென்ற ஜய ஆண்டு தைத் திங்களிலும் இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு நடைபெற்றது.

மாநாட்டில், அன்று காதாற்கேட்ட திருமந்திரக் கருத்துக்களை என்றும் கண்ணலும் கண்டு கருத்தில் அமைத்துக்கொள்ள வாய்ப்புத்தந்தருள வேண்டுமென்று அன்பர்கள் பலர் வேண்டிக்கொண்டனர். அதற்கிணங்க, சுருக்கெழுத்தாளர்கள் எடுத்துக்கொடுத்துள்ள சொற் பொழிவுகளின் சுருக்கங்கள், எழுத்துப் பிழைகளைத் திருத்தி அப்படியே அச்சிடப்பெற்றன.

சைவத்தமிழ் உலகம் இவ்வெளியிட்டைப் பெற்று, கருத்துக்குவியலில் ஈடுபட்டுப் போற்றி மகிழுமாக.



ஏழாந்திரநாளில் திருமூலதேவர் உற்சவம்

கயிலாயத்து ஒரு சித்தராய் நக்திதேவர் திருவருளைப் பெற்ற சிவபோகி, தலயாத்திரையாகப் பொதியமலை நோக்கி வருகிறபோது, திருவாவடுதுறைக்கு வந்து பெருமானை வழிபட்டு அருகில் உள்ள சாத்தனூர் அடைந்தார்; அங்கு இறந்து கிடந்த பசுமேய்ப்போனுகிய மூலன் என்னும் இடையன் உடலில் புகுந்து மூலராக எழுந்தார் என்பது வரலாறு. இப்படி மூலராக எழுந்தவுடனே, எஜமான் இறந்த துக்கத்தால் கதறிய பசுக்கள், ஆனந்தமேலிட்டால் மோந்தன; நக்கின; கனித்தன; துள்ளிக் குதித்தன. எப்படி எப்படியோ சந்தோஷத்தைக் காட்டுக்கொண்டன. மூலராகிய சிவபோகியும் மகிழ்ச்சியோடு பசுக்களை மேய்த்தார்; அவைகளைக் காவிரித் துறையிலே நீர் அருந்தச் செய்தார்; வெயில்நேரத்தில் நியலுள்ள இடத்தில் தங்கச்செய்து பாதுகாத்தார். மாலைநேரம் வந்ததும் பசுக்கள் கன்றுகளை நினைத்துக்கொண்டே வீடுகளை நோக்கி நடந்தன. அவை தத்தம் வீடுகளை அடையும்வரை மூலரும் பின்னே தொடர்ந்துசென்றார். இப்படி மூலர் அன்று மேற்கொண்ட பசுப் பணியும் முடிந்தது. பிறகுதான், திருவாவடுதுறையில் அரசமரத்தின்கீழ் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகத்திலிருந்து, அருந்தமிழ் மூவாயிரம் அருளினார்; திருமூலதேவநாயனார் என்று சிறப்பிக்கப்பெற்றார். அருந்தமிழும் திருமந்திரம் என்ற பெயருடன் திகழ்கிறது.

இத்தகைய சிறப்போடுகூடிய திருமூலதேவநாயனாருக்கு, ஸ்ரீ கோமுத்திஸ்வரர் கோயிலில் ஆண்டுதோறும் நடைபெறுகிற மகோற்சவ ஏழாந்திரநாளில், தனிச்சிறப்புச் செய்யப்பெறுகிறது. அன்று காலை திருவீதியலாவில் பெருமானுடன் திருமூலதேவநாயனாரும் எழுந்தருளுகிறார். அவர் மேற்கொண்ட பசுப்பணியின் நினைவாக அவருக்கு முன்பு, ஒரு பசுமாடு கன்றுடன் கொண்டு செல்லப்பெறுகிறது. திருவுலா முடிந்து ஆலயத்தை அடைந்ததும் சங்கிதியிலேயே ஆதீன ஒதுவா மூர்த்திகளால் திருமூலர் வரலாறு வாசிக்கப்பெறுகிறது. உடனே கோபுஜை நடைபெறுகிறது. பிறகு தீபாராதனை தரிசனம். இப்படி நிகழ்கிற திருமூலர் உற்சவக் காட்சியை இப்படம் காட்டுகிறது.

—  
சிவமயம்

திருச்சிற்றம்பலம்

சேர்ந்திருங் தேன்சிவ மங்கைதன் பங்களைச்  
சேர்ந்திருங் தேன்சிவன் ஆவடு தண்துறை  
சேர்ந்திருங் தேன்சிவ போதியின் நீழலிற்  
சேர்ந்திருங் தேன்சிவன் நாமங்கள் ஒதியே.

•திருச்சிற்றம்பலம்

—திருமூலர்.

—  
சிவமயம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

திருவாவடுதூறை ஆதீனம்

## 2-வது திருமந்திர மாநாட்டு நிகழ்ச்சிகள்

---

**ஆணையின்வண்ணம்:**

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதூறை ஆதீனம் இருபத்தோராவது குருமகா சங்கதானம் பூா-ல-பூா சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் அவர்கள் கட்டளையிட்டருளிய வண்ணம், மெய்கண்டான் யாண்டு எந்த ஜயஞூ தைமீ அட (21—1—1955) மாலை மூன்று மணிக்குத் திருமந்திரமாநாடு கொலுமண்டபத்தில் கூடியது.

**கொலுமண்டபம்:**

ஆதீனச் சார்பில் நடைபெற்ற பல மாநாடுகளின் சிறப்புக்களைத் தெரிவிக்கும் புகைப்படங்களும், அகிலமெல்லாம் அரன்னாமமே மலிப, ஞானச்செங்கோல் நடாத்தும் தூறைசை தருமை மதுரையாகிய மூன்று ஆதீன மகாசங்கதானங்களின் திருவருவப்படமும், 'சிவ சிவ என்றிடத் தேவரும் ஆவர்' என்பது முதலான திருமூலர் பொன்மொழிகள் பொறித்த அட்டைகளும் அங்கங்கே அறிவுக்கு விருந்தாகக் கொலுமண்டபம் விளங்கிறது.

தேவர் குற்றும் நிருநான் மறைமுடிவும்  
முவர் தமிழும் முரிமொழியும் — கோவை  
திருவா சகமும் நிருமூலர் சொல்லும்  
ஒருவா சகம்ளன் ருணர்.

என்ற ஒளவையாரின் திருப்பாடல் அனைவர் உள்ளத்தையும் கவர்ந்து அணிசெய்து விண்றது. ஏழாம் நூற்றுண்டில் சின்றசீர் நெடுமாறன் அரசாட்சியில் சமயம் வளர்ந்ததையும், சிவபாதசேகரன் செங்கோல் ஆட்சியில் சைவம் வளர்ந்ததையும் நினைவுட்டிக்கொண்டு பூா-ல-பூா குருமகாசங்கதானம் அவர்களோடு குடியரசுத் தலைவர் ராஜன்பாபு அவர்களும் சேர்ந்து எடுக்கப்பெற்ற படங்கள் திகழ்ந்தன. சென்னை ராஜ்யத்தின் அறங்கிலையப் பாது காப்பு அமைச்சராக இருந்த திரு. கே. வேங்கடசாமி நாயுடு அவர்கள் பூா-ல-பூா குருமகா சங்கதானம் அவர்களைத் தாசித்தபோது எடுத்த படங்களும் இலங்கின. இவற்றிற் கெல்லாம்

நடுநாயகமாக நமது ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள், ஓங்கு பேரறிவும் கண்களே கொள்ள, அளப்பெரும் கரணங்கள் நான்கும் சின்தையேயாக, ஆதிகுருநாதனுகிய ஸ்ரீமதிவாய மூர்த்திகளைத் தொழுதுகொண்டிருக்கும் திருவருவப்படம் திகழ்ந்தது. அங்கங்கே ஆத்மாநாத சுவாமி மாணிக்கவாசகருக்குத் திருவடி தீரை, ஸ்பரிச தீரைசெய்த படங்கள் சின்தைக்கு விருந்தாய்த் திகழ்ந்தன. திருமூலதேவர் திருவருவப்படமும், கவிராகங்கள் சுசியப்ப முனீவர் படமும் கனிந்தவுள்ளத்திற்குக் கசிவைத் தந்தன. இக்காட்சியை எல்லோரும் சிவலோகக் காட்சியாகக் கண்டு கைதொழுது நின்றனர்.

### அருட்பெருகு தனிக்கடல்:

கொலுமண்டபத்தின் நடுவிலே அருட்பெருகு தனிக்கடலாய் - அடைந்தவர்க்குப் பெருந்துணையாய் ஞானச் செங்கோல் நடாத்தும் துறைசைத் துறவரச ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் எழுந்தருளியிருந்தார்கள். முத்தாந்தச் சென்னெறி தேடிச் சித்தாந்தச் செங்நெறி கடைப்பிடித்த சைவ நன்மக்களும், சிவயோகப் பயிற்சி மிக்க அன்பர்களும், தவஙலம் கனிந்த முனிபுங்கவர்களும், இசைநலத்தால் இறைவனை வசப்படுத்திய ஒதுவா மூர்த்திகளும், தெய்வத் தமிழ்நலம் கனிந்த நாவலரும் பாவலரும் நிறைந்திருந்தனர்.

### இசைத்தமிழோடு எழுந்தது:

**முதல்நாள்:-** 21—1—55 வெள்ளிக்கிழமை மாலை 3-மணிக்கு, திருவாவடுதுறை ஆதின இசைப்புலவர்கள் திரு. சுந்தரேசனுயா, திரு. சோமசுந்தரம் தேவாரபாராயணத்தோடு திருமங்கிர மாநாடு தொடங்கியது. திவான்பக்துர் ஸ்ரீ. கே. எஸ். இராமசாமி சால்திரிகள் தலைமைவகித்தார்கள். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் தலைவருக்குப் பொன்னுடை போர்த்தி, ஸ்லீமாலீகுட்டிக் கெளரவித்தார்கள். ஆதின வித்துவான், சித்தாந்த சைவமணி திரு. த. ச. மீனாட்சிசுந்தரம் பிள்ளை அவர்கள் மாநாட்டைத் தொடங்கி வைத்தார்கள். பின்னர் முறையே ஆதின மகாவித்துவான் திரு. கே. ஆறுமுக நாவலர் அவர்கள், முதல் தந்திரத்தில் “ஓமுக்க ஸ்லீ” என்பதுபற்றியும், பாலகவி சித்தாந்தப் புலவர்மணி திரு. வே. இராமாநாதன் செட்டியார் அவர்கள் இரண்டாந்தந்திரத்தில் “ஓங்கொழில்” என்பது பற்றியும், ஆதின மகாவித்துவான், அண்ணுமலைப் பல்கலைக்கழகத்துத் தமிழாராய்ச்சி ஸிரிவுரையாளர் திரு. ச. தண்டபாணிதேசிகர் அவர்கள் மூன்றுவது தந்திரத்தில் “அட்டாங்க யோகம்” என்பதுபற்றியும் விரிவுரையாற்றினார்கள். பாலகவியின் புதல்வி செல்வி மீனாக்கியால் சிவஞானபோதம் பற்றி விளக்கம் கூறப்பெற்றது.

**இரண்டாம்நாள்:-** 22—1—55 சனிக்கிழமை அண்ணுமலைப் பல்கலைக்கழக உதவித் துணைவேந்தர் திரு. ஏ. இராமாநாதன் பிள்ளை அவர்கள் தலைமை தாங்கினார்கள். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் பொன்னுடை போர்த்தி, ஸ்லீமாலை குட்டிக்

கெளரவித்தார்கள். தலைமையுரைக்குப் பிறகு பழங்குடித்தாந்தசரபம், மகா மகோபாத்யாய சிவபூரீ ஈசான சிவாசாரியார் அவர்கள் நான்காம் தங்திரத்தில் “யந்திரமும் மந்திரமும்” என்பதுபற்றியும், அண்ணுமலைப் பல்கலைக் கழகத்துக் தமிழாராய்ச்சித்துறைத் தலைவர் வித்துவான், திரு. ஐ. சுப்பிரமணிய பிள்ளை ம. அ. பி. எல்., அவர்கள் ஐந்தாம் தங்திரத்தில் “நால்வகைநெறி” என்பதுபற்றியும், ஆதீன வித்துவான், சித்தாந்த சைவமணி திரு. த. ச. மீனாட்சிசங்தரம் பிள்ளை அவர்கள் ஆரூந்தந்திரத்தில் “சிவகுரு தரிசனம்” என்பது பற்றியும் விரிவுரையாற்றினார்கள்.

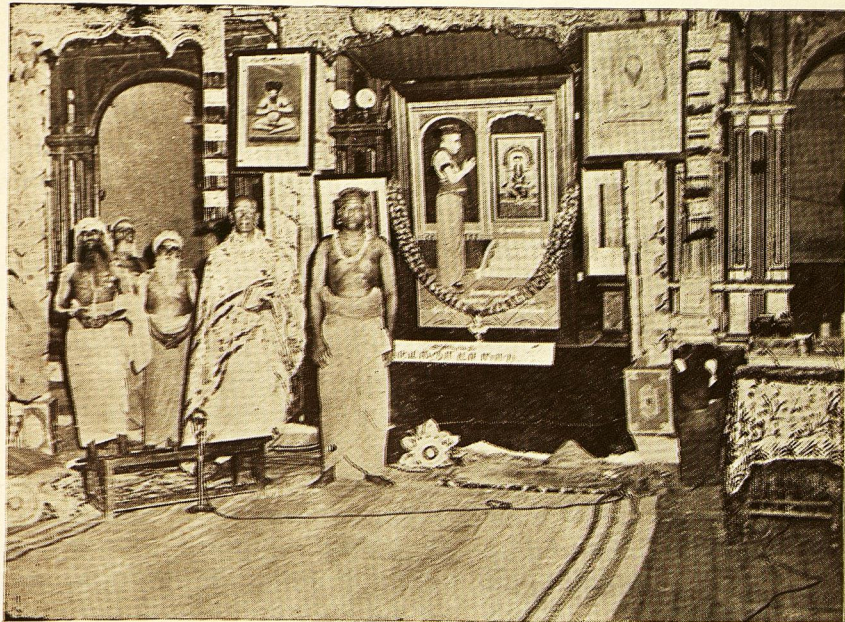
**முன்னும்நாள் :-** 23—1—55 ஞாயிறு பழங்குடிசிவபூரீ ஈசான சிவாசாரியார் அவர்கள் தலைமை தாங்கினார்கள். முன்னைய நாட்களைப்போலவே அன்றும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் தலைவருக்குப் பொன்னுடை போர்த்திக் கெளரவித்தார்கள். ஆதீன வித்துவான், கடதுரூர் ஸெயின்ட் ஜோஸப் உயர்கிலைப்பள்ளித் தமிழாசிரியர், திரு. ஸ்ரீகிவாசா சாரியார் அவர்கள் ஏழாந்தந்திரத்தில் “இறைவனும் ஆன்மாவும்” என்பதுபற்றியும், ஆதீன வித்துவான், திரு. வீர. சிவகுப்பிரமணியம் அவர்கள் எட்டாங் தங்திரத்தில் “அவஸ்தைகள்” என்பதுபற்றியும், கலைமகள் ஆசிரியர், திரு. கி. வா. ஜகந்நாதன் ம. அ. அவர்கள் ஒன்பதாம் தங்திரத்தில் “திருவைங்தெழுத்தும் திருக்கூத்தும்” என்பதுபற்றியும் சொற்பொழிவுகள் நிகழ்த்தினார்கள்.

இந்த மூன்று நாட்களிலும் தலைமைவகித்த பெருமக்கள் மூவருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் பொன்னுடை போர்த்தியதுபோலவே பேசிய புலவர் பெரு மக்களுக்கும் பட்டாடைபோர்த்தி ஆசி அருளினார்கள். ஆதீன நாதஸ்வர வித்வான்கள் வீருசாமி, நடராஜசங்தரம் குழுவினர் மங்கள வாத்தியம் முழங்கினர். அன்றைய காட்சி எப்பொழுதும் நினைவுக்குவர புகைப்படம் எடுக்கப்பெற்றது. ஆதீனத் தேவாரப் புலவர்கள் திரு. சங்தரேசஸ்ரூபா, திரு. சோமசங்தரம் ஆகியோர் மூன்று நாட்களிலுமே திருமுறை ஒதுச்சிறப்பித்தனர். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் நல்லாசி அருள்நோக்குடன் மாநாடு இனிதே நிறைவேறியது.

ஏ  
சிவமயம்

குடிமன்னு சாத்தனூர்க் கோக்குலம்  
மேய்ப்போன் குரம்பைபுக்கு  
முடிமன்னு கூனற் பிறையாளன்  
றன்னை முழுத்தமிழின்  
படிமன்னு வேதத்தின் சொற்படி  
யேபர் விட்டென்உச்சி  
அடிமன்ன வைத்த பிரான்மூல  
ஞீன்ற அங்கணனே.

—நம்பியாண்டார்நம்பி.



இரண்டாவது திருமதிர மாநாடு - தொடக்காள்

## தொடக்கநாள் பேச்சு

தலைமையுரை:

திரு. கே. எஸ். இராமசாமி சாஸ்திரி அவர்கள்.

இம்பெற்ற மாவட்ட நீதிபுதி

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசங்கிதானம் அவர்களின் உத்தரவை மனத்தில் நினைந்து, அவருக்குக் கீழ்ப்படிந்து, இவ்விடத்தில் வந்திருக்கும் சிவநேயச் செல்வர்க்கும் என்னுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித்து, இந்த மகாநாட்டில் தலைமை வகிக்கும்படி எனக்குப் பணித்திருக்கும் குருமகாசங்கிதானம் அவர்களை வணங்கி, சில கூறலாமென்று நினைக்கிறேன்.

இப்பொழுது இங்கு எனக்கு அளிக்கப்படும் கெளரவும் யாவும் எனது தந்தையின் குணத்தால் ஏற்பட்டது. அவர் தாம் மனத்தில் நினைக்கும் எண்ணங்களை அப்படியே எடுத்துச் சொல்லக் கூடியவர். கடவுளிடத்திலே நிங்காத பக்தி யுடையவர். அவர் எப்படித் தாம் நினைப்பவைகளைக் கூட்டாமல் குறைக்காமல் சொல்வாரோ. அதே போலவே நானும் எனக்குத் தெரிந்தவை களை ஒளிவு மறைவின்றிக்கூறலாம் என்றிருக்கின்றேன். வடமொழிச் சுலோகமொன்றில் கூறப்படும் ஒரு கருத்தை இங்குக் குறிப்பிட விரும்புகிறேன். பெரியவர்கள் எந்த வழியில் சென்றார்களோ அதே வழியில் போக வேண்டுமென்பது தொன்றுதொட்டு வந்திருக்கும் ஒரு கொள்கை. இக்கொள்கை என்தந்தையாரை நேரில் கண்டவர்களுக்குக் கூற வேண்டியதேயில்லை. அப்படி இருந்தும் இன்று எனக்கு இச்சபைமுன் பேசுவதற்குச் சிறிது அச்சமேற்பட்டிருக்கிறது. இம்மாதிரியான சபைகளிலே இதுவரை நான் தலைமை வகித்ததும் கிடையாது. அதுவும் இம்மாதிரியான ஒரு மகாசங்கிதானத்தின் முன்பு திருக்கயிலாயும் என்று நினைக்கும் இவ்விடத்திலே

கூடியுள்ள சிவநேயச் செல்வர்களுடைய கூட்டத்திலே பேசியதில்லை. அதுவே எனது அச்சத்திற்குக் காரணம். எந்தச் சபையானுலம் தன்னிலை மறந்து தலைவனை நினைப்பதுதான் பேரின்பத்தைப் பயக்கும். ஆனால் இப்போது இங்கு வந்தவுடன் இது சிவலோகம் அல்லவா? என்று எண்ணும்போது என்னுடைய பணி மறந்துவிட்டது. நாம் இருக்கும் இடமாகிய இப்பூமியிலே இந்த உணர்ச்சியை உண்டுபண்ணுவதைபே நம் முடைய உயர்ந்த செல்வமாகக் கருத வேண்டும். இங்கு வந்தவுடன் எனக்குப் பொன்னுடை போர்த்தி இதுவரையில் நான் எங்குமே. அணியாத - என் உயர்த்திற்கும் உயர்ந்த - இவ்வளவு பெரிய மாலையை எனக்குப் போட்டு என்னை மெய்ம்மறக்கச் செய்து விட்டார்கள். இருந்தாலும் என் நிலையைச் சற்றுச் சரிப்படுத்திக்கொண்டு என்னுடைய பொறுப்பைச் செய்யலாம் என்று நினைக்கிறேன். வாழ்க்கையின் உண்மையான செல்வம் சிவமணம். ஆனால் இப்போது எங்கதை எப்படி இருக்கிறது என்றால் சிவனுக்குள்ளே சிவமணம் வீசிக்கொண்டிருக்கிறது. அதை ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குரு மகாசங்கிதானத்தின்முன் வெளிப்படுத்துவதற்கு முடியுமா என்ற சந்தேகநிலையில் தள்ளாடிக் கொண்டிருக்கிறேன். இருந்தாலும் ஒரளவு சுருக்கமாக - விளக்கமாகச் சிலவிஷயங்களைக் கூற நினைக்கிறேன்.

நான் மூன்று மொழிகளிலும் தேர்ச்சி பெற்றிருப்பவென்று கூறினார்கள். நான் எவ்வளவு தேர்ச்சி பெற்றிருக்கிறேன் என்று

எனக்குத் தெரியும். நான் ஒரு சாதாரண வக்கிலாக ஐந்து வருஷ காலம் இருந்து, பின்னர் நீதிபதியாகி, இப்போது ஆண்டவன் சீண்ட ஆயுள் கொடுத்திருப்பதனால் கடந்த இருபது ஆண்டுகளாகச் சர்க்காரின் உப காரச் சம்பளம் பெற்று வருகிறேன். இருந்தாலும் கடந்த முப்பத்தைந்து ஆண்டுகளாகச் சட்டத் துறையிலே கவனம் செலுத்தாது, சிவனுடைய திருவடிகளில் சரணடைந்து, உலக மக்கள் என்னை எய்துவதற்கு என்ன வழி என்பதை ஆராய்ச்சி செய்துகொண்டு வருகிறேன். அதோடு, கல்வித் துறையிலே ஒரு பகுதியான கலைத் துறையைச் சற்று உயர்த்த வேண்டும் என்பதற்கும் பாடுபட்டு வருகிறேன்.

காளிதாசருடைய சாகுந்தல நாடகத்தில் ஒரு சிறு பகுதி என் சினைவிற்கு வருகிறது. அதாவது, ஒருவனுக்கு லட்சம் கடாக்கும் வேண்டும் என்றால் எளிதில் கிடைக்கவே கிடைக்காது. ஆனால் மகாலட்சமியினுடைய கருணைக் கடாக்குமே அவன்பால் ஏற்பட்டு விட்டால் அதைத் தடை செய்ய முடியவே முடியாது. அதுமாதிரியாக செல்வத்திலேயே உயர்ந்த செல்வமாகிய சமயச் செல்லும் இங்கு வீற்றிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசங்கிதான்த் தின் வாயிலாக எனக்குக் கிடைத்திருக்கிறது. இதிலிருந்து தப்பவேண்டும் என்று நான் நினைத்தால்கூட அது முடியாத காரியமாகும்.

பாகவதம் என்ற நாவிலே, முற்காலத்துக்கங்கை, யமுனை போன்ற நதிகள் பாயும் பிரதேசங்களிலிருந்துதான் உலகம் உய்வதற்கான தத்துவங்கள் வெளிப்பட்டன என்று கூறப்பட்டுள்ளது. அதேபோல நமது தென்னாட்டிலே தஞ்சை ஜில்லாவிலே, அதுவும் கும்பகோணத்திலே, காவிரி பாயும் செழிப்பான இந்த இடத்திலிருந்துதான் உலகத் திற்கு நன்மை ஏற்பட்டு வருகிறது என்பதை நாம் துணிவாகச் சொல்லாம். நம் தென் நாட்டிலே காவிரி, தாமிரபுரணி ஆகிய நதிகள் இருக்கும் இடங்களிலே அருட் செல்வும்

நிறைந்திருப்பதை இன்றும் காணலாம். இவ்விடங்களிலிருந்தே உலகத்தை உய்விப்பதற்கு முயற்சிகள் செய்யவேண்டும். அந்த முறையிலே, இந்த இடத்திலே திருமங்திர மாநாடு நடப்பது முற்றிலும் பொருத்தமுடையதே யாகும். நம்முடைய இந்த முயற்சிகளினாலே சைவ சமயத்தை உலகமெங்கும் பரவச் செய்யவேண்டும். மேல்நாட்டில்தான் தத்துவங்கள் நிறைந்திருக்கின்றன என்று நாம் நினைக்கக்கூடாது. கீழாடுகளிலும், அதுவும் குறிப்பாக இந்த ஆசியா கண்டத்திலுள்ளதான் தத்துவங்கள் நிறைய இருக்கின்றன என்பதை நாம் நன்கு காணலாம். நம்முடைய ஆசியா கண்டத்தை எடுத்துக்கொண்டால் இங்கு இந்த மதம், பெள்த்த மதம், ஜென மதம், முஸ்லீம் மதம், கிறிஸ்தவ மதம் ஆகிய பல மதங்கள் இன்றும் இருப்பதைக் காணலாம். ஆகவே இக்கண்டத்திலிருந்துதான் மதங்களே தோன்றியிருக்கின்றன என்று கூறலாம். இந்த உலகத்தின் சுற்றளவு 25,000 மைல். இப்பரங்கு உலகத்திலே நம்முடைய ஆசியா கண்டத்திலேதான் சமயம் முதன்முதலாகத் தோன்றிப் பின்னர் ஜாவா, சுமத்ரா, போர்னியோ, பர்மா போன்ற இடங்களுக்கெல்லாம் சென்றிருக்கவேண்டும் என்பதை ஆராய்ச்சியாளர் கூடக் கண்டு பிடித்திருக்கிறார்கள். நம் நாட்டிலிருந்துதான் பிற நாடுகளுக்கும் கலை வளர்ச்சி உண்டாகி இருக்கிறது.

வேடிக்கையான ஒரு விஷயம் சொல்ல விரும்புகிறேன். நான் திருத்தருப்புண்டியில் இருந்தபோது, ஒருநாள் ரயில் சிலையத்திற்குச் சென்றிருந்தேன். அங்கு ஒரே கூட்டமாக இருந்தது. என்ன கூட்டம் என்று விசாரித்தேன். ரயிலிலே பிள்ளையார் வருகிறார் என்று அங்குள்ளவர்கள் சொன்னார்கள். நீங்களும் சிறிதுஞரம் இருங்கள்; இந்த வேடிக்கையைப் பார்த்துவிட்டுச் செல்லுங்கள் என்று சிலர் என்னிடம் கூறினார்கள். நானும் இருந்தேன்; சிறிது ஞரத்திற்கெல்லாம் வண்டி வந்தது. அருகிலே சென்று பார்த்தபோது அந்த ரயிலிலே உண்மையாகவே ஒரு பிள்ளையார் பிரயாணம் செய்துகொண்டு வங்கிருந்தார்.

## தொடக்கநாள் பேச்சு

பிள்ளையாருக்கு மாலையெல்லாம் போட்டு அலங்காரமாகக் கொண்டுவந்திருந்தார்கள். காரணம் என்னவென்று அவர்களை விசாரித்த போது, அவர்கள் ஊரிலிருந்த பிள்ளையாரை வேறு ஊரார் கும்பாபிஷேகம் செய்வதற்கென்று அங்கிருந்து பெயர்த்துக்கொண்டு கப்பலில் கொண்டுபோக இருந்தார்களென்றும், இவர்கள் அது தெரிந்து உடனேசென்று கப்பலில் ஏற்றவிடாமல் தடுத்துத் தங்கள் ஊருக்கு எடுத்துச் செல்வதாகவும் கூறினார்கள். இதனை தற்காக்கக் கூறுகிறேன் என்றால் இக்காலத்தில் ஒருசிலர் விராயகரைப் பழிக்கிறார்கள். ஆனால் அவரை வழிபடும் ஒரு கூட்டத்தாரும் இருக்கின்றார்கள் என்பதை நாம் தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். மேலும், பழங்காலங்கொட்டு நமது நாட்டில் உருவாகிற ஆராதனைப் பண்பாடு இருந்திருக்கிறது. இப்பேர்ப்பட்ட மறுமலர்ச்சிக் காலத்தில் இந்தத் திருமங்கிர மாநாடு நடைபெறுவது மிகவும் வரவேற்கத்தக்கது. இன்று இருந்துவரும் சிற்சில எதிர்ப்புக்காரர்கள் விரைவில் கதிரவன் முன் பணிபோல் தானே விலகிவிடும்.

ஒரு நாடு உயர் எப்படிச் சமுதாயம், அரசியல், பொருளாதாரத் துறைகள் உயர் வேண்டுமோ அதேபோல், இவைகள் எல்லாம் உயர்வதற்கு முதற்காரணமாய் இருக்கும் சமயத்துறை முதலில் உயரவேண்டும்.

நம் நாடு சுதங்கிரமமடைந்தும், இத்துறையில் உயராவிட்டால் மற்ற முன்று துறைகளிலும் உயர்வதற்கு இடமில்லை. இது எப்படி இருக்கிறதென்றால் ஒரு பெண்ணைவன் எவ்வளவுதான் ஆபரணங்கள் அணிந்திருந்தாலும் அவனுக்கு முக்கியமாக இருக்கவேண்டிய தாலி இல்லாததுபோலாகும். ஆகவே, நம் நாட்டில் முக்கியமாகச் சமயத்துறை மிக முன்னேறவேண்டும்.

எல்லாத் திருமுறைகளையும்விட திருமூலதேவர் அருளிய திருமங்கிரம் காலத்தால் முற்பட்ட தென்பது அனைவருடைய கொள்கை அதைப்பற்றி ஆராய்ச்சி செய்து நானும் ஒரு

சிறிய நால் எழுதியிருக்கிறேன். இன்றைய தினம் அதைப் பார்வையிடும்படி ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களிடம் கொடுத்தி ருக்கிறேன். நான் சில வருடங்களாக இந்த ஆராய்ச்சியில் ஈடுபட்டு வருகிறேன். குற்றம் குறைகள் இருக்கலாம். அவைகளைத் திருத்திக் கொள்வதற்கு நான் தயார். ஆராய்ச்சி என்றால் எப்போதும் அபிப்பிராயபேதம் எழுவதுதான் இயற்கை. ஆனால் திருமூலரைப் பொறுத்த வரையில் சைவ சித்தாந்த சாத்திரப்படி அப்பர், சுந்தரர், மாணிக்கவாசகர், நூன் சம்பந்தர் ஆகிய நால்வர்க்கும் முற்பட்டவர் என்பது பொதுப்படியான கருத்து. சுந்தர மூர்த்தி நாயனுர் முந்தியா? மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் முந்தியா? என்று ஒரு ஆராய்ச்சி செய்தால் மாணிக்கவாசகசுவாமிகளே முந்தியவர் என்பது உண்மையாகும். அவருடைய நூல்களிலிருந்து பார்த்தால் நம் சைவ சமய மானது அவர் காலத்திற்கு முன்னமேயே வளர்ந்திருக்கிறதென்பது தெரியும். ஆகவே, இப்பொழுது திருமூல நாயனார் காலம் திருவள்ளுவர் காலத்திற்கும், நால் வருடைய காலத்திற்கும் இடைப்பட்டதா அல்லது எல்லோருக்குமே முற்பட்டதா என்ற ஆராய்ச்சி இருந்து வருகிறது. இப்பொழுது அதைப் பற்றி நாம் ஆராய் வேண்டியதில்லை. நானே பேசிக்கொண்டிருந்தாலும் தவறு. யானையை அங்குசத்தால் அடக்குவது போல் எனக்குக் காலம் அதிகமாகிட்டது என்பதைச் சொல்வதற்கு முன்னரே ஒரு விஷயத்தை மட்டும் கூற விரும்புகிறேன்.

திருவாவடுதுறையே திருமூலருக்குத் திருமங்கிரத்துறையைக்குவதற்குச் சிறப்பாக இடம் என்று கருதப்பட்டதும்; ஓராண்டுதலுமிருந்து ஒரு பாடல் வீதம் மூவாயிரம் ஆண்டுதலுமிருந்து மூவாயிரம் அருந்தமிழ்ப் பாடல்களைத் திருமூலதேவர் இயற்றி அருளினார்கள்பெற்று வந்தவர் அவர் என்பதும், இடையன் உடலிற் புகுந்து திருமூலதேவராக அமர்ந்து திருமங்கிரத்தையியற்றினார்என்ற வரலாறும் இங்குள்ள அனைவருக்கும்

தெரியுமென்று நினைக்கிறேன். இந்தத் தஞ்சாவூர் மாவட்டத்திலுள்ள திருவாவுடுதுறையில் ஒரு இடையன் இறக்க, அவனுடைய மாடுகள் கதறுகின்ற நிலைகண்டு உருகி, கயிலையிலிருந்து வந்த ஒரு சிவபோகியாரே திருமூலதேவராக உருக்கொண்டு வந்தார் என்பது தெரிகிறது. எப்பொழுதும் ஒருவனுடைய மனமானது நெக்குருகி இருக்கும் நிலையைத் தான் சமயம் என்று சொல்வது. ஆகவே, கடவுளும் இந்த உருக்கமான நிலையைக்கண்டு தான் சமயத்தைப் பரப்புவதற்கு இத்திருவாவுடுதுறையையே ஏற்ற இடமாகத் திருவளங்கொண்டு திருமூலரைத் தந்திருக்கிறார்.

திருமூலர் திருமந்திரத்தின் உயர்வை, ஒளவையார் குடசமமாகத் தெரிவிக்கிறார். அந்தப் பாட்டால் அதனை நன்கு உணரலாம்:

தேவர் குறஞும் திருநன் மறைமுடிவும்  
மூவர் தமிழும் முனிமோழியும்—கோவை  
திருவாசகமும் திருமூலர் சொல்லும்  
ஒருவாசகம் என்றுணர்வு.

இப்பாட்டினால் இதன்பெருமை நன்கு தெரிகின்றது. சைவ சமயத்திற்கு அடிப்படையான நூல்களில் ஒன்றுகிய இத்திருமந்திரத்தைப்பற்றி ஆராயும் இம்மாட்டிற்கு, யான்தலைமை வசிக்க அருகதை யற்றவனுயினும் இங்கு இப்பொழுது உங்களுக்குச் சிறந்த முறையிலே அதைப்பற்றி விளக்க மூவர் தயாராக இருக்கிறார்கள். நிங்கள் அதைக் கேட்டு இன்புறப்போகிறீர்கள். இந்நாளின் தனிச்சிறப்பு என்னவென்றால், சைவாக மங்களாகிய இருபத்தெட்டையும் கடைங் தெடுத்து ஒன்பது தங்கிரங்களில் மூவாயிரம் பூடல்களால் உருவாக்கி இருப்பதே.

நம்முடைய நாட்டிலே, முக்கியமாகத் தென்னாட்டிலே, தமிழ் ஜில்லாக்களைப் பார்த்தால், பண்டைக் காலங்தொட்டு, தேவாலயங்களும் மடாலயங்களும் அதிகமான சிறப்பையும், மக்கள் அன்பையும் பெற்று வந்திருப்பது நன்கு தெரியும். இனியும், நாம் மடாலயங்களையும், தேவாலயங்களையும் பாதுகாத்து

இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு

வரவேண்டியது நமது கடமையாகும். ஏன் எனில், இவைகளே மக்களைவருடைய அன்பையும் அருளையும் ஒன்று சேர்க்கும் கருவியாக இருக்கும் வருகின்றன. எப்படியென்றால் மழை பெய்கிறது; நிலத்தில் பெய்யும் மழை முழுவதும், கடவிலே போய்க் கலந்தால் மக்களுக்கு ஏதும் நன்மையில்லை. ஆனால் ஒர் அணைக்கட்டு கட்டி, நீரைத் தேக்கினால் அது சுற்றியுள்ள மக்கள் அனைவர்க்குமே உபயோகப்படுகிறது.

கிருஷ்ணராஜசாகரத்தில் பார்த்தால் அங்கு கட்டியிருக்கும் அணைக்கு வெளியில் காவிரி அம்மன் பிம்பம் அழகாக அமைக்கப்பட்டு இருக்கிறது. அந்தஅம்மன் கையில் ஒரு பாளை அமைக்கப்பட்டிருக்கிறது. அந்தப் பாளையில் ஒர் இடத்தில் ஒர் சிறு துவாரம் இருக்கிறது. அதன் வழியே ஜலம் சொட்டுகிறது. இவ் வளவு பெரிய அகண்ட காவேரியை—அது எங்கிருந்து புறப்படுகிறது என்று பார்க்க முடியாத ஒன்றை—ஒரு சிறு துவாரத்தின் மூலமாக, இதுதான் காவேரி என்று எடுத்துக் காட்டுகிறதுபோல், நம்கடவுள்ளடைய திருவருளை மக்களுக்கு எடுத்துக்காட்டுவதற்கு மடாலயங்களும், தேவாலயங்களும் அவசியம் வேண்டும்.

நாம் வெறும் ‘இன்டஸ்ட்ரி’; ‘இன்டஸ்ட்ரி’ என்று சொல்லிக் கொண்டிருந்தால் மட்டும் போதாது. இன்டஸ்ட்ரி என்றால் என்ன? உலகத்திலே உற்பத்தி செய்யப்படும் மூலப்பொருள்களை உபயோகப்படும் பொருள்களாக மாற்றிக் கொள்வதற்குத் தொழில் என்று பெயர். நாட்டிலே சமயம் ஒன்றி னால்தான் உலகத்திலே அமைதியான தொழில்பிவிருத்தி ஏற்பட முடியும். நம்சர்க்கார்க்கூடதற்போது இதில் மிகுந்த ஆர்வங் காட்டுவதில்லை. அவர்கள் அதிக கவனம் செலுத்த வேண்டும். வெறும் சமயநூல்களை வெளியிடுவதால்மட்டும் இந்நிலையை உயர்த்திவிட முடியாது. அவைகளால் சிறு அளவுதான் உயர்த்த முடியும். ஆனால் உண்மையை

உணர்த்தக் கடவுள் அருள் சுரப்பதற்கு மடா லயங்களும் தேவாலயங்களும் இன்றியமையாதவைகள். தாயிருந்தால்லவா குழந்தை நன்கு வளர முடியும்? தாயாகிய தேவாலயங்களும், மடாலயங்களும் சிறக்காமல் குழந்தையாகிய வெறும் சைவ நூல்களை மட்டும் வெளியிடுவதால் சமயம் நன்கு வளரமுடியாது. தமிழ்நாட்டில் சேலம், வடதூர்க்காடு, மதுரை போன்ற பல ஜில்லாக்கள் இருங் தாலுங்கூட, தஞ்சை ஜில்லாவிலேதான் இந்த தேவாலயங்களும், மடாலயங்களும் இன்னும் செழித்தோங்கி வளர்ந்து வருவதைக் காண்கிறோம். ஆகவே, உலகத்திற்கே பொதுவாக நன்மை ஏற்பட வேண்டுமோன்று. அது இங்கிருந்துதான் வளரவேண்டும். விஞ்ஞானத் துறையில், எப்படி இன்று ஒரு மறுமலர்ச்சி ஏற்பட்டிருக்கிறதோ, அதேபோல் சமயத் துறையிலும் ஒரு மறுமலர்ச்சி ஏற்பட வேண்டும். சமயத்துறையில் மறுமலர்ச்சி ஏற்பட்டால் விஞ்ஞானத் துறையிலும், அரசியல் சமூக பொருளாதாரத் துறைகளிலும் சிச்சயம் முன்னேற்றம் அடைய முடியும். எப்படி இலையுதிர்ந்த ஒரு மரம் வசந்தகாலம் வந்தவுடன் சிறந்தோங்கி வளர்கின்றதோ அதேபோல், இன்று நாட்டிலே தேவாலயங்களிலும், மடாலயங்களிலும் ஒரு மறுமலர்ச்சி ஏற்படவேண்டும். இந்த முறையில் நமது இராச்சிய முன்னாள் சமயத்துறை அமைச்சர் பதவியிலிருந்த உயர்திரு. கே. வேங்கடசாமி நாயுடு அவர்கள் பெரிதும் உதவிபுரிந்தார்கள். அவர்களை நாம் பாராட்டாமலிருக்கமுடியாது.

நானே பேசிக்கொண்டிருக்கிறேன். கடைசியாக ஒரு விஷயத்தை மட்டும் சொல்லி முடித்துக் கொள்ளுகிறேன். இம்மாதிரியான மாநாடுகள் பல இங்கு நடப்பதோடு, சென்னையிலும் நடைபெற அங்கும் சமய ஸ்தாபனம் நிறுவி, பிரசாரம் செய்தால் அதன்மூலமாக நகரத்திலும் சமயம் வளரப் பேருதவி செய்த

தாகும். அதோடு இவ்வாதீன வெளியீடுகளை அச்சடிக்கத் தனி அச்சகமே நிறவ இருப்பதற்கு மிகவும் மகிழ்ச்சியடைகிறேன். இது ஒரு பெரிய தொண்டல்லவா! இவ் ஆதீனம் தொன்மையானது. இப்போது திரு. வி. க. அவர்கள் இரண்டாண்டுகளுக்கு முன் தமிழ் விழாவின்போது சொன்ன சொல் என் காதில் ஒளிக்கிறது. தள்ளாத வயதிலும் தமிழ் விழா விற்கு வந்தபோது ராஜாஜி அவர்கள் அவரை அழைத்து வந்தார்கள். அப்பொழுதுதான் தமிழ்நாட்டின் தலைநகரத்திற்குத் தலைவரில் வந்திருந்தது. அதற்காக நானும் ஓரளவு பாடு பட்டேன். திரு. வி. க. வை விழாப் பந்தலுக்கு அழைத்து வரும்போது அவர் ஒருக்கப்பத்தைப் பிடித்துக்கொண்டிருந்தார். அப்போது அவர் சொன்னார்: ஆந்திரர்கள் இந்த நாட்டை விட்டுப் போகிறோம் போகிறோம் என்று சொல்லிக்கொண்டிருப்பது எப்படி இருக்கிற தென்றால், கம்பத்தை நானே இறுகப்பிடித்துக்கொண்டு நான் போகிறேன் போகிறேன் என்று சொல்லுவதுபோலத்தான் என்று. அவர் மறைந்தாலும் அவர் சொன்ன சொல் என் காதில் இன்றும் ரீங்காரமிட்ட வண்ணமாய் இருக்கிறது.

இதை எதற்காகக் கூறுகிறேன் என்றால், தங்களது ஊரில்மட்டும் சமயத்துறையைப் பரப்பிக் கொள்வதோடல்லாமல், சென்னையிலும் - என் குறுகிய கோக்கம் ஜில்லாமல் உலகத்திலேயும் தோடர்பு வைத்துக் கொள்ள வேண்டும் என்பதற்காகவே. ஏதோ என் மனத்தில் பட்டவைகளைக் குறிப்பிட்டேன். புலவர்கள் முன்று நாளும் திருமங்கிரம்பற்றி விளக்கிக் கூறப்போகிறார்கள். ஆகவே அது பற்றி அதிகம் தெரியாத நான் பேசாமல் இருப்பதுதான் நல்லது. ஆகவே இந்த அளவில் என்னுடைய பேச்சை நிறுத்திக்கொண்டு, புலவர்கள் பேசவதேபொருத்தமென நினைத்து, அமர்கிறேன்.

நூல் வெளியீட்டுரை :

திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவான், சித்தாந்த சைவமணி

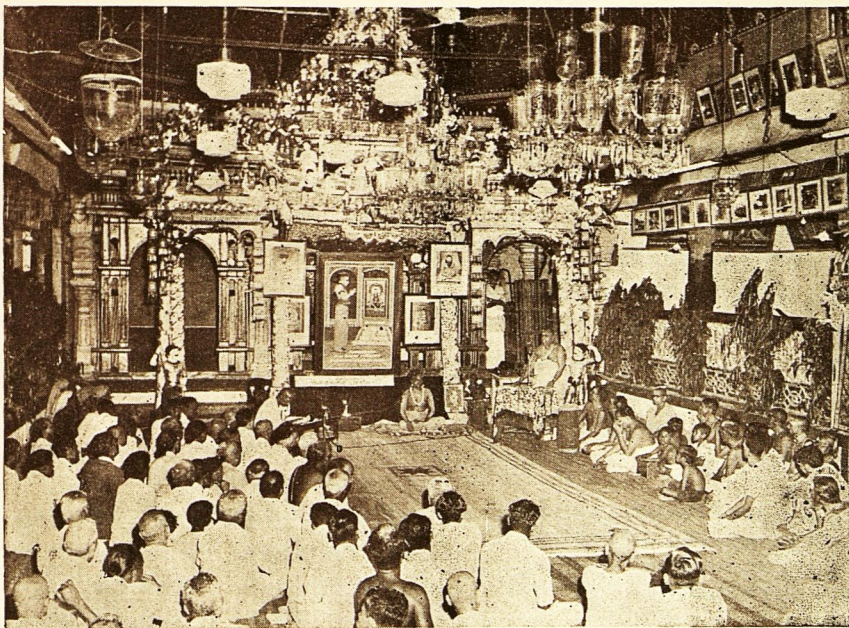
### திரு. த. ச. மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளை அவர்கள்

திருக்கபிலாய் பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்து இருபத்தொன்றுவது குருமகாசங்கிதானமாக இங்கு வீற்றிருக்கும் பரமாசாரிய சுவாமிகளின் பொன்னார் திருவடிகளுக்கும், மும்மொழிப் புலவராய் விளங்கும் தலைவர் அவர்கட்கும், சிவனேயச் செல்வர்கள் அனைவர்க்கும் என்னுடைய தாழ்மையான வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். எங்கள் குருமகாசங்கிதானம் அவர்களே இன்று தமிழ்நாட்டில் அவ்வப்போது பல மாநாடுகள் கூட்டிச் சைவ சமயத்தை வளர்க்க முன் வந்துள்ளார்கள். அதிலே ஒன்றுதான் இந்தத் திருமந்திரமாநாடு. அதோடுமட்டும் அல்லாமல் ஒவ்வொரு திருமந்திர மாநாட்டின் துவக்க விழாவிலும் திருமலதேவர் திருமந்திரத்தின் ஒருபகுதியை உரையுடன் அச்சிட்டு வெளியிட வேண்டுமென்றும் பணித்துள்ளார்கள். அதன்படியே சென்ற ஆண்டு கயிலாய் சித்தர் உரையுடன் நூறு பாடல்கள் அடங்கிய ஒரு பகுதி வெளியிடப்பெற்றது. இப்போது திருமந்திரத்தில் சிவயோகப் பகுதி உரையுடன் வெளி வருகின்றது. இவைகளுக்கெல்லாம் எங்கள் குருமகாசங்கிதானத்தைப் போற்றுமல் இருக்குமுடியாது. எல்லாவற்றிற்கும் மூலகாரணமாகிய நமச்சிவாயமூர்த்தியின் திருவடிகளை என்றும் மறக்க முடியாது. அவருடைய திருவருளாலே இன்றுவரையில் சிவனருள் பொங்கி வழிந்து வருகிறது.

இவ்வாதீனந்தான் மகாவித்வான் மீனுட்சிசுந்தரம் பிள்ளையவர்களைப் பாதுகாத்துவந்தது. அதன் பின்னர் டாக்டர் மகாமகோபாத்தியாய்

உ. வே. சாமிநாத ஜீயர் அவர்களைப் பெற்று வளர்த்தது. இவ்வாதீனத்தின் பெருமையைக் கூறிக்கொண்டேபோன்று அவைகட்கு ஞே மில்லீ; காலமும் கடந்துவிடும்.

சென்ற ஆண்டு வெளியிட்ட திருமந்திரமாநாட்டின் மலரும், உரையோடுகூடிய திருமந்திரநாலும் மூன்று நான்கு மாதங்களுக்குள் செலவாசியிட்டன. தமிழ்நாட்டிலே திருமந்திரத்திற்கு மக்களிடையே எவ்வளவு வரவேற்பு இருக்கிறதென்பதற்கு இதுவே சான்றூருகும். மேலும் அடுத்தடுத்து வெளியிட வேண்டும் என்று ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசங்கிதானம் கட்டளையிட்டருளியிருக்கின்றார்கள். இன்று வெளியிடப்படும் இந்தச் சிவயோகப் பகுதியில் கலாந்தம், நாதாந்தம் போன்ற ஆறு அந்தங்கள் அடங்கியிருக்கின்றன. இவ்வரை ஆதீன வித்துவானாக இருந்ததும்பிரமணியக் கவராயர் அவர்களால் எழுதப்பெற்றதும் மதுரைத் தமிழ்ச் சங்கத்தில் இருந்ததுமாகிய ஏடுகளைத் துணைக்கொண்டு செம்மைப்படுத்தப்பட்டுப் பதிப்பிக்கப்பட்டதாகும். மேலும், இந்த ஆதீனமானது மெய்கண்ட சாஸ்திரத்திற்கு ஒரு சிறந்த இடமாக விளங்கிவருகிறது. இதுபோல் இவ்வாதீனம் இன்னும் பலவகையான துறைகளுக்கும் சிறந்த இடமாகவேவிளங்கிவந்திருக்கிறது. மேலும் சிறப்புற, ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசங்கிதானத்தின் திருவருள் வேண்டுமென்று கேட்டுக்கொண்டு, அவர்களுடைய திருவடிகளை வணங்கி, அப்பொன்னார் திருவடிகளில் இந்தத் திருமந்திரம் சிவயோகப் பகுதி உரைநூலீச் சமர்ப்பிக்கின்றேன்.



அலங்கரிக்கப்பட்ட கொலுமண்டபத்தில் மாநாடு நடக்கும் காட்சி

முதல் தந்திரம் :

பொருள் : 'ஓழுக்கநிலை'

திருவாவடுதுறை ஆதின மகாவித்துவான்,

திரு. கே. ஆறுமுக நாவலர் அவர்கள்

நாகர்கோயில்.

திருக்கயிலாய பரம்பரையில் வருகின்ற இந்தத் திருவாவடுதுறை ஆதினத்தில் இருபத் தொன்றுவது குருமகா சங்கதானமாக எழுங்குளி வீற்றிருந்து, சைவச் செங்கோல் நடத்தி வரும் மகாசங்கதானம் அவர்கள் பொன்னார் திருவடிகளுக்கும், செந்தமிழ் ஆக்கத்திற்கும், செந்தமிழ்ச் சிவ நெறிக்கும் இடைவிடாது உழைத்துவரும் தலைவர் அவர்களுக்கும், இங்குக் கூடியிருக்கின்ற பெருமக்கள் அனைவருக்கும் எனது தாழ்மையான வணக்கம் உரியதாகுக.

திருமூல தேவர் வீற்றிருந்து, திருமந்திரத்தைப் பாடியருளிய இத் திருவாவடுதுறையிலேயே திருமந்திர மாநாடு நடைபெறுவதாலும், அதில் சொற்பொழிவு ஆற்றும் பேறு அடியேனுக்கு வாய்த்ததாலும் நான் மிகமிக மகிழ்ச்சின்றேன். திருத்தொண்டத் தொகையில் திருநூனசம்பந்தமூர்த்திகளை 'எம்பிரான் சம்பந்தன் அடியார்க்கும் அடியேன்' என்று சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் உரைத்தருளினார். ஆனால் திருமூலதேவரைப் பற்றிச் சொல்லும் போது 'நம்பிரான் திருமூலன்' அடியார்க்கும் அடியேன்' என்கிறோர். எம்பிரான் என்பதற்கு எங்கள் தலைவன் என்பது பொருள். நம்பிரான் என்பதற்கோ நமதுதலைவன் என்பது பொருளாகும். இதிலிருந்து திருமூலர் எல்லோருக்கும் தலைவர் என்பது புலப்படுகின்றது. திருமூலரது வாழ்க்கை வரலாற்றைத் திருமந்திரத்தில் தற்சிறப்புப் பாயிரத்திலே உள்ள அகச்சான்று களால் அறியலாம். ஒருவரது வரலாற்றைப் பிறர் கூறுவதைவிட அவ் வரலாற்றிற்குரிய வரே உரைப்பது மிக மிக உண்மையாய் இருக்கும். திருமூலதேவர் பூர்கண்ட பரமேஸ்வரருடைய உபதேசம் பெற்று, சனகர்—

சனந்தனர்—சதைனர்—சனத்குமாரர் என்ற நால்வரோடும், சிவபோக மாமுனி, பதஞ்சலி, வியாக்ரபாதர் இவர்களுடனும் உடனிருந்து சைவசித்தாந்த சாத்திர உபதேசம் பெற்றவர் என்பதை,

நங்கி யருள்பெற்ற நாதரை நாடிடின் நங்கிகள் நால்வர் சிவபோக மாமுனி மன்று தொழுத பதஞ்சலி வியாக்ரமர் என்றில் என்னேடு எண்மரு மாமே

என்ற பாடலால் நன்கு உணரலாம். அதனுலேயே சேக்கிழார் சுவாமிகள் இவரை 'கயிலாயத்தொரு சித்தர்' எனக் கூறியருளினார். திருமூலதேவர் திருவாவடுதுறையைச் சிவனாருள் பெறுவதற்கு ஏற்ற இடமாக கொண்டு இங்கு ஒரு அரச மரத்தடியில் தங்கி, சிவநாமங்கள் ஒது, சிவத்தியானங்கள் செய்து, சிவனாருளால் திருமந்திரம் பாடியருளினார் என்பதை,

சேர்ந்திருந் தேன்சிவ மங்கைதன் பங்களைச் சேர்ந்திருந் தேன்சிவ னவடு தண்துறை சேர்ந்திருந் தேன்சிவ போதியின் நீழனில் சேர்ந்திருந் தேன்சிவ நாமங்கள் ஒதியே

என்ற பாடலால் நன்கு உணரலாம்.

இறந்து கிடந்த மூலன் உடலில் இவர்புகுந்ததும், இவர் உடம்பு காணுமல் போனதும், கடவுள் திருவருளே ஆகும் என்பது,

நங்கி அருளாலே மூலனை நாடி...  
நங்கி அருளாலே நாவிருந் தேனே

என்ற அடிகளால் விளங்குகின்றது. தான் பாடிய திருமந்திரம் தனது ஆற்றலால் பாடியன அல்ல என்பதையும், அரணடியை அனுதீனமும் பூசித்ததன்பயனுக்கத் தோன்றியனவேயாகும் என்பதையும், திருமந்திரமே ஆகமசாரம் என்பதையும்,

நங்கி இணையடி நான்தலை மேற்கொண்டு  
புந்தியில் நூல்ளே புகப்பெய்து போற்றி  
அந்தி மதிப்பீண அரண்டி நாள்தொறும்  
சிக்கதெசெய் தாகமம் செப்பலுற் றேனே

என்ற பாடலால் நன்கு விளக்குகின்றார்.

தன்னை ஆண்டவன் செம்மையுறப்  
படைத்து, செங்கமிழ்ப் பாடல்களைப் பாடச்  
செய்தான் என்பதை.

என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தனன்  
தன்னை நன்றாகத் தமிழ்ச்செப்பு மாறே

என மகிழ்ச்சியோடு கூறுகின்றார். திருமந்திரப்  
பாடல் தொகையை 'மூலன் உரை செய்த  
மூவாயிரம் தமிழ்' என்னும் திருமந்திரம் நன்கு  
விளக்குகிறது. இத்தகைய பற்பல அகச்  
சான்றுகள் தற்சிறப்புப்பாயிரத்தில் உள்ளன.

பொதுப் பாயிரத்தில் முதலில் விநாயகர்  
வணக்கம் கூறுகிறார். திருமூலர் காலம் 8000  
வருஷங்கள்க்கு முற்பட்டது எனத் தற்கால  
ஆராய்ச்சிகளால் விளங்குகின்றது. இதிலிருந்து  
விநாயகர் வழிபாடும் சீண்டாநாட்களாக இருங்  
திருக்கிறது என்பது புலனுகின்றது. தற்காலத்  
தில் சிலர் விநாயகர் வணக்கம், விநாயகர் வழி  
பாடு இடைக்காலத்தில்தான் வந்தது எனவும்,  
அது தமிழர்கள் வழிபாடு அல்ல எனவும்,  
வடநாட்டு மரபு எனவும் பிதற் றுகின்றார்கள்.  
காலத்தால் முற்பட்ட திருமந்திரத்தில்,

ஐங்கு கரத்தனை யானை முகத்தனை  
இந்தின் இளம்பிறை போலும் எயிற்றனை  
நங்கி மகன்றனை ஞாக் கொழுந்தினைப்  
புக்தியில் வைத்தடி போற்றுகின் றேனே

என்பதால் விளக்குகின்றார். ஆதலால் அவர்  
காலத்திற்கு முன்னரே தமிழகத்தில் விநாயகர்  
வணக்கம் இருந்ததென்பது நமக்கு நன்கு  
விளங்குகின்றது.

அதன்பின் பொதுப்பாயிரம் முதற் பாட  
விலேயே இறை இலக்கணம் அனைத்தையும்  
விளக்கியிருக்கிறார். தற்கால மக்களில் சிலர்,  
'சைவர்கள் பலதெய்வ வழிபாடுடையவர்கள்'

எனக் குறை கூறுகின்றனர். திருமூலரோ  
அவர்களுக்கு விடையாக 'ஓன்றுவன்தானே'  
அதாவது 'அவன்தானே ஒன்று' என்ற சொற்  
ரேட்டரால் கடவுள் ஒருவரே என உறுதி  
கட்டி விட்டார். சைவ வழிபாட்டில் அம்மை  
வழிபாடும் இருக்கிறதே, அப்போது இரண்டு  
தெய்வங்கள் உள்ளனவே என்பாருக்கு  
அம்மை என்பது இறைவனது அருளோ ஆகும்  
என்கிறார். அதாவது கதிரவன் வேறு, அவன்  
கிரணம் வேறு ஆகாததுபோல 'கதிரவன்  
இன்றிக் கிரணம் இல்லை, கிரணம் இன்றிக்  
கதிரவன் இல்லை' என்றிருப்பதுபோல 'இறை  
யின்றி அருள் இல்லை, அருளின்றி இறையில்லை'  
என்பதை விளக்க இரண்டவன் இன்னருள்'  
எனக் கூறுகின்றார். அருளே அம்மை வடிவ  
மாகும். இதனை 'அருளுது சத்தியாகும்' எனச்  
சித்தியார் கூறுகின்றது. 'இருமையினின்றி  
இயங்காது உலகு' என்பது விஞ்ஞானம்.  
Positive, Negative=Matter of energy.  
என்பன இரண்டாகவே இருந்து விளங்கு  
கின்றன. ஒன்று நிகழ இரண்டு வேண்டும்  
என்பது விஞ்ஞானம். மெய்ஞ்ஞானமோ  
அம்மையப்பராய் ஆண்டவன் விளங்குகிறார்கள்  
எனக் கூறுகின்றது. விஞ்ஞானமும் மெய்ஞ்ஞானமும்  
இதில் ஒற்றுமைப்படுவதை நன்கு  
காணலாம்.

பதி, பசு, பாசம் என்னும் முப்பொருளை  
விளக்குவது சைவம். எல்லாச் சைவ சாத்தி  
ரங்களின் முடிந்த முடிபும் இதுவே. ஆதலால்  
இறைவன் இம்முன்றிலும் வியாபகமாக  
விளங்குகிறார்கள் என்பதை 'சின்றனன் மூன்றி  
நூள்' எனக் கூறுகிறார். சாத்துவிகம், ராஜசம்,  
தாமசம் என முக்குணங்களையும் கூறுவதாக  
வும் கூறுவர். நான்கு வேதங்களும் இறைவ  
ஞலேயே வெளிப்படுத்தப்பட்டன என்பதை  
'நான்கு உணர்ந்தான்' என்பதும், இறைவன்  
பொறிகளை வென்றவன் என்பதை 'ஐங்கு  
வென்றவன்' என்பதும், ஆண்டவன் பதம்  
எழுத்து, மங்கிரம், கலை, தத்துவம், புவனம்  
ஆகிய ஆறு அத்துவாக்களிலும் வியாபித்து  
விளங்குகிறார்கள் என்பதை 'ஆறு விரிந்தனன்'

என்பதும் விளக்குகின்றன. இன்னும் இதற்குச் சைவம், வைணவம், சாக்தேயம், காணுபத்யம், கௌமாரம், செளரம் என்னும் அறுசமயப் பெர்ருளாய் விளங்குகின்றவன் இறைவன் ஒருவனே எனவும் பொருள் கொள்ளலாம். ஞாயிறு, திங்கள், செவ்வாய், புதன், வியாழன், வெள்ளி, சனி முதலிய ஏழு அண்டங்களையும் கடந்தவன் என்பதை 'ஏழும்பர் சென்றனன்' என்ற தொடரும் இறைவன் எண்குணத்தான் என்பதைத் 'தானிருங்தான் உணர்த்து எட்டே' என்ற சொற்றெட்டரும் நன்கு விளக்குகின்றன. ஆகவே இம்முதற்பாட்டு ஒன்றே, சைவசமயக் கருத்துக்கள் அனைத்தையும் அடக்கி மிளிர்கின்றது என உறுதியாகக் கூறலாம்.

'ாற்றிசைக்கும் நல்ல மாதுக்கும் நாதன்' என்பது ஒரு சிறந்த பகுதி. இறைவன் போகவடிவில் சின்று எல்லா உயிர்க்கும் போகத்தை அருளுகிறவனுதலால் உலகத்தில் மனிதராய்ப் பிறந்தவர் அனைவரும் அவனை வழிபட்டு உய்வினாப் பேறலாம். உலக மக்கள் மிகவும் அஞ்சி நடுங்குசிற யமனுக்கு, இறைவன் அடியார்கள் அஞ்ச வேண்டியதில்லை. ஏனென்றால் இவர்கள் வணங்கும் கடவுள் 'கூற்றுதைத் தான்' ஆவான் எனக் கூறுகின்றார். இறைவனை வெளிப்பட்டையாகமாத்திரம் வழிபடுவது பயனில்லை; உள்ளத்தாலும் வழிபடுதலே உயர்வுடையது; ஆதலால் அந்தப் பரமனைப் 'புக்கு நின்று உன்னி யான் போற்றி செய்வேனே' என்றருளுகிறார். அந்தக் கடவுள் யாரெனில் சிவபெருமானே ஆவார். அவருக்கு ஒப்பான கடவுள் வேறு இல்லை.

சிவனைடு ஒரும் தெய்வம் தேடினும் இல்லை அவனைடு ஒப்பார் இங்கு யாவரும் இல்லை.

சிவனை வணங்குதலே சிறப்புடையது. அவன் நமது பாவங்களை எரிப்பதில் 'தீயினும் வெய்யன்'. நம்முடைய வெப்பாங் கொண்ட மனத்தைக் குளிர்ச் செய்வதில் 'புனவினும் தண்ணியன்'. அவன் நம்மை, தன் குழங்கைக்குப் பால் நினைந்தாட்டும் ஒரு நற்று

யினும் சாலப் பரிச்து, நல்லனுய்த் தண்ணைவி புரிகின்றான். தாயினிடத்துக் குழங்கை பிறந்த நாளில், அந்தக் குழங்கையின் உடம்புக்குத் தக்க உணவுச் சத்துக்களைக் கொண்ட பாலை ஊறங் செய்வான் அந்தப் பரமனுதலால், அவன் 'தாயினும் நல்லன்' என்பதைத் தயங்காது கூறுகின்றார்.

சில தெய்வங்கள் சில காலத்தில் தோன்றி மறைகின்றன. எங்கள் பெருமானின் திருப் பெயரோ நந்தி என்று பேசப்பெறுகின்றது. நந்தி என்றால் தோன்றுதல், இறந்தல் இல்லாதவன் என்பது பொருள். ஆதலால் நாங்கள் வணங்கும் கடவுள், உயிர்களைப் போல் போக்கு வரவு இல்லாதவனுகப் பொலி கின்றவன். சில தெய்வங்கள், வேறு தெய்வங்களை வணங்கும். நாம் தொழுகின்ற கடவுளோ, வேறு எவ்வரையும் வணங்காத ஒப்பற்ற தலைவராவார் என்கின்றார்.

என்னால் தொழுப்பால் எம்இறை மற்றவன் தன்னால் தொழுப்பால் வாரில்லை தானே.

எல்லாவற்றையும் கடந்து அதற்கப்பால் நிற்கின்ற கடவுளுக்கு உலகில் நிகழ்கின்ற எல்லா நிகழ்ச்சிகளையும் நாம் செய்கின்ற நன்மை, தீமைகளையும் காண இயலுமோ என நிங்கள் கருதவேண்டாம். 'கடந்து நின்றுன் எங்கும் கண்டு நின்றுனே'. அதாவது கடந்து நிற்கின்ற அவனே எல்லாவற்றையும் கண்டு கொண்டு நிற்கின்றார். புதிய புதிய தேசங்களில் பெரும்பான்மையினர் பல புதுப்புதுக் கடவுளர்களைக் காலங்கோறும் உண்டுபண்ணி, அவரே கடவுள், மற்றவர் கடவுள் அல்லர் எனக் கூறுவர். இது காயத்தைவிட கஸ்தூரி மனம் விஞ்சவதுபோல், தேசமக்கள் பெரும் பான்மையினர் கூடி, ஒரு தேவனை உண்டுபண்ணினாலும், எங்கள் சசனிடம் அவர்கள் அடங்குவர் என்கின்றார்.

சிலர் இக்காலத்தில் கடவுளே இல்லை என்கிறார்கள். அவர்களை ஞாக்கி 'இல்லென வேண்டா, இறையவர்' என்கின்றார். அவர்

அல்லும் பகலும் நமக்கு அருள்புரிவதைக் கொண்டு கடவுள் உண்டென்கொண்டு, அவரை வழிபடுங்கள். 'போற்றி, புகழ்ந்து, புனிதன் அடி ஏத்துமின்' என மயலுற்ற சிந்தையை மாற்றுகின்றார். இறைவன் பிறப்பு இல்லாதவன்; அவன் அருளான்; அவனுக்கு இறப்பும் இல்லை; எல்லோருக்கும் இன்பம் தருகிறான்; ஆதலால் அவனைத் தொழுங்கள்; தொழுதால் உங்களுக்கு எல்லா நன்மையும் உண்டாகும்; நான் அவனை என் கண்ண கத்தே சின்று காதலிக்கின்றேன்; நீங்கள் அந்த அப்பனை உங்களுக்குத் தெரிந்த எந்த வழியிலாவது வழிபடுங்கள்; அதற்குத் தக்கவாறு அருள்பெறலாம் என்பதை.

அப்பனை நந்தியை ஆரா அழுதினை  
ஒப்பில் வள்ளிலை ஆழி முதல்வனை  
எப்பரி சாயிதும் ஏத்துமின் ஏத்தினால்  
அப்பரி சீன் அருள்பெற நாமே  
என்ற பாடலால் விளக்குகிறார்.

மும்மூர்த்திகளையும் சோதித்துப் பார்த்து, முன்றிற்கும் தொடர்ச்சி ஓரிடமேயாகும்; உலக மக்கள் இதனைப் பேசித்துப் பேசிப் பினாங்குவது முறையல்ல என்கிறார். 'ஆதிப் பிரானும், அணிமணி வண்ணனும்' என இறைசிலை எடுத்துரைத்து, பின் வேதாகமச் சிறப்புப் பேசுகின்றார். வேதத்தைவிட அறம் இல்லை; வேதத்தை ஓதியே நமது ஞானிகள் வீடு பெற ரூர்கள் என்றும், ஆகமம் இருபத்தெட்டும் அண்ணல் அருளால் அருளப்பட்டன என்றும் கூறி, அவற்றின் பெயரைக் காமிகம் முதல் வாதுளம் ஈருக 28 என்பதை விளக்குகிறார். வேதாகமங்களைக் கூறுதற்கு உரிய அந்தனர்களை, 'அறுதொழில் பூண்டுளோர்' என்றுகூறி, அவர்கள் சத்தியம், ஞானம், உணரவு, பக்கி, பரனுண்மை முதலிய பண்பாடுகள் வாய்ந்த வராய் விளங்கவேண்டுமென விளக்குகிறார். அந்தனராயினும், அடியாராயினும், அரசராயினும், யாவரேயாயினும் அவர்களுக்குரிய வேடங்களைப் புணவதால்மட்டும் பயனில்லை, அவ்வேட நெறியில் நிற்றல் வேண்டும் என்பதை.

வேட கெறிநில்லார் வேடம்பூண் டென்பயன்  
வேட கெறிநிந்போர் வேடமே மெய்வேடம்  
வேட கெறிநில்லார் தம்மை விறல்வேந்தன்  
வேட கெறிசெய்தால் வீடது வாகுமே

என இப்பாடலால் நன்கு விளக்கிக் காட்டுகின்றார். உலகத்திலுள்ள நமக்குச் சில ஒழுக்கங்களை வரையறை செய்வதே முதல் தங்கிரத்தின் உயிரிய நோக்கமாய் அமைந்துள்ளது. இறைவனை நாள் தோறும் ஒரு பச்சிலைபேனும் இட்டு வணங்கவேண்டும். இது யாவருக்கும் எளிதில் இயலும். அதுபோலவே ஒரு பசவுக்கு ஒருப்பி புல் உதவுதல் யாருக்கும் எளிதே, நாம் உண்ணும்போது ஒரு கைப்பிடி உணவை மற்றவருக்குக் கொடுத்து உண்ணவேண்டும். எல்லோரிடத்தும் இன்னுரைபேசி வாழ்வதே சிறப்புடையது என்றும் உபதேசிக்கின்றார்.

முதல் தங்கிரம் காரணகம சாரம் என்பர். சித்தாந்தம் கூறும் முப்பொருள்கள் பதி, பச, பாசம் ஆகும். பதி எவ்வாறு அநாதியோ, அது போலவே பச, பாசங்களும் அநாதியேயாகும். சிலர் ஆன்மாவை ஆண்டவன் தான் படைத்தான் என்பார்கள். அவ்வாருயின் ஆண்டவனை யார் படைத்தார்கள் என்னும் கேள்விக்குப் பதில் கூற முடியாது இடர்ப்படுவர். உண்மையில் நம்மைக் கடவுள் படைக்கவில்லை. அவரைப் போலவே நாமும் அநாதியாகவே இருக்கிறோம். செம்பிற் களிம்பு போன்ற நம்மைப் பாசங்களும் அநாதியாகவே பற்றி சிற்கின்றன. பாசம் ஆன்மாவைப் பற்றுமேதவிர, இறைவனைப் பற்றுது. குரியன் போல் கடவுள். இருளைப் போன்றது பாசம்; குரியனையும் இருளையும் பார்ப்பது ஆன்மா. ஆதலால் ஆன்மா சார்ந்ததன் வண்ணமாய், பதியைச் சார்ந்து பதியேயாகவும், பாசத்தைச் சார்ந்து பாசபந்தம் உடையதாகவும் இருக்கிறது. குரியனுக்கு இருள் தெரியாது. இருட்டுக்கோ குரியனைத் தெரியாது. நமக்கோ இரண்டினையும் தெரியும். இதுதான் நமது பெருமை.

பதிபச பாசம் எனப்பகர் முன்றில்  
பதியைப் போல்பச பாசம் அனுதி  
பதியைச் சென்றனலு காப்பச பாசம்  
பதியனு கில்பச பாசம் நிலாவே

சுவாமி விவேகானந்தர் அமெரிக்காவில் சிகாகோ சமய மாநாட்டில் பேசும்போது ஒருவர் நமது உருவ வழிபாட்டை இகழ்ந்து வரைத்தார். மற்றொருவர், நீங்கள் விக்கிரகங்களை ஏன் வழிபடுகிறீர்கள்? எனக் கேட்டார். அதற்கு விவேகானந்தர் சிறிது பஞ்சை எடுத்துக் காட்டி, “குரியனில் இருக்கிற தீயைக் கொண்டு இந்தப் பஞ்சைக் கொளுத்த யாருக்காவது முடியுமா?” என்று கேட்டார். அவர்கள் முடியாது என்று சொன்னார்கள். “நான் கொளுத்துகிறேன், பாருங்கள்” எனக் கூறிப் பஞ்சைச் சூரியனுக்கு நேராகப் பிடித்துக்கொண்டு, மற்றொரு கையில் சூரிய காந்தக் கண்ணுடியைப் பிடித்தார், கண்ணுடி சூரியனுடைய வெப்பத்தை எடுத்துப் பஞ்சைத் தீப்பற்றச் செய்தது. பஞ்சில் தீப்பிடித்து எரிவதை எல்லோரும் கண்டார்கள். “இப்படிச் செய்துகாட்ட எங்களுக்கும் தெரியுமே” என்றனர் சபையினர். உங்களுக்குத் தெரியும், ஆனால் அதில் அனுபவம் இல்லை; அனுபவம் இருந்தால் விக்கிரக வழிபாட்டைக் குறை கூறி இருக்கமாட்டார்கள்; சூரியன் கடவுளைப் போல் விளங்குகிறார்; பஞ்சைப் போல் ஆன்மா விளங்குகிறது; ஆன்மாவுக்குக் கடவுள் அருளை நேரிலே பெற்றுக் கொள்ள முடியவில்லை; சூரியகாந்தக்கண்ணுடி போல் எங்களுடைய திருவருவங்கள் விளங்குகின்றன; அத்திருவருவங்கள், கடவுளின் சக்தியை எடுத்து வழிபடுபவர்களுக்குத் திருவருளை வழங்குகின்றன என்று கூறினார். அப்பொழுதுதான் திருவருவ வழிபாட்டின் அவசியத்தை மேலொட்டார் அறிந்து வியங்களை நேரிலே பெற்றுக் கொள்ள முடியவில்லை; சூரியகாந்தக்கண்ணுடி வெகுகாலத்திற்கு முன்னரே.

சூரிய காந்தமும் குழ்பஞ்சகம் போலவே சூரிய காந்தம் குழ்பஞ்சைச் சுடமாட்டா சூரியன் சங்நிதி யில்கடு மாறுபோல் ஆரியன் தோற்றமுன் அற்ற மலங்களே என்ற பாட்டில் உவமையால் விளக்குகின்றார். இவ்வாறு இறைவன் தன்மையையும், அதனை வழிபடும் முறைகளையும் விளக்கிய திருமூலர், ஆன்மாக்களைப் பற்றிச் சில அருமையான

கருத்துக்களைப் பேச முற்படுகிறார். உயிர்கள் நல்லொழுக்க நெறி கடைப்பிடித்து ஒழுகினால் இறையருள் பெறலாம் என்பதை வலியுறுத்தி வந்த திருமூலர், நாம் சிறப்பாகக் கொண்டிருக்கும் யாக்கக்கூடிய செல்வமும் இளமையும் நிலையாமையுடையன என்னும் உணர்ச்சியை ஊட்டுகின்றார். யாக்ககை நிலையாது. உடம்பினுள் ஆன்மா சின்று உடம்பை இயக்குகின்றது. நம் நாட்டுத் திருவிழாக்களில் சுவாமி எழுந்தருள்மொது பூதங்கள் என்னும் சில கூடுகளைத் தூக்கிக் கொண்டு வருகிறார்கள். பல வடிவங்கள் கொண்ட அக்குடுகளினுள் சில பையன்கள் மறைந்து சின்று அதனை இயக்குகிறார்கள். பையன்கள் பூதங்களினின்று வெளிப்பட்டு விட்டால், பூதங்கள் ஆடாமல் அசையாமல் கிடக்கின்றன. அதுபோல் நம் உடம்பினுள் ஆன்மா விளங்குகின்றது. அது இன்ன வேலை உடம்பை விட்டுப் போகும் என யாருக்கும் தெரியாது. முட்டைத் தோட்டினுள் இருந்து குஞ்சு வெளிப்படுவது போலவும், சட்டையைக் கழற்றிவிட்டுப் பாம்பு போவது போலவும் ஆன்மா உடம்பை விட்டுப் போய் விடும். அதைத்தான் மரணம் என்கிறோம். மரணம் எதிர்பாராமல் வருவதை வெடிக்கை யாகக் காட்டுகிறார்.

ஒருவர், வீட்டில் அறுக்கவை உண்டிசமைக்கச் சொன்னார்; சமைத்த உணவை நன்றாய் உண்டார்; அழகிய தன் மைனவியோடு ஆனந்தம் அனுபவித்தார்; இவ்வாறு இருக்கும் போது இடப்பக்கம் நோகிறது என்றார்; படுக்கையில் கிடங்தார்; கிடங்தவர் இறக்கொழிந்தார். இதனை,

அடப்பண்ணி வைத்தார் அடிசிலை உண்டார் மடக்கொடி யாரோடு மந்தணங்கொண்டார் இடப்பக்க மேலை நொந்தது என்றார் கிடக்கப் படுத்தார் கிடங்தொழிக் தாரே

என்ற பாட்டால் விளக்குகின்றார். அப்படி இறந்தபோது ஊராள் எல்லாம் கூடி அழுவர். இறந்தவன் பேரினை நீக்கி, அவன் உடம்பைப் பினம் என்று பேசுவார். மயானத்துக்குக்

கொண்டு சென்று ஈமத்தீயை மூட்டிப் பொடி படச் சூவார். அதன்பின் நினில் மூஷ்கி இவனைப் பற்றிய நினைவுகள் அனைத்தையும் கழுவிலிட்டு வீடு திரும்புவர். இதனை,

ஷரேவங்கடி ஒலிக்க அழுதிட்டுப்  
பேரினா நீக்கிப் பணமென்ற பேரிட்டுச்  
குறையங் காட்டினை கெண்டுபோய்க் கட்டிட்டு  
நினில் மூஷ்கி நினைப்பொழிந் தார்களே

என்று விளக்குகின்றார். அப்படி உயிர்போன உடம்பையும் காக்கை கொத்தித் தின்றால் என்ன? கண்டார்கள் இகழ்த்தால் என்ன? பாலை வார்த்தால் என்ன? பல்லோர் பழித்தால் என்ன? இவற்றில் ஒன்றும் பயனில்லை. இதனை,

காக்கை கவரிலென் கண்டார் பழிக்கிலென்  
பால்துளி பெய்யிலென் பல்லோர் பழிக்கிலென்  
தோற்கையுள் நின்று தொழிலறச் செய்துட்டுங்  
குத்தன் புறப்பட்டுப் போனஇக் கூட்டடையே  
என்ற பாடலால் கூறியருளுகின்றார்.

இவ்வாறு யாக்கை நிலையாமை போல, நமது செல்வமும் நிலையாததே ஆகும். செல்வம் அருட்செல்வம், பொருட்செல்வம் என இரு வகைப்படும். பொருட்செல்வம் உடலைப் பேணும். அருட்செல்வம் உயிரைப் பேணும். தேன்கூட்டில் தேனைச் சிறிது சிறிதாகப் பெருக்கி, அப்படிப் பெருக்கிய சுக்கள் தேனை உண்ணக் காத்துக் கொண்டிருக்க, வலியுடைய மனிதன் ஒருவன் அக்கூட்டி மூள்ள தேனைத் தன் ஆற்றலால் கவர்வது போல, நமது செல்வத்தை வலியுடையார் ஒரு காலத்தில் கவரக்கூடும். அருட்செல்வமோ எவராலும் கவரமுடியாத செல்வம், ஆகவே அப்பொருட் செல்வத்தை நமக்குத் தந்தது இரப்பவர்க்கு ஈயவே. ஆதலால் யார் நம்மிடம் வந்து இரங்கபோதிலும், அவர் களுக்குக் கொடுக்கன். அவர் இவர் என்று இரப்பவரை ஆராய்ச்சி செய்யாதீர்கள். பசித் தவர்களுக்குக் கொடுத்து உண்ணுங்கள். பழுமையானதாய்க் கெட்டுப்போன உணவுப் பொருள்களை உண்ணுதிர்கள். நல்லுணவை விருப்பத்தோடு சாப்பிடுங்கள். விரைவாக உண்ணுமல் மெதுவாகச் சாப்பிடுங்கள்.

காக்கைக்குச் சிறிது இரை கொடுக்கன். காகம் தன் இனத்தைக் கூவி அழுத்து இனத் தோடு உண்பதைக் கண்டு, நாமும் இனத் தோடு சேர்ந்து உண்ணவேண்டும் என்ற அறிவைப் பெறுங்கள்.

என்றைக்காவது ஒருநாள் யமன் வருவான். அப்போது அவனிடம் உங்களை மறைக்க முடியாது. வறிஞன் என்றே, செல்வன் என்றே அவன் நினைக்கமாட்டான். இளைஞன் என்றே, முதியன் என்றே அஞ்சான். அவன் வருவதற்கு முன்னரே நல்லறம் செய்யுங்கள். இதனை,

வன்மையில் வந்திடும் கூற்றும் வருமுன்னம்  
தன்மையு நல்ல தவம்செய்யும் நீரே

என்ற அடிகளால் விளக்குகிறார்.

நல்ல தவத்தில் மிக்க பெரியோர்களுக்கு உணவு கொடுப்பது மூன்று புவனமும் உண்டதை கீர்க்கும். செல்வம் நிலையாதது போல், நமது இளமையும் நிலையாதது. கீழ்த் திசையில் செங்கதிர் பரப்பி வீறுடன் எழுங்கு விளங்கிய குரியன், மேற்கே தவழ்ந்து வீழ்ந்து மறைவதையும், கன்று பிறக்கு எருதாப் புதிர்க்கு கிழமாப் மடிவதையும் நாம் நேரிலே பார்க்கின்றேம். அதுபோல் நாமும் பிறங்கு, வளர்ந்து, செழித்து, வாழ்ந்து, மடிவோம் என்பதை நினைக்காமல் வாழ்கிறேம்.

காளைப் பருவத்தில் மெல்லியில் மாதர் தம் காதலரைக் கரும்புபோல் கருதி விரும்பிச் சேர்ந்து, பின் முதிர்ந்த நிலையில் காஞ்சிரங்காப் போல் கருதி விலகுகின்றனர். இங்நிலையாமை களை உணராமல் சிற்சில மாந்தர் கொலை, களாவு, கள், காமம், பொய் முதலிய பாதகங் களைச் செய்து இறையருளுக்கு இலக்காகாமல் மாண்டொழிகின்றனரே; இது எவ்வளவு மதியீனம்.

விரும்புவர் முன்னை மெல்லியன் மாதர் கரும்பு தகர்த்துக் கடைக்கொண்ட நீர்போல் அரும்பொத மென்முலை ஆயிமை யார்க்குக் கரும்பொத்துக் காஞ்சிரங் காயும்ஒத் தேனே என்பது திருமங்கிரம்.

சிலர் உயிர்களைக் கொன்று தின்கிறார்கள். புலால் உண்பவர் புலையர்களே, இவர்களையமனுடைய தூதுவர் நரகத்தில் தள்ளித் துன்புறுத்துவர்.

பொல்லாப் புலாலே நூகரும் புலையரை எல்லாருங் காண இயமன்றங் தூதுவர் செல்லாகப் பற்றிய தீவாய் நரகத்தில் மல்லாக்கத் தள்ளி மறித்துவைப்பாரே.

கொல்லாதவர்களைக் கொல்லச் செய்தவர் களும், தின்னுதவர்களைத் தின்னச் செய்தவர் களும், பன்றி முதலிய இழிந்த பிறப்புக்களை எடுத்துமூல்வர். பிறர் மனைவியை விரும்புவதை அழகிய உவமையால் கூறுகின்றார். பிரிய முள்ள தமது மனைவி விட்டிலிருக்க, அயலான் மனைவியை விரும்புகிறவர்கள் பலாப்பழுத்தை உண்ணத்தெரியாமல், ஈச்சம்பழுத்தை விரும்பி அலைசின்றவர்களே ஆவார்கள். இதனை,

ஆத்த மனையான் அகத்தில் இருக்கவே காத்த மனையானைக் காமுறுங் கானையர் காய்ச் சபலாவின் கனிஉண்ண மாட்டாமல் ஈச்சம் பழுத்துக் கிடருந்த வாரே

என்ற பாடலால் விளக்குகின்றார். மேலும், இவர்கள் தேமாங்கனியை அறையிற் புதைத்து வைத்து, புளிய மரமேறி புளியறுத்து உண் பவரோடு ஒப்பாவர் என்றும் கூறுகின்றார்.

இவ்வாறே கள்ளுண்டு கனித்தலும் ஒரு பெரிய தீய ஒழுக்கமோகும் என்று குறிப் பிடுகின்றார். ஆதலால் கொலை, களவு, கள்,

காமம், பொய் முதலிய பாதகங்களை விட்டு. யாரிடத்தும் அன்புடையராய், நல்லொழுக்கம் கடைப்பிடித்து நாம் நடக்கவேண்டும். நான் நீண்டஞேரம் பேசுவிட்டேனுதலால் ஒன்று மட்டும் சொல்லி முடித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

அன்பு வேறு; சிவம் வேறு அல்ல. அன்பே சிவம் என்பதை,

அன்பும் சிவமும் இரண்டென்பர் அறிவிலார் அன்பே சிவமான தாரும் அறிவிலார் அன்பே சிவமான தாரும் அறிக்தமின் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருங் தாரே

என்னும் பாடலால் கூறுகின்றார். அன்போடு உருகி, அகம் குழழுந்தால் இறைவனை அடையலாம் என்பதைக் கூறி, பின் கல்வி கேள்வி நடுங்கைமை முதலிய நல்ல குணங்களை அணி கலன்களாகப் பூண்டு மனிதர்கள் வாழ வேண்டுமென்று அவர்கள் வற்புறுத்தியிருக்கிறார்கள் என்பதைக் கூறி கொண்டு, எனக்கு இந்த வாய்ப்பைத் தந்தருளிய பூர்வீ-ல-பூர்வீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கு என்னுடைய நன்றியை வணக்கத்துடன் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

இரண்டாந் தந்திரம்:

பொருள்: 'ஜந்தொழில்'

சித்தாந்தப் புலவர்மணி,

பாலகவி, திரு. வே. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள்

தேவகோட்டை

கண்ணுதலும் கண்டக்கறையும் கரங் தருளி, மண்ணிடையில் மாக்கள் மலமகற்ற எழுந்தருளி வீற்றிருக்கும் ஸ்ரீலூரீ குருமகா சங்கதானம் அவர்கள் திருவடிக் கமலங் கனுக்கு என்னுடைய தாழ்மையான வணக் கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகின்றேன். அறிவு சான்ற தலைவர் அவர்களே! அன்பு சான்ற பெருமக்களே! வணக்கம்.

இந்த நல்ல நாளிலே திருமலதேவநாய ஞாது சிறந்த திருவருளைப்பற்றி நின்று, உங்களிலே ஒருவனுக அடியேன் ஆகும்படிச் செய்த ஸ்ரீலூரீ மகாசங்கதானம் அவர்களுக்கு மீண்டும் எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன். இப்பொழுது எனக்குத் திருமலின் திருமந்திரத்திலே இரண்டாந் தந்திரத்திலுள்ள ஜந்தொழிலைப் பற்றிப் பேச மகாசங்கதானம் அவர்கள் கட்டளையிட இன்னார்கள். அதனை நிறைவேற்றுவதே என் கடமையாகும்.

தமிழ் நாட்டிலே இன்று பல்வேறுன தமிழ்ப் பாடல்கள் ஒளிந்து கொண்டிருக்கின்றன. சிறப்பு முகரம் போட்டுக் கூற எனக்கு இங்டமில்லை. அப்படி ஒளிந்தது போக எஞ்சியிருக்கும் நூல்களைப் பார்த்தால் நாம் எந்த நூலைப் படிக்கிறேமோ அதி லேயே ஆழங்க சிந்தனையைச் செலுத்திவிடுகின்றோம். சங்க நூல்களை எடுத்துக்கொண்டால் அதிலே புகுந்தோர் மீண்டும் எழுந்துவர இயலாது அதிலேயே மூழ்கி விடுகின்றனர். இம்மாதிரியாக ஒவ்வொரு துறையிலும் பல சிறந்த நூல்கள் நமக்கு எஞ்சியவற்றில் கிடைக்கின்றன. அப்படிப்பட்ட சிறந்த பல நூல்களில் சமயத் துறையில் நமக்கு முன் னணியாக இருப்பது திருமலர் திருமந்திரமே

யாகும். திருவாவடுதுறையில் இத்திருமந்திர மாநாட்டில் பேசுவதனால் திருமந்திரத்தை உயர்த்திப் பேசவேண்டுமென்கின்ற எண்ண மில்லை. ஓராண்டு தவம் கிடங்கு ஒரு பாட்டு வீதம் மூவாயிரம் ஆண்டு மூவாயிரம் பாட்டு இயற்றினார் என்பதை எண்ணும்போது அவருடைய காலம் கி. மு. வா? அல்லது கி. பி. யா? என்ற இடர்ப்பாடு எழும். அதைப்பற்றி நக்குக் கவலையில்லை. அவருடைய பாடல் கனுக்கு உண்மை உரை காணவேண்டுமானால் அவரே இங்கு கேரில் வந்து சொன்னுலையிய நம்மவர்களில் எவரோ ஒருவர் உரை எழுதி அர் என்றால் அது ஆராய்ச்சி அளவிலும், மக்களுடைய அறிவு வளர்ச்சிக்குத் தக்கபடியும் இருக்குமேயொழிய திருமலரின் உள்ளக் கிடக்கைகள் அனைத்தையும் அந்த உரையிலே காணமுடியாது.

திருமுறைகள் பன்னிரண்டு, அவற்றில் திருமந்திரம் பத்தாவது திருமுறையாக விளங்குகின்றது. சிவஞானபோதச் சூத்திரங்கள் பன்னிரண்டு; அவற்றில் பத்தாவது சூத்திரம்,

'அவனே தானே யாகிய அந்நெறி  
ஏகனுகி இறைபணி சீற்க  
மலமாயை தன்னெடு வல்லினை இன்றே'

என்பது. பன்னிரு திருமுறைக் கருத்துக்களும் முறையாகப் பனிரண்டு சிவஞானபோதச் சூத்திரங்களில் தொகுத்துக் கூறப்பெற்றுள்ளன என்று பெரியவர்கள் சொல்லுவார்கள். அந்த முறையில் உயிர்கள் மலம் மாயை முதலிய அழுக்குப் பொருள்களிலிருந்து நீங்கி, சிவப்பேறு பெறுதற்குரிய பெருசிலையைச் சொல்லும் பத்தாஞ் சூத்திரப் பொருள், திருமந்திர மாக அமைந்திருக்கிறது ஓர் சிறப்பு. அதிலும் குறிப்பாக உயிர்களின் மல நீக்கத்திற்கு

இடமாய் இருக்கின்ற ஐங்தொழில்களைப் பற்றிப் புதிய குறிப்பு அதன் இரண்டாங் தந்திரத்தில் அமைந்திருக்கிறது என்பதையும் நாம் நினைவு கொள்ளுதல் வேண்டும். இப்பொழுது திரு மந்திரப் பதிப்புக்களில் 3069 பாடல்கள் காணப்பெறுகின்றன. 3000 பாடல்களே அவர் பாடினார் என்று அகச்சான்று கிடைக்கிறது. அதிகப்படியான 69 திருப்பாடல்கள் பூவோடு சேர்ந்த நார் மணம் பெறுவதுபோல அவருடைய பாடல்களோடு இயைந்து வருவதாலும், நாம் அந்தச் செருகு பாடல்களைக் கண்டு பிடித்துப் பிரிக்க முடியாத நிலையில் அவைகள் உண்மைப் பாடல்களோடு ஒன்றி விட்டபடியாலும், அவைகளையும் சேர்த்து நாம் ஏற்றுக் கொள்ளுவதில் நமக்கு ஒன்றும் குறை வராது.

படைத்தல் காத்தல் அழித்தல் மறைத்தல் அருளால் ஆகிய ஐங்தொழில்களையும் உயிர்களிடத்து வைத்த கருணையால் ஆண்டவன் ஒருவனே செய்துகொண்டிருக்கிறான். இந்த ஐங்து தொழில்களும் அவன் கருணையிற்பாற்பட்டன என்று குறிக்கும்பொழுது, படைத்தலும், காத்தலும், அருளுமாகிய மூன்றை அருட்செயல் என்று சொல்லுவது ஒருவாறு பொருந்தும். ஆனால் அழித்தலும், மறைத்தலுமாகிய இரண்டையும் அருட்செயல் என்று சொல்லுவது எவ்வாறு பொருந்தும் என்ற வினா எழுகின்றது. இந்த வினாவிற்கு விடை கூறுவோர் போன்று, சிவஞானபோதத்தின் வழிநூலாசிரியராகிய பூர்வீ அருணாந்திசிவாசாரியசுவாயிகள், தமது சிவஞான சித்தியாரில் அழிப்புத் தொழிலும் கருணையின்பாற்பட்டது என்று விளக்குகிறார். ஒரு பொருளைப்பற்றி ஐயம் சிகழ்ந்ததாகில் அவ்வாறு சிகழ்ந்த ஐயம் அறிவுக்குப் பொருந்துவதா? வேறானதா? என்பதைச் சிந்தித்துப் பார்த்து அந்த ஐயம் கொண்டவரது கருத்தைப்பற்றி முடிவுசெய்து கொள்ளும் வழியைச் சிவஞான சுவாயிகள் தமது பாஷ்யத்தில் காட்டியுள்ளார்கள், சில வினாக்களை எழுப்பிக்கொண்டு அவற்றிற்கு விடை தேட்ட தொடங்கும்போது “நன்றே

கடாயினுய்” எனத் தொடங்கியும்; வேறு சில வினாக்களை எழுப்பிக்கொண்டு அவற்றிற்கு விடைதேட்ட தொடங்கும்போது “அறியாது கடாயினுய்” என்று தொடங்கியும் அந்தச் சங்கையை நீக்குவார்கள். எந்த முறையில் அழித்தலும், மறைத்தலுமாகிய தொழில்கள் அருளிப் பாட்டிற்கு உரியன என்று வினா வைது “நன்றே கடாயினுய்” என்று சொல்விக்கொண்டு விடை இறுக்க வேண்டிய விஷயமாகும்.

காலையிலிருந்து மாலைப் பொழுதுவரை ஒயாது உழைத்த ஒருவனுக்கு அயர்வு நீங்கும் பொருட்டுப் பஞ்சனை மெத்தை கொடுத்து அவைனைப் படுத்து உறங்கச் செப்வானுலை அவன் செய்த உதவியை அந்த உழைப்பாளி எவ்வாறு பாராட்டுவான் என்று சிறிது சிந்தித்துப் பார்க்கவேண்டும். இடைவிடாது பிறப்பு இறப்புக்கள் ஏற்பட்டு, அதனால் வருகின்ற இன்பத் துன்பங்களில் உழல்கின்ற ஆண்டவனின் பேருதவி அப்பொழுதுதான் நன்கு விளங்கும். படைத்தல், காத்தல், அழித்தல் ஆகிய மூன்று தொழில்களும் பிரமன், விஷ்ணு, ரூத்ரன் ஆகிய மூவரும் செய்யும் தொழில்கள் என்பது எல்லோருக்கும் தெரியும். அத்தொழில்களை அவரவர்கள் தங்களுடைய சுதந்திரத்தால் செய்கின்றார்களா என்பது தெரிந்து கொள்ள வேண்டிய விஷயம். வேதங்களில் சதுர்த்தப் பிரமம் என்று குறிக்கப் பெறுகின்றது துரியமூர்த்திதான். சித்தாந்தசாத்திரங்களில் பரசிவம் என்று குறிக்கப் பெறுகின்றது. அவரது அனுமதி பெற்றே அவருடைய சன்னிதியில் இருந்துகொண்டு மும்மூர்த்திகளும் முத்தொழில்களைச் செய்கின்றார்கள் என்பது பெரியோர்கள் கண்டிருந்துண்மை. இதனைப் பரஞ்சோதிமுனிவர்,

‘முவண்ணல் தன் சன்னிதி முத்தொழில் செய்ய வாளா மேவு அண்ணல்’

என்று கூறுகிறார். ஐங்தொழில்களில் முதல் மூன்றுக்கும் மும்மூர்த்திகள் கர்த்தாக்களாக, பின்னே குறிக்கப்பெறுகின்ற இரண்டுக்கும்

கார்த்தாக்களாக மகேஸ்வரன், சதாசிவன் என்ற இரண்டு மூர்த்தங்கள் குறிக்கப் பெறுகிறார்கள். இறைவன் உலகப் படைப்பிற்குக் கார்த்தாக்களாக யாரையும் கொள்ளவில்லை. இச்சாமாத்திரம் பிரபோ சிருஷ்டி: என்று சினைத்த மாத்திரத்திலே ஆண்டவனுடைய படைப்பு சிகழ்கின்றது என்பதைச் சொல்லுவார்கள். பெருமான் உலகப் படைப்பு சிகழ் தற்கு வேத பஞ்சாதியை ஓதிக்கொண்டிருக்கிறார்கள் என்று வைணவச் சான்றேர்களும் சொல்லக் கேட்டிருக்கிறேன்.

மும்மூர்த்திகளும் முத்தொழில்கள் செய்கின்ற உரிமை அவரவர்களுக்கு எப்படிப் பட்டது என்பதை விளக்கமாகச் சொல்ல வேண்டுமென்றால் இன்று பகல் நான் இங்கு வந்த பிறகு எனக்கு ஆதீனச் சிப்பங்கிகள் சிற்றுண்டி தந்து உபசரித்ததுதான் எனக்கு சினைவுக்கு வருகிறது. தந்தவர்கள் ஆதீனச் சிப்பங்கிகள் என்றாலும் அவர்கள் தந்தது அவர்களுடைய சுதந்திரத்திலே இல்லையென்பதும், ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுடைய கட்டளைப்படி தந்தார்கள் என்பதும் நான் உங்களுக்கு எடுத்துச் சொல்லவேண்டிய தில்லை. அதுபோலத்தான் செய்யும் க்ர்த்தாக்களாக மும்மூர்த்திகளும், செய்விக்கும் கார்த்தாவாகச் சிவபெருமானும் இருக்கின்றார்கள் என்பதை அறிந்துகொள்ளுதல் வேண்டும். இறைவனுடைய திருவுருவங்களில் ஜூந்தொழி லுக்கும் உரியதாகச் சொல்லப்பெறுவது அம்பலவானர் திருவுருவம். அந்த அம்பலவான மூர்த்தியை ஆன்மார்த்த மூர்த்தியாகக் கொண்டு பூசனை செய்து வருகின்ற திருவாவடு துறையில்லாமல் வேறு எந்த இடத்திலும் இந்த ஜூந்து தொழிலைப்பற்றிப் பேச உரிமை கிடையாது.

சேக்கிழார் பெருமான் திருத்தொண்டர் புராணம் செய்யும்நாளில் தங்கும் இடமாகச் சிதம்பரத்தைக் கொண்டிருந்தார். தென் குட்டில் எவ்வளவோ திருத்தலங்கள் இருக்கின்றன. அப்படி இருந்தும் சிதம்பரத்தை

அவர் தேர்ந்தெடுத்திருக்கச் சிறந்த காரணம் உண்டு. அது திருத்தொண்டர்களாகிய நாயன் மார்கள் பாசத் தலையினின் றும் விடுபட்டுச் சிவப்பேறு பெற்றதாகிய வரலாற்றைக் கூறுதற்கு, அப்பேறு பெறுவதற்கு வழிசெய்து தருகின்ற ஜூந்தொழில்களனம் ஆடுகின்ற அம்பலவானரது நல்லிடமே ஏற்றது எனக் கொண்டதாகும். அந்த நடராஜுப் பெருமான் உமாபதி சிவத்தின் பெருங்கருணையால் இந்தத் திருவாவடுதுறைத் திருத்தலத்தில் எழுந்தருளி இருக்கின்றாதவின் அந்த ஜூந்தொழிலைப்பற்றி இங்கே பேசுவதற்குப் பெரிதும் இயைபு உண்டு.

எந்தப் பொருளையும் அறிவுகொண்டு ஆராய்ந்து காண்கின்ற முடிபு முடிந்த முடிபாக இருக்கமுடியாது. அதற்குத் தக்க சான்று இன்றைய மேலைநாட்டு விஞ்ஞான ஆராய்ச்சி. நேற்றுக்கண்ட ஒன்றை பிழை உள்ளது என இன்று முடிவு செய்கிறார்கள். அருளால் காண்கின்ற முடிபே முடிந்த முடிபாக அமைந்திருக்கும். ஆகவே இதைன் 'அறிவுறிந்ததெல்லாம் அச்தாகும்' என்று ஞானசாஸ்திரம் கூறுவதால் அறியலாம். திருமூலதேவரது திருமந்திரக்கருத்துக்களை அறிவுக்கண்கொண்டு அறிகின்ற முறையை ஒரு புறத்தே வைத்துக்கொண்டு. அருட் கண்கொண்டு பெறுகின்ற முறையை நாம் மேற்கொள்ளுதல் வேண்டும். அதற்குத் திருக்கயிலாய மலையிலிருந்து வருகின்ற ஞான பரம்பரையாகிய திருவாவடுதுறை ஆதீனம் நமக்கு ஒரு சிறந்த பற்றுக்கோடாக அமைந்துள்ளது.

'தோற்றம் துடியதனில் தோழும் திதிஅமைப்பில் சாற்றியிடும் அங்கியிலே சங்காரம் - ஊற்றமா ஜன்று மலர்ப்பதத்தில் உற்றிரோ தம்முத்தி நான்ற மலர்ப்பதத்தே நாடு'

என்பது உண்மை விளக்கம். இதில் கூத்ததப் பெருமானிடத்துத் திருக்கரத்தில் இருக்கின்ற உடுக்கையே படைப்பிற்குக் காரணமாக இருப்பது என்பது அறிவிக்கப்பெறுகின்றது. நாதத்துவத்திலிருந்து உலகம் தோன்றியது என்பதும் இங்கே சிந்திக்கத் தக்கதாகும்.

சுத்த மாயையில் நாத தத்துவமே முதலில் தோன்றுகின்றது என்னும் சைவ சித்தாங்த உண்மையும் இங்கே ஸ்னைவுசூரத் தக்கது.

அருவம் எப்படி உருவமாகி வரும் என்பதைச் சிவஞானபோதத்தில் ஆசிரியர் விளக்கிக்காட்டுகிறார். இறைவனது ஸ்லைக்கைச் சொருபம், சுத்தம், வயம், போகம், அதிகாரம் என்று ஜங்கு வகையாகக் கூறுவார்கள். சொருபாசிலை என்பது பராவிவம் பராசக்தியோடு கலங்கு உயிர்களைப்பற்றிக் கருத்துக் கொள்ளா திருக்கிற ஸ்லை. அது உயிர்களிடத்துக் கருணை நோக்கம் செலுத்துகின்றபோது மற்றைய நான்கு ஸ்லைகளையும் அடைகிறது. அப்படி அடைவதற்கு ஆயிரத்தில் ஒரு கூற்றிலிருந்து அருள் சக்தியையும், அதில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூற்றிலிருந்து இச்சா சக்தியையும், அதில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூற்றிலிருந்து நூன சக்தி யையும், அதில் ஆயிரத்தில் ஒரு கூற்றிலிருந்து கிரியா சக்தியையும் ஆக்கிக்கொண்டு உலகத்து உயிர்களின் உய்தியில் ஆண்டவன் கருத்துக் கொள்கிறேன். காணப்படுகின்ற இந்த உலகம் எப்போதும் இப்படியே இருப்பதில்லை. மழுத் தண்ணீர் இன்று உருவம் பெற்றுக் காணப் பட்டாலும் இதற்கு முன் ஒரு காலத்தில் உருவமற்ற அருவப் பொருளாகக் காண முடியாத ஸ்லையில் இருந்தது என்பதை மேலை நாட்டு விஞ்ஞானிகளும் ஏற்றுக்கொண்டு பேசுகிறார்கள். அதுபோலவே இந்த உலகம் ஒரு காலத்தில் மாயை என்று சொல்லப்படுகின்ற அறிவுப்பொருளில் அடங்கி, உருவம் காட்டாதிருந்தது. அவ்வாறு உருவம் காட்டாதிருந்த உலகத்தை மாயையை விளக்கி மூன்று பகுதியாகச் செய்து உலகம் ஸ்தூல வடிவம் அடையும்படி இறைவன் செய்தான். அவ்வாறு அவன் படைத்த படைப்பு மூன்று ஸ்லையினது என்று நூன்கள் கூறுகின்றன. முதல் படைப்பும் இறுதிப் படைப்பும் ஆகிய இரண்டுக்கும் இடையில் இடைக்காலப் படைப்புகளும் ஸ்கழும் என்பது ஜங்கொழிலைப்பற்றிச் சொல்லும் நூல்களால் அறியப்படுகிறது. ஓர் உயிருக்குப் படைத்

தலும், காத்தலும், அபித்தலுமாகிய மூன்றும் மாறிமாறி ஸ்கழுதலும், மறைத்தலும் அருள் தலும் ஆகிய இரண்டும் ஒரே ஒரு தடவை ஸ்கழுதலும் உண்டென்பதை அறிந்துகொள்ளுதல் வேண்டும்.

இப்பொழுதுதான் மார்கழி கடங்கு தை வங்கிருக்கிறோம். திருவெம்பாவையை இந்த இடத்திற்கு ஸ்னைவு கொள்ளுவது பொருந்து வதாகும். திருவெம்பாவையின் இறுதிப் பாடல் ஜங்கொழில்கள்பற்றிப் பேசுகின்றது. ஆண்டவனுடைய திருவடி எல்லா உயிர் களுக்கும் தோற்றமாக, போகமாக, ஈருக, காணப்பெருத்தாக, அருள் தருவதாக அமைங்கிறது என்று மணிவாசகப் பெருங்கையார் அருளிச்செப்பதார். அந்த ஜங்கொழில் பற்றிய திருப்பாடல் திருமூலதேவரது ஜங்கொழில் விளக்கத்தை அடி ஒற்றி எழுந்தது என்று சொன்னால் அதனை ஏற்றுக்கொண்டே ஆகவேண்டும். மேலும் ஆகியும் அந்தமும் இல்லாத ஆண்டவனைப்பற்றி 'ஆகியும் அந்தமும் இல்லா அரும்பெருஞ்சோதி' என்று மாணிக்கவாசகப்பெருமான் தொடங்கியது திருமக்கிருத்தின் படைப்புப்பகுதியிலுள்ள,

ஆகியோ டங்கம் இலாத பராபரம்  
போதம் தாகப் புணரும் பராபரை  
சேகி யதனிற் பரங்கோன்றத் தோன்றுமாம்  
தீதில் பரையதன் பால்திகழி நாதமே

என்ற பாடலில் 'ஆகியோடு' அந்தம் இலாத பராபரம்' என்ற அடியை ஒத்திருக்கிறது. ஆகவே அவன் அம்மையை நோக்கினுலன்றி உயிர்களுக்கு நாதமில்லை என்பதைக் குறிக்கப் படுகிற ஆசிரியர் திருமூலர் 'போதமதாகப் புணரும் பராபரை' என்று கூறினார்கள். ஆண்டவன் அம்மையோடு கூடியவழியன்றி உயிர்க்கு நலம்கிடைக்க ஏதுவில்லை. அதனைக் கூத்தப்பெருமான் அம்மையை நோக்கி ஆடுகின்றார் என்ற சேக்கிமார் பெருமான் திருவாக்கும், அம்மை கூத்தப்பெருமானை நோக்கி மகிழ்ச்சின்றார் என்னும் அப்பர் சுவாமிகள் திருவாக்கும் அறிவுறுத்துகின்றன. ஆண்டவன்

உயிர்களுக்கு அருள்செய்ய விரும்பினால் அம்மையே அதற்கு வாயிலாக இருக்கின்றாள் என்பதற்கு நானசம்பந்தப் பெருமானுக்குப் பாலுட்டிய வரலாறு சான்று தருவதாகும். ஆகவே அவர்கள் இருவருங்கடிச் செய்கின்ற செயல்களே உயிர்களின் நற்பேற்றிற்கு இடமாதலால் அதனை 'ஒருவன் ஒருத்தி விளையாடலுற்றூர்' என்று திருமூலர் கூறினார். நாம் விளையாடுகின்ற விளையாட்டுக்கும் அவர்கள் விளையாடுகின்ற விளையாட்டுக்கும் மிக மிக வேற்பாடு உண்டு. நம்முடைய விளையாட்டால் நமக்கோ, பிறர்க்கோ ஏதும் பயனில்லை. அவர்களுடைய விளையாட்டு, எல்லாம் விளைக்கும் என்று அவர் கூறுகிறார். அந்த இறைசெயலால் சேதனம். அசேதனம் என்று சொல்லப்படுகின்ற இருவகை உலகங்களும் உண்டாகின்றன என்பதைத் 'திரு ஒன்றின் செய்கை செகழுற்றுமாமே' என்பதால் விளைக்கினார். இக்கருத்தமைந்த பாடல் வருமாறு:-

இருவன் ஒருத்தி விளையாடல் உற்றூர்  
இருவன் விளையாட்டும் எல்லாம் விளைக்கும்  
பிறவங்கள் தோறும் பயன்பல வன  
திருவொன்றிற் செய்கை செகழுற்று மாமே

‘மரம் வைத்தவன் தண்ணீர் விடுவான்’ என்பது நமது நாட்டுப் பழமொழி. உயர் திணையும், அஃறிணையுமாகிய பொருள்களைச் சுத்தமாயையை அடிப்படையாகக்கொண்டு படைத்த இறைவன் அவற்றின் வளர்ச்சியில் கண்ணுங்கருத்தும் கொண்டு அவை வளர்தற்கு ஏற்ற செயல்செய்வதும் இயல்பாகும். அந்தமுறையில் அவைகளைக் காப்பாற்றுகின்ற பெரும் பொறுப்பையும் அவனே ஏற்றுக் கொள்கிறுன் என்பதைத் திருமூலர் சொல்கின்றார். மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் சேதன சேதனப் பிரபஞ்சங்களில் அவனுடைய கலப்பும், நுழைவும் இருக்கிறதென்பதை ‘ஊனுர் உயிர்கலந்தான் உடல் புகுந்தான்’ என்று விளக்குகிறார். திருமூலர்,

புகுந்துநின் ஞன்வெளி யாய்இரு ணாகிப்  
புகுந்துநின் ஞன்புகம் வாய்இகும் வாகிப்  
புகுந்துநின் ஞன்ட வாய்உபி ராகிப்  
புகுந்துநின் ஞன்புந்தி மன்னிநின் ஞனே

இரண்டாவது திருமந்திர மாதாடு

என்ற பாடலால் அறிவுறுத்துகின்றார், எல்லாப் பொருள்களிலும் ஆண்டவனுடைய கலப்பு இருத்தவினாலே அவைகள் அவ்வைற்றின் தொழில்களை மாறுபாடின் றி சிகழ்த்துக்கொண்டிருக்கின்றன. எனவே அவற்றைக் காக்கின்ற கடமையும், அவனுடையதாக இருப்பதை நாம் அறிந்துகொள்ளலாம்.

இனி முன்றுவதாகச் சொல்லப்படுகின்ற அழித்தல் நான்குவகையாகத் திருமூலதேவரால் பேசப்படுகின்றது. திருவள்ளுவர் இறப்பையும் பிறப்பையும் விளக்குமுகமாக,

‘உறங்குவது போலும் சாக்காடு உறங்கி  
நிழிப்பது போலும் பிறப்பு’

என்று கூறினார். உறக்கமும் நிழிப்பும் நான் தோறும் நம்பிடையே சிகழ்கின்றவை. அந்த சிகழ்ச்சிகளை இடையெருது அனுபவிக்கின்ற நமக்கு அவை போன்றனவாகிய இறப்பும், பிறப்பும் ஆகிய இரண்டின் உண்மை விளங்காமலிருக்க இடமில்லை. இதனை அவத்தைகள் ஜாந்தனுள் மூன்றுவதாகக் குறிக்கப் பெறுகிற சமுத்தி அவத்தையும் முதலாவதாகக் குறிக்கப்பெறுகின்ற ஜாக்ராவத்தையும், அவற்றில் தொழிற்படுகின்ற கருவிகரணங்களும் ஆகியவைபற்றி விளக்கம் அறிந்தவர்கள் நான்கு உணருவார்கள். அந்த முறையில் நான் தோறும் நிகழ்கின்ற இறப்பை ‘சித்த சங்காரம் உறக்கத்து சீண் மூடம்’ என்பார் திருமூலர்.

இனி அடுத்தபடியான சாக்கிராவத்தைக்கு அப்பாற்பட்ட நிலையை வைத்து, சங்காரம் என்றும், கருவிகரணங்கள் தொழிலற்று உயிர் சடம்போலக் கிடக்கின்ற கேவலாவத்தை நிலையைச் சுத்த சங்காரம் என்றும் குறித்தார். அதற்கு அப்பாற்பட்டதாக இருக்கின்ற உய்த்த சங்காரம் என்பதுதான் ‘மீண்டு வாரா நெறி’ என்று மணிவாசகப் பெருந்தகையால் குறிக்கப்பெற்றது. அங்கே ஆண்டவனுடைய திருவருள் உண்மையாக ஆன்மாவைச் சார்ந்து, அது என்றைக்கும் அழியாதபேரின்டா நிலையை அடையும்படிச் செய்வதாகும். அதனை உய்த்த சங்காரம் என்று திருமூலதேவர்

கூறியுள்ளார். 'உய்த்தசங்காரம் பரனருள் உண்மையே' என்பது திருமந்திரப்பகுதி. நான்கா வதாகிய மறைத் தல் உயிர்களைப்பற்றித் தொழிற்படுத்துகின்ற திரோதான சக்தியின் தொடர்பினால், அவ்வியர்கள் உண்மை அறியாது மயங்குவதைக் காட்டுவது, அத்தகைய திரோதான சக்தியானது மறைப்புக் காலத் திலுங்கூட இறைவனுடைய கலப்பு உயிர்களை விட்டு நீங்குவது இல்லையாதவின் அவைன் 'உள்ளத்து ஒருவன்' என்றும், 'உள்ளநூறு சோதி' என்றும், 'உள்ளம் விட்டு ஓரடி நீங்கா ஒருவன்' என்றும் ஆசிரியர் கூறினார். இறைவன் உயிர்களோடு ஒன்றாக, வேறாக, உடனகை இருக்கும் சிலை இம்முன்று தொடர்புகளாலும் புலப்படும். அப்படி மூன்று சிலையிலும் உயிர்களுடைய தொடர்புகளொண்ட ஆண்டவன் உள்ளத்தோடு உடனகை இருந்தாலும், அவனுடைய உருவத்தை உள்ளம் அறிவதில்லை. அது கண் எல்லாப் பொருள்களையும் கண்டாலும், அது தன்னைக் காணுதிருப்பது போன்றதாகும். இது,

கண்ணேன்று தான்பல காணும் தனைக் கானு  
அண்ணலும் அவ்வண்ணம் ஆகி சின்றுனே

என்று திருமூலதேவரால் விளக்கப்படுகிறது.

‘எழுதுங்காற் கோல்காணுக் கண்ணே போல் கொண்கன் பழிகாணேன் கண்ட இடத்து’

என்ற திருவள்ளுவப் பெருந்தகையாரது குறளில் கண்ட உவமையை, இவ்வவமையோடு ஒப்பிட்டுக்காணுதல் வேண்டும்.

ஐந்தாவது தொழிலான அருளால், சிவமாமதன்மைப் பெருவாழ்வு என்று சொல்லப் பெறுகின்ற பரமுக்தியை உயிர்கள் அடைகின்றதாகும். அப்படி முத்தி அடைகின்ற உயிர்களின் சிலைகளைப்பற்றிப் பல்வேறுசமயங்களும் பல்வேறு உவமைகளைக்காட்டுகின்றன. சைவசித்தாங்தம் பாலொடு நீர் கலந்தாற்போல் இறைவனேடு உலர் கலப்பதே பரமுக்தி சிலை என்று சொல்லுகிறது.

பதி, பக, பாசம் என்று சொல்லப்படுகின்ற மூன்று பொருள்களில் இறைவனும் உயிரும் ஒருபடைப் பொருள்கள். பாசம்

ஒருபடையில்லாத பொருள், இனி ஒற்றுமை பற்றிக் கடவுளும் உயிரும் ஒன்று கூடுமா யினும், கடவுள் இன்புத்தை உயிர்களுக்கு ஊட்டுகின்றவனாக, உயிர்கள் கொடுப்பவனிடத்து உண்பனவாக இருக்கும். அதுபோல் தன் இனமாகிய பாலும் நீரும் சேர்வதையும், தனக்கினமில்லாத எண்ணைய் முதலியன் சேராமல் திரிந்து இருக்கின்ற அமைச்சியையும் சினைத்துக்கொண்டு முடிவு கொள்ளத்தக்கதாகும். இந்தமுறையில் ஐந்தாவது தொழிலாகிய அருளால்தொழில்,

“தீரின்த பால்போல் நிற்கின்ற கேள்வை என்று திருமூலரால்குறிக்கப்பெற்றது. அதனைச் “சேராமற் கானும் சுகமறிந்தேனே” என்று இறுதியில் வைத்துக் கூறி முடிக்கின்றார். நம் சைவசமய ஆசாரியர்களுக்கும் ஏனைய மதாசாரியர்களுக்கும் உள்ள ஒரு பெரிய வேறுபாடு இங்கே சினைவுகூரத்தக்கதாகும். மற்ற மதாசாரியர்களெல்லாரும். ஆண்டவனுடைய திருவருள்பெற முயலுங்கள் என்று எதிர்காலத்தினாலே குறிப்பிட்டார்கள், நம் முடைய சமயாசாரியர்களே “தாம் பெற இருக்கின்ற பேற்றறைப் பெற்றேன்” என்று இறங்காலத்தில் கூறுகிற திட்பம் பெற்றிருக்கார்கள். திதைப் “பெற்றலும் பிறக்கேன் இனிப் பிறவாத தன்மை வங்கெத்தினேன்” என்று சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகளும், “மெய்யே உன் பொன்னடிகள் கண்டு இன்று வீடு உற்றேன்” என்று மாணிக்கவாசக சுவாமிகளும் அருளியுள்ளதால் அறியலாம்.

எவ்வளவு பெரிய சமயநூல்களைப்படித்த அறிஞனாலும் சைவ பரம்பரையில் வக்த குருமார்களிடத்தில் உபதேசம் பெற்றுலன்றி அவர்களுடைய அறிவு உயர்ந்தது எனச் சம்பிரதாய முறையில் பாராட்டப் பெற மாட்டாது. அந்த முறையில் திருமூலதேவரது உயர்ந்த உபதேசங்களை நமது குருமகாசங்கிதானத்தின் அருள்கோக்கம் பெற்று ஒத்துப்பட்டால் சிவஞானம் சித்திக்கப்பெற்று, திருவருட் பேற்றறையும் அடைய ஏதுவாகும் என்பதை விணயத்தோடு தெரிவித்துக்கொண்டு இந்த அளவில் அமைகின்றேன்.

முன்றுந் தந்திரம் :

பொருள் : 'அட்டாங்க யோகம்'

திருவாவதூரை ஆதின மகாவித்துவான்,  
திரு. ச. தண்டாணி தேசிகர் அவர்கள்  
அண்ணுமலைகர்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்க் களையெடுப்பதை வணக்கித் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன். அறிவு உருவாக அமர்ந்திருக்கும் அவைத் தலைவர் அவர்களுக்கும். அறிவுடைப் பெரியோர்களுக்கும். தாய்மார்களுக்கும் எனது வணக்கம் உரியதாகுக.

யோகம் மனிதனுடைய மனநிலையை உயர்த்துகிறது. மனம் உயர்ந்தால் மனிதன் உயர்கிறுன். மனிதன் ஒருமனப்பான்மையிலே உயர்கிறுன். ஒருமனப்பான்மை யோகத்தின் அடிப்படை. யோக மதம் என்ற ஒன்று பதஞ்சலியினால் நிறுவப்பெற்றது. யோக மதத் தின் அடிப்படை நோக்கம்; யோகமே மோகங் ஹேது என்பது. இருபத்தைந்து தத்துவங்களையும் கடந்து இருபத்தாரும் தத்துவமாக இறைவன் இருக்கிறுன் என்பது அந்த மதத் தின் அடிப்படைக் கொள்கை. இறைவன் சிரம்பிய அறிவை உடையவனுக் கூக்காலங்களைச் செய்து கொடுத்திருக்கிறுன் என்பது அவருடைய முடிந்த முடிடு. நாம் நடக்கின்றேம் உண்கின்றேம்; இவைகளும் தொழிலே. அதுபோலவே இயமம் சியமங்களாகிய யோக உறுப்புக்களும், தொழிற் பாகுபாடுகளே. அவை முக்தியாகமாட்டா. ஆதலால் யோகம் ஞானவாயில் என்ற சைவசித்தாந்தமே அடிப்படை உண்மை.

யோகத்தின் பயனறிவார்க்கு இந்த ஆதினத்து ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான சுவாமிகள் "யோகம் மனத்தைப் பரிபக்குவப்பெற்று கிறது; அதனால் அதிகுக்குமான உணர்ச்சி உண்டாகிறது. உருவமற்ற அறிவே வடிவான ஆண்டவேன் அடைய வழியாகிறது" என்று பாஷ்யத்தில் கூறியிருக்கிறார்கள். ஹட்யோகப்.

பிரதீபிகையில் அளவை, எல்லை, வேறுபாட்டு உணர்ச்சி, துக்கம், சினைவு என்ற ஜுங்தொழில் களையும் நீக்கி ஒன்றையும் பற்றுமல் மனம் அறிவாக சிலைபெறுதலே யோகம் என்று சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இதனால் மனச்சாங்கிக்கு யோகம் வாயில் என்பது பெறப்படுகிறது. இந்தச் சாதனையோகம் மந்திர யோகம், ஹட்யோகம், லட்யோகம், ராஜயோகம் என நான்கு வகைப்படும். மந்திர யோகம், மந்திரங்கள் வாயிலாக உபாசனை மூர்த்தியைத் தியானித்தல். ஹட்யோகம், முரட்டுக் குதிரையை அடக்குவதுபோல இந்திரியங்களின் வழியிலே செல்லும் மனத்தைத் தடுக்கக் கையாளப்படும் உபாயங்கள். லட்யோகம், மனம் சுத்தசைதன்யத்தில் அசையாதபடி லபிக்கச்செய்வது. புயற்காற்றின் முன் ஓவிய விளக்கைப் போல் அசையாமல். இருப்பதை இதற்கு உபமானமாகச் சொல்லலாம். ராஜயோகம் என்பது உடலுக்கும் உள்ளத்திற்கும் வருத்தம் தோன்றுதபடி அனுபவிக்கும் எல்லாச்சுகங்களையும் இறைவன் சுகமாக என்னுவதால் விளைவது. பொதுவாக இந்த நான்குமே மன ஒருமைப்பாட்டிற்கு வாயிலானுலும் வளிந்து மேற்கொள்ளப்படுவன.

சிவயோகம் என்பது இந்த நான்கிலும் மேலானது. அதுவே சைவசித்தாந்தத்தில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. இதனைத் தான் திருமூலர் ஜுந்தாங் தங்திரத்தில் சரியை முதலிய நான்கினைச் சொல்லும் பொழுது குறிப்பிடுகிறார். மூன்றாங் தங்திரமாகிய இதில் குறிப்பிடப் படுவது அட்டாங்கயோகம் ஆகிய ஹட்யோகத்தில் விஞ்சிய ஒரு முறை. ஆகவே அட்டாங்கயோகம் சிவயோகத்திற்பாஷ்யத்தில் கூறியிருக்கிறார்கள். ஹட்யோகப். கும் ஹட்யோகத்திற்கும் இடைப்பட்டதாக

யோக வாயிலாக இருக்கின்றது. இந்தக் குறிப்பை லட்சமி உபாஷத்தும் குறிப்பிடுகிறது 'யோகத்தால் யோகம் அறியத்தக்கது' என்று. 'யோகேந யோக ஞாத விய:' என்ற மந்திர யோகத்தால் ராஜயோகம் சித்திக்காது; ஹடயோகத்தால்தான் சித்திக்கும். சித்தாங்க பத்ததியில் இது என்பது குரியன். ட என்பது சந்திரன். இரண்டையும் இணைப்பதே ஹடயோகம் என்று கூறப்பட்டுள்ளது. இதன் கருத்து குரிய, சந்திர கலையாகிய இடைபிங்கலைகளை இணையச் செய்து, நடுவிலுள்ள கழிமுனைாடியைத் திறக்கச் செய்து, என்றும் அழியா இன்பத்தில் இருத்துவது என்பதாம்.

திருமூலர் நன்னெறி, புன்னெறி என்று இரண்டைச் சொல்லுகின்றார். நன்னெறி சிவயோகத்திற்கு வாயிலாகிய இந்த அட்டாங்க யோகம். புன்னெறி ஹடயோகத்தின் உறுப்பாகிய அட்டாங்கயோகம். இந்த இரண்டில் ஞானவாயிலாகிய நன்னெறியேதாம் தக்கது என்பதை,

'நன்னெறி செல்வார்க்கு ஞானத்தில் ஏகலாம்'

என்று குறிப்பிடுகின்றார். அட்டாங்கங்களா வன நியமம் முதலாக சமாதி ஈருக எட்டு உறுப்புக்கள். அவற்றில் முதல் முன்று உறுப்புக்களையும் அவற்றின் பயனையும் பற்றிச் சென்ற ஆண்டுமுதல்திருமந்திர மாநாட்டிலே தெரிவித்துக் கொண்டமையால், நான்காவதான பிரானையாமத்தைப் பற்றிச் சிந்திக்க வேண்டியது அவசியமாகிறது.

பிரானையாமம் என்பது மூச்சுக்காற்றைக் கட்டுப்படுத்துதல். நம்முடைய மூச்சுக்காற்றை ஒரு அடங்காத குதிரைக்கு ஒட்டிடுகிறார் திருமூலர். நம்முடைய கண், காது, மூக்கு முதலான ஐந்து கருவிகளையும் ஐந்து மந்திரிகளாகவும், அவைகளுக்கு உயிர்களாகிய நம்மைத் தலைவனாகவும் உரைக்கிறார். உயிராகிய நமக்கு ஒரே ஒரு குதிரை இருக்கிறதாம். அதை உண்மையாக அடக்கியான வேண்டுமென்று எண் ஒனு கிறவர்களுக்கு அடங்கி நடக்குமாம். அடக்கி ஆனுவோம்

என்று பொய்யாக நடிப்பவரைத் துள்ளிக் குதித்துக் கீழே விழுச்செய்துவிடுமாம். ஆகவே பிரானையாமத்தை நாள்தோறும் இடைவிடாமல் பயில்பவர்க்குத்தான் பயன் கொடுக்கும் என்பது இதன் கருத்து. இது திருமூலர் திருமந்திரத்தில்,

ஐவர்க்கு நாயகன் அவ்லூர்த் தலைமகன் உய்யக்கொண் டேறும் குதிரைமற் றேன்றுண்டு மெய்யர்க்குப் பற்றுக் கொடுக்கும் கொடாதுபோய்ப் பொய்யரைத் துள்ளி விழுத்திடுங் தானே

என்ற பாடலால் விளக்கப்பெறுகிறது.

ஆரிய னல்லன் குதிரை இரண்டுள வீசிப் பிடிக்கும் வீரதறி வாரில்லை கூறிய நாதன் குருவின் அருள்பெற்றால் வாரிப் பிடிக்க வசப்படுங் தானே

என்றபாடலால், தலைவன் ஒருவன்; அவனுக்கு இரண்டு குதிரை; அவற்றைப் பிடிக்க குருஅருள் வேண்டும்; முறைப்படி பிடித்தால் அவை வசப்பட்டு நின்றுவிடும் என்கிறார்; குதிரை இரண்டு என்பது இடைகலை வழியாகச் செல்லும் மூச்சுக்காற்றும், பிங்கலை வழியாகச் செல்லும் மூச்சுக்காற்றும் ஆகிய இரண்டுந்தான். இதன் பயன் ஆயுள் நீடிக்கும். நரை, தீரை நீங்கும். உறுப்புக்கள் எல்லாம் சிவக்கும். மயிர் கறுக்கும். இதனை,

புறப்பட்டுப் புக்குத் திரிவின்ற வாயுவை நெறிப்பது உள்ளே நின்மல மாக்கில் உறுப்புச் சிவக்கும் உரோமம் கறுக்கும் புறப்பட்டுப் போகான் புரிசடை யோனே

என்ற திருப்பாடலால் இனிது எடுத்துப் பேசுகின்றார்.

அடுத்து, பிரானையாமத்தின் பயனுக்கப் பிரத்தியாஹாரம் என்ற ஆதாரயோகம் சித்திக் கிறது. அதனால் இடைவிடாது மனத்தை நிறுத்தும் தாரணை உண்டாகிறது. இந்தத் தாரணையைப் பற்றி, அழகான ஒரு பாடலில் விளக்கியுள்ளார்.

கோனு மனத்தைக் குறிக்கொண்டு கீழ்க்கட்டி விணுத்தன் டேடே வெளியிறத் தானேக்கிக் கானைக்கன் கேளாச் செவியென் நிருப்பார்க்கு வானுள் அடைக்கும் வழியது வாமே.

மூலாதாரத்தில் ஒரு ஆண் மகன் இருக்கிறார்கள். கபாலத்தில் பராசக்தி என்கிற பெண்பிள்ளை இருக்கிறார்கள். மூலாதாரத்தில் உள்ள மூர்த்தியை எழுப்பி, பிரமரங்திரம் வர்யைல் கொண்டுசென்று அவளோடு சேர்த்துவிட்டால் இவன் இளைஞர் ஆகிறார்கள் என்பதே இதன்கருத்து. இதைப் பின்வரும் பாடல் நன்கு விளக்கும்.

மேலே நிலத்தினால் வேதகப் பெண்பிள்ளை  
மூல சிலத்தில் எழுகின்ற மூர்த்தியை  
ஏல் எழுப்பி இவளுடன் சந்திக்கப்  
பாலனும் ஆவான் பார்ந்தி ஆணையே.

தியானந்தான் இந்த நாட்டின் சொந்தச் சொத்து. தியானம் என்றால் பாவளை, பாவளை முற்றி மனிதன் பாவிக்கப்படும் பொருளாகவே ஆகிறார்கள். அவசமாகிப் பிரியாது ஒன்றியிருப்பது சமாதி நிலை. சமாதி நிலை சித்தித்தால் அஷ்டமாசித்திகள் கைவரும். யோகத்தால் உண்டாகிய பொதுப்பயன் உடம்புக்கு அழிவு இல்லை. உடம்பு திடமாகும். உடம்பு உறுதிப்பட, திடமான ஞானம் சித்திக்கும். இதையே தீர்மானமாக வரவேண்டும். அந்த உண்மையே திருமூலர் வரலாறு தெரிவிக்கின்றது. நேரமின்மையால் இத்துடன் சிறுத்திக் கொண்டு, இவ்வாய்ப்பினை எனக்கு அளித்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு மீண்டும் என் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொண்டு அமைகின்றேன்.

இனி ஆதாரயோகங்களைப் பற்றி ஆதாரங்களின் உருவம், அவற்றில் வசிக்கும் கடவுள் அச்சரங்கள் இப்படி விரிவாக மூன்றாக தங்திரத்தில் சொல்லப்படுகின்றன. அவை உருவமிட்டு விளக்கவேண்டுவன. அந்தங்க ஆதாரத்தில் தியானம் சித்திப்பதால் மனிதன் இறைவனும் தன்மை எய்துகிறார்கள். அதனால் இன்பம் சிலைபெறுகிறது. அதற்கு இன்றியமையாதது திருமந்திரபாநாயனமும், அனுபவமும். அனுபவத்தால் பிருந்தவர்களே இவ்வாதீநத்து முனிபுங்கவர்கள். இத்தலம் சித்தர்பூரம் என்று பேசப்படும். சித்தர்களும் இந்த சிலையில் இருந்து சிவயோகத்தைப் பயின்றவர்களே. அதனால் சிவயோகியாக இருந்த ஒருவர் நமக்கு இந்த உண்மைகளை உணர்த்த, இத்தலத்தில் இடையன் உடலில் புகுந்து, திருமூலராயினார். தெய்வீகக்கருணை மக்களாகிய நமக்குப் பயன்பட மக்கள் உடல் வழியாகத்தான் வரவேண்டும். அந்த உண்மையை திருமூலர் வரலாறு தெரிவிக்கின்றது. நேரமின்மையால் இத்துடன் சிறுத்திக் கொண்டு, இவ்வாய்ப்பினை எனக்கு அளித்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு மீண்டும் என் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொண்டு அமைகின்றேன்.

உடம்பினை முன்னம் இழுக்கென் நிருந்தேன்  
உடம்பினுக் குள்ளே உறுபொருள் கண்டேன்  
உடம்புளோ உத்தமன் கோயில் கொண்டான்என்  
உடம்பினை யான்இருந்து ஓம்புகின் நேனே.

— திருமந்திரம்,

பொருள்; 'சிவஞான போதம்'

## செல்வி வயிநாகரம் இராம. மீனாடசி.

தேவகோட்டை

சிவநெறிச் செல்வர்களே! செல்விகளே! வணக்கம்.

உலகத்திலே சிலவுகின்ற சமயங்கள் பல. அவற்றின் பொருள் இயல்புகளைக்கறும் நூல்களும் பல. இவற்றுள் கடவுள், உயிர், உலகம் என்னும் முப்பொருள்களைப்பற்றி முடிந்த முடிபுகளைத் தெளிய அறிவுறுத்தி மெய்யனார்வைத் தரவல்லது சைவசமயமே ஆகும்.

முன்னை நல்லினைப் பயனால், மெய்ச் சமய மாகிய சைவ சமய வாழ்வில் நிற்கும் பேறு உண்டாதல்கூடும். இடையிடையே வேற்றுச் சமயச் சார்பினால் உண்மையறியாது, மக்கள் மயங்கி நின்ற வேளைகளில் ஆண்டவன் அருளாசிரியர்களை உலகிற்கு அனுப்பி அவர்களைக்கொண்டு பண்டைப் பெருமையும், விளக்கமும் உண்டாகும்படிச் செய்ததை வரலாற்று நூல்கள் நமக்கு அறிவிக்கின்றன.

ஏற்குறைய இரண்டாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன் புத்த சமயச் சார்பினால் மக்களுக்குக் கடவுள் உணர்ச்சி மங்கியிருந்த காலத்து, இறைவனருளால் மணிவாசகப் பெருந்தகையார் தோன்றிச் சமயத்தை நிலைநாட்டினார். அதைய யடுத்துச் சமண சமயச் சார்பினால் மக்கள் குறையுடையவர்கள் ஆன போது ஞானசம்பந்தப்பெருமானும், அப்பர் அடிகளும், ஆண்டவன் அருளால் வந்து உதவிபுரிந்தார்கள். அவர்களுக்குப் பின் சுந்தர மூர்த்தி சவாயிகள் தோன்றியருளி இறைவனது பெருங் கருணைத் திறத்தையும் அடியார்களது பெருங் தகைமையையும் விளக்கியருளினார். இங்கான்கு பெருமக்களும் சமய குரவர்கள் என்று பாராட்டப் பெறுகிறார்கள்.

இவர்களால் அருளிச் செய்யப்பெற்ற தேவார, திருவாசகங்களும் இவர்களுக்கு முன்னும் பின்னும் இருந்த சிவானுடுதிச் செல்வர்களால் அருளிச் செய்யப்பெற்ற திருப்

பாடல்களும் பன்னிரண்டு திருமுறைகளாகத் தொகுக்கப் பெற்றுள்ளன.

திருமுறை ஆசிரியர்கள் காலத்திற்குப் பிறகு வேதவியாசர் இயற்றிய பிரமதுத்திரம் நீலகண்ட சிவாசாரியார், சங்கரர், ராமானுஜர், மாதவர் ஆசிரியோரது பேருரைகளுடன் தமிழ் நாட்டில் சிலவத் தொடங்கியது. அவ்வரைகளால் சமயக் கொள்கைகளைப்பற்றிப் பெருங்குழப்பம் விளைவதாயிற்று, உண்மை அனுபவமே, கடவுள்நெறியில் மெய்யனர்வு பெறுவதற்குச் சாதனம் என்பதை மக்கள் மறக்கார்கள். பொதுவாக நூலறிவும் சிறப்பாகத் தருக்கவாதமுங்கொண்டு, சமயம் சாதிப்பவர்களே மதாசாரியர்களாகப் போற்றப்பட்டார்கள்,

பந்தம், வீடு ஆகிய இருங்லைகளிலும் ஆண்டவன் உயிர்களோடு கலந்து உடனுயின்று உபக்கிக்கும் நிலையைத் தெரிவிக்க உபநிடங்களில் எழுந்த அத்துவிதம் என்ற சொல்லின் இயல்பும் பொருளின் இயல்பும் அறியாது மக்கள் தயங்கினார்கள். அந்த மயக்கம் நீங்குதற்பொருட்டும் வேதாகமசாரமாகிய திருமுறையின் பெருமை சிலவுதற்பொருட்டும் இறைவனருளால் மெய்கண்டசந்தானம் இத்தமிழ்நாட்டில் தோன்றியது.

ஞானகுரியனுகிய மெய்கண்ட தேவர் நமது தவத்தின் பயனாக வந்து அவதரித்தார். திருக்கபிலாய மலையில் தென்முகக் கடவுள் உபதேசிக்கத் திருங்குதி தேவர் சிவாகமங்களின் ஞானபாதப்பொருள் உண்மையை அறிந்தார். அவர்பால் சனற்குமார முனிவரும் அவரிடம் சத்தியஞான தெரிசனிகளும் அவரிடம் பரஞ்சோகி முனிவரும் உபதேசம் பெற்றார்கள். இந்த நால்வரும் அகச்சந்தானகுரவர்கள் என்று அழைக்கப் பெறுவர்.

அகச்சங்தானத்தின் இறுதிக் குரவராகிய பரஞ்சோதி முனிவர் சிலவுக்கத்திற்கு வந்த போது, இரண்டாண்டு சிறைந்திருந்த சாமு சித்தராகிய மெய்கண்ட தேவரது பரிபக்குவ சிலைகண்டு, அவருக்கு நூடேபதேசம் புரிச் தருளினார்.

திருக்கபிலாய பரம்பரையிலிருந்து வந்த - சிவஞானம் கைவரப்பெற்ற ஸ்ரீ மெய்கண்ட தேவர் சைவசமய முடிபுகள் அனைத்தையும் தெளிவுற விளக்கிப் பிற சமயங்களின் சிலை கலையும் காட்டுகின்ற சிவஞான போதம் என்னும் தலைமணி நூலை அருளிச் செய்து அதற்குக் கருத்துரை பொழிப்புறை முதலியன வும் இயற்றியருளினார்.

பின்பு அவரது குலகுருவாக இருந்து அவரால் ஆட்கொள்ளப்பெற்ற சகலாகம பண்டிதர் என்னும் அருணந்தி சிவாசாரிய சுவாமிகள், சிவஞான சித்தியார் என்னும் ஒருபெருநூலைப் பரபக்கம், சுபக்கம் என்னும் இரண்டு பிரிவுகளுடன் அருளிச் செய்தார். இவரது மற்றொரு நூல் இருபா இருபல்து என்பதாகும்.

மெய்கண்ட தேவரின் இன் டெரை மாணுக்கள் திருவதிகை மனவாசகங்கடங்தார் என்பவர். இவர் உண்மை விளக்கம் என்னும் நூலை இயற்றியருளினார்.

அருணந்தி சிவாசாரியாரது சீடர்களுள் மறைஞானசம்பந்த சிவாசாரியாரும் அவர் சீடருள் உமாபதி சிவாசாரியாரும் சிறந்தவர்கள். உமாபதி சிவம் சிவப்பிரகாசம், திருவருட்பயன், வினாவேண்பா, போற்றிப் பல்லெருடை, கொடிக்களி, நெஞ்சுவிடுதாது, உண்மைகளிலிலக்கம், சங்கற்ப சிராகரணம் என்னும் எட்டு நூல்களை இயற்றியருளினார்.

ஸ்ரீ மெய்கண்டசிவம் முதல் ஸ்ரீ உமாபதி சிவம் வரை நால்வரும் புறச்சங்தான குரவர்கள் ஆவார்கள். இவர்கள் இயற்றிய பதினெடு நூல்களும் உண்மை விளக்கமும் இவற்றிற்கு

முன் தோன்றியிருந்த திருவுந்தியார், திருக்களிற்றுப்படியார் என்னும் நூல்களும் ஆகிய பதினெட்கையும் மெய்கண்டநூல்கள் எனவும் சித்தாந்த சாத்திரம் எனவும் வழங்குவர்.

வேதசிவாகமங்களின் உண்மை முடிபுகளை விளக்கி, அருள் நூல்களாகிய திருமுறைகளில் காணப்பெறும் அனுபவப் பயன் களுக்கு மரபு உணர்த்துவனவாய் மெய்கண்டநூல்கள் இருக்கின்றன. மெய்ந்தான விளக்கத்திற்கு ஏதுவாகிய சித்தாந்த சாத்திரம் எல்லா நூல்களுள்ளும் சிறந்து முதலிடம் பெற்றிருக்கின்றது.

இவற்றுள் சிவஞானபோதம் காப்புச் செய்தினும் அவையடக்கமுமாகிய பாயிரத் தைக் கொண்டு பன்னிரண்டு குத்திரங்களால் ஆகியது. இறை, உயிர், தலை என்னும் முப்பொருள்களின் பொதுவியல்பைப் பிரமாணம் இலக்கணம் என்னும் வகையில் முதலாறு குத்திரங்களிலும் அந்த முப்பொருள்களின் சிறப்பியல்பைச் சாதனம் பயன் என்னும் வகையில் கடைசி ஆறு குத்திரங்களிலும் இந்நூல் விளக்குகின்றது.

காப்புச் செய்யுளால் ஆல்சியூல் அமர்ந்த ஆண்டவனே பரம்பொருள் என உணர்கின்றேம். அவையடக்கச் செய்யுள், உயிரியல்பை உணர்ந்தவர்க்கே இறைவனியல்பு உணரவரும் என்பதையும் அவ்வாறுணர்ந்த அருட்செல்வர்களே எதனையும் உணர்த்த வல்லவர் என்பதையும் அறிவிக்கின்றது.

முதற்குத்திரம் உலகத்தைப் படைத்து, காத்து, ஒடுக்குகின்ற ஒரு முதல்வன் உளன்; அவன் அனைத்தையும் ஒருங்கே ஒடுக்கி ஒருங்கே படைக்க வல்ல பரமசிவனே என்பதை உணர்த்துகின்றது.

இரண்டாஞ் குத்திரம், அப்பரமசிவன் உயிர்களோடு ஓன்றூட், வேறூட், உடனுயின்று அவை செய்த வினைகளுக்கேற்பப் பயன் நுகரும்படி செய்வான்; தானும் தனது

சத்தியும் என இருவகைப்பட நின்று உலகத் தை நடத்துவன் என்பதைக் கூறுகின்றது.

ஆணவ மலத்தினது உண்மை முதற் குத்திரத்திலும் கன்மம் மாயாமலங்களின் உண்மை இரண்டாஞ் குத்திரத்திலும் உணர்த் தப்பெற்றன.

மூன்றாஞ் குத்திரம் உயிரானது உடம்பை ஜம்பொறிகள், பிராணவாய், கருவிகள் ஆகிய வற்றிற்கு வேறொய், நான் என்னும் உணர்விற்கு இடமாய் இருப்பது என்பதை இயம்புகின்றது.

நான்காஞ் குத்திரம் உயிர் ஆணவ மலத் தால் கட்டுண்டு ஜுங்கு அவத்தைகளை அடையும் எனவும் அவ்வுயிர் அந்தக்கரணங்களுக்கு வேறொயது எனவும் சொல்லும்.

ஐஞ்தாஞ் குத்திரம் இறைவன் உயிர் தன்னை உணராதிருங்கும் அதன் உணர்விற்கு முதலாய் இருங்கு உணர்த்துகின்றன என் பதை விளக்குகின்றது.

ஆறாஞ் குத்திரம், இறைவன் உயிரால் அளந்தறியப் படாத சித்துப்பொருள் எனவும் திருவருள் ஒற்றித்து நின்றுணரும் அனுபவ ஞானத்திற்கு விடயமாகும் சத்துப் பொருள் எனவும் புலப்படுத்துகின்றது.

ஏழாம் குத்திரம் உயிர் உலகியலில் அசத்தை அசத்தால் அறிவதுபோல இறை இயலில் சத்தை சத்தால் அறியும் எனவும், நான் உடம்பு என்னும் உணர்வு விபரீத உணர்வு ஆதல்போல நான் பிரமம் என்னும் உணர்வும் விபரீத உணர்வே எனவும் தெளிவிக் கின்றது.

எட்டாஞ் குத்திரம், முத்திக்குரிய சாதனம் ஞானமே எனவும், அது முதல்வன் குருவாய் வங்கு உணர்த்த உணரப்பெறும் எனவும், முதல்வன் குருவாய் வருவதற்குச் சரியை கிரியை போகங்களைச் செய்துவருதல் வேண்டும் எனவும் மொழிகின்றது.

ஒன்பதாம் குத்திரம், இறைவன் பாச ஞான, பசஞானங்களால் அறியப்படாதவன் எனவும், அசத்தாகிய பாசத்தைவிட்டு, தான் யார் எனச் சிந்தித்து உணர்ந்தால் அங்கே சிவ ஞானம் தோன்றும் எனவும், அச்சிவஞானத் தால் இறைவனை உயிரின்கண்ணே நாடி அந்த நிலை நெகிழாதிருக்க எனவும் அறிவிக்கின்றது.

பத்தாம் குத்திரம், உலகியலில் இறைவன் உயிராய் நின்றமுறைபோல உயிர் இறைவனும் ஏகனுகி இறைபணி சிற்க மும்மலங்களும் பற்றறக்கழியும் எனத் தெரிவிக்கின்றது.

பதினேராம் குத்திரம், இறைவன் உலகியல், இறையியல் ஆகிய இரண்டிலும் உயிர்க் குயிராய் நிற்கும் பேருபகாரத்தை உயிர் மறவாது உணர்ந்தால் அவ்விறைவன்மீது அன்பு மிகுதிப்புட அவ்வன்பால் இறைவன் வெளிப்பட, அவனில் அழுங்கி சிற்றலே பரமுத்திநிலை எனச் சாற்றுகின்றது.

பன்னிரண்டாம் குத்திரம் சீவனமுத்தர் களுக்கு மெய்யுணர்வு நிலைபெற அடியார் கூட்டுறவோடு, திருவேடத்தையும் திருக்கோயிலையும் இறைவன் எனவே கண்டு வழி படுதலும் இன்றியமையாதன என்பதை வலியுறுத்துகிறது. சிவஞானபோதனேறி என்றும் நின்று சிலவு இறைவனை வேண்டுகிறேன்.

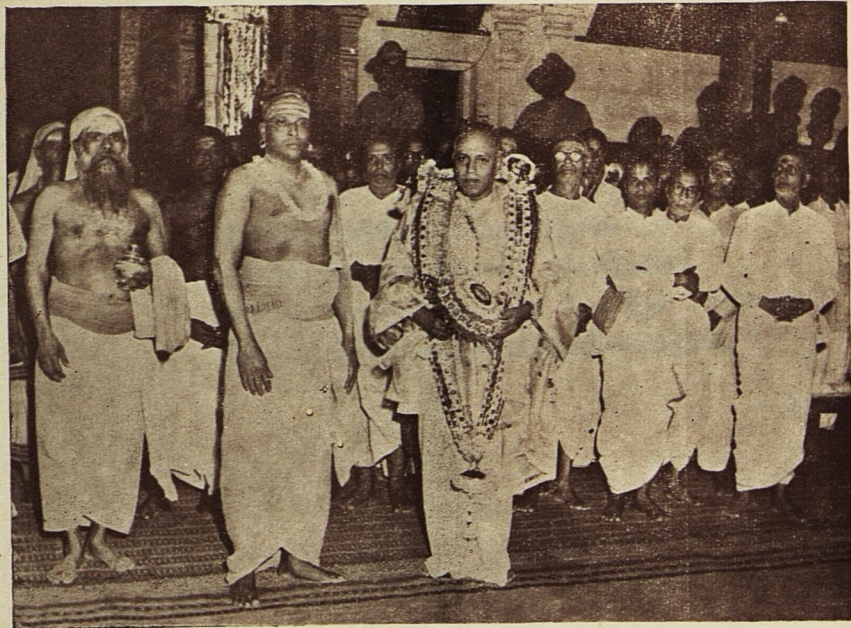
உந்தி களிறு உயர்போதம் சித்தியார்  
பிந்திருபா உண்மை பிரகாசம் — வந்தவருட்  
பன்னபுவினு போற்றிகொடி பாசமிலா நெஞ்சுவிடு  
உண்மைநெறி சங்கற்ப மற்று.

ஏ

சிவமயம்

திருவடி யேசிவ மாவது தேரில்  
திருவடி யேசிவ லோகம் சிந்திக்கில்  
திருவடி யேசெல் கதியது செப்பில்  
திருவடி யேதஞ்சம் உள்தெளி வார்க்கே.

— திருமந்திரம்.



இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு - இரண்டாம் நாள்

## இரண்டாவது நாள் பேச்சு

தலைமையுரை:

திரு. A. இராமநாதன் பிள்ளை M. A., அவர்கள்  
உதவித்துணைவேந்தர், அண்ணுமலைப் பல்கலைக்கழகம்

தவநேரிச் செல்வர்களே! பெரியோர்களே!  
நாய்மார்களே!

உங்கள் அனைவர்க்கும் எனது அன்பு  
கலந்த நன்றி உரியதாகுக.

சோழவளநாட்டிலே, சைவமும் தமிழும்  
தழைக்கத்தோன்றிய சைவ ஆதீனங்களுள்ளே  
இக் திருவாவடுதறை ஆதீனம் பழமையும்  
பெருமையும் வாய்ந்தது. இந்த ஆதீனத்தை  
இற்றைக்குச் சமார் ஜூங்நூறு ஆண்டுகள்க்கு  
முன்னர்த் தோற்றுவித்த பேரருளாளர் ஸ்ரீ  
நமச்சிவாயமூர்த்திகள். இப்பெருந்தகையார்  
திருக்கபிலாய பரம்பரையில்—நாட்சிமரபில்—  
மெய்கண்ட சங்கானத்தில், ஸ்ரீ சித்தர் சிவப்  
பிரகாசரிடம் திருவருள்ளூனம் பெற்றவர்.  
இக்குருமூர்த்திகளை ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிகர்  
என்று அழைப்பதும் மரபாகும். இவர்  
தோற்றுவித்த ஆதீனம் இலட்சக் கணக்கான  
மக்களுக்குச் சமயப்பற்றையும், அறிவையும்,  
ஒழுக்கத்தையும் வளர்ப்பதற்கு உதவிவரு  
கின்றது. அடியார்களுக்கு அமுத அளிப்ப  
தற்காக நமசிவாயமூர்த்திகளால் சமையலறை  
அடுப்பில் இடப்பெற்ற நெருப்பு இன்றும்  
அவியாது இருந்து வருவது உலகினர் அறிந்த  
உண்மையாகும்.

இக்குருமூர்த்திகளின் மரபில் தோன்றிய  
ஒரு மகாசங்கிதானம் அவர்கள் இராமேஸ்வரத்  
திற்கு எழுந்தருளியபோது. பாண்டி வள<sup>ா</sup>  
நாட்டில் மழை இன்மையை அறிந்து, மக்க  
ளின் வேண்டுகோளின்படி, சைவ சமயம்  
உண்மைச் சமயமானால் 'மேகங்காள் பெய்க  
மழை' என்றருளினார்கள். உடனே மழை  
பெய்தது; நாடு செழித்தது; அத்தெய்விகத்  
தன்மையை அறிந்து இராமநாதபுரம் சேதுபதி

மன்னர் பல நிவந்தங்களை அளித்ததாகவும்  
உண்மை வரலாறுகள் உண்டு. இவைபோன்று  
எத்தனையோ தெய்வத்தன்மை பொருங்தியே  
நிகழ்ச்சிகள் உள்ளன, சுருங்கக் கூறுவோ  
மானால், சிவஞானபோதத்திற்குச்சிற்றுரையும்  
பேருரையும், சிவஞானசித்தியார்க்குப்பொழிப்  
புரையும், ஏனைய மெய்கண்ட நால்களின்  
உரை பலவும் வெளிவருவதற்குக் காரணமாய்  
இருந்ததும், இருந்து வருவதும் இவ்வாதீனமே  
யாகும், கருவிலே கவித்திரு அமைந்தவரும்  
(Born Poet) பிற்காலக் கம்பன் என்று  
அழைக்கப் பெற்றவருமாகிய, திரிசிரபும்மகா  
வித்துவான் மீனாட்சிசங்கரம் பிள்ளை அவர்களை  
ஆதரித்ததும் இங்குதான், பல அரிய தமிழ்  
நால்களின் ஏடுகளைத் தேடி, எழுத்துக்களைத்  
துருவிப் பதிப்பித்துத் தந்தவரும், தமிழ்நாட்  
டில் பழைய நிகழ்ச்சிகளைத் தமிழ் நாட்டிற்கு  
உபகரித்தவரும், மக்களால் தமிழ் தாத்தா  
என்று அழைக்கப் பெற்றவருமாகிய மகா  
மகோபாத்தியாய டாக்டர் உ. வே. சாமிநாத  
ஷையர் அவர்களை உருவாக்கி, வளர்த்து, பல  
உதவிகள் செய்து பெரிதும் ஆதரித்ததும்  
இல்லாதீனமேயாகும்.

இங்ஙனம் சைவ சித்தாங்த மணத்தையும்,  
தமிழ் மணத்தையும் கமழுச் செய்துவரும்  
இந்த ஆதீனத்தில் இப்பொழுது இருபத்  
தொன்றும் பட்டத்தில் இனிது எழுந்தருளி  
அருளாட்சி நடத்திவரும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா  
சங்கிதானம் அவர்கள், தூய உள்ளம் படைத்  
தவர்கள்; மிக்க நீர்வாகத்திறமை வாய்ச்  
தவர்கள்; பிற்காலச் சோழ மன்னர்களைப்  
போல் தங்கள் ஆதீனக் கோயில்களுக்குத்  
திடீரென்று எழுந்தருளி, நித்தியநைமித்தயங்கள்  
சரியாக நடைபெறுகின்றனவா என்று கவ  
னித்தும் வருகிறார்கள்; பட்டம் எப்பிய சில

ஆண்டுகளுக்குள் திருவெண்ணெய்கல்லூரில் சைவ சித்தாந்த மகாநாட்டை மும்முறை கூட்டிச் சைவ சித்தாந்தத்தின் பெருமையை உலகறியச் செய்துள்ளார்கள். ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குரு மகா சங்கிதானத்தின் இத்தகைய அருஞ் செயல்களைப் பாராட்டுகின்றேன்.

திருமந்திரம் என்னும் நால், சைவ சமயத் திற்கு மிகவும் சிறந்ததொரு நூலாகும். இது மூவாயிரம் பாடல்களைக்கொண்டு விளங்குவது. சைவத் திருமுறைகளுள் பத்தாவதாக வைத்து எண்ணப்படும் சிறப்புடையது. சைவ ஆகமங்களில் உணர்த்தப்பட்ட, சரியை, கிரியை, யோகம், நூனம் என்னும் நான்கு பாதங்களையும்பற்றி இந்நாளில் சொல்லப்பெற்றுள்ளது, இது ஒன்பது தந்திரங்களாகப் பகுக்கப்பெற்றுள்ளது. இது சாத்திரமாகவும் தோத்திரமாகவும் விளங்கும் பெருமைவாய்ந்தது.

திருக்குறள், நான்கு வேதங்கள், மூவார் தேவாரங்கள், மாணிக்கவாசக சவாமிகளின் திருவாசகம், திருக்கோவையார் ஆகிய இவைகளோடு ஒப்பவைத்து எண்ணப்படுவது திருமந்திரம். திருமந்திரத்தில் உள்ளதும், என் உள்ளத்தில் எப்பொழுதும் இருந்து கொண்டிருப்பதுமாகிய ஒரு திருப்பாடலை இங்குக் குறிப்பிடாமல் இருக்கமுடியவில்லை.

யாவர்க்குமாம் இறைவற்கு ஒரு பச்சிலை யாவர்க்குமாம் பசவுக்கு ஒரு வாயுறை யாவர்க்குமாம் உண்ணும்போது ஒரு கைப்பிடி யாவர்க்குமாம் பிறர்க்கு இன்னுறைதானே.

இறைவனுக்கு ஒரு பச்சிலையை இடுதலும், பசவுக்கு ஒருவாய் அறுகம்புல்லைக் கொடுத்தலும், உண்ணும்போது வறியவர்க்கு ஒரு கைப்பிடி உணவு கொடுத்தலும், எவரிடத் திலும் இனிய வார்த்தை சொல்லுதலும், பொருட்செலவு இல்லாமல் யாவரும் செய்யும் அறங்களாகும்.

திருமந்திரமாகிய உயர்ந்த அருணாலை ஆக்கித்தந்தவர் நங்திதேவருடைய திருவருளைப் பெற்ற ஒரு சிவயோகியார். அவர் அகத்திய

முனிவரைப் பார்ப்பதற்குப் பொதிய மலைக்கு எழுந்தருளுகிற வழிபில், திருவாவடுதுறை இறைவனை வழிபட்டுக் கெல்லுகையில், காவிரி யாற்று வனத்தில் மேயும் பசுக்கூட்டங்கள் அழுதலைக் கண்டார். அங்குபசுக்களை மேய்த்து வந்த மூலன் என்னும் பெயரை உடைய ஓர் இடையன் இறந்து கிடந்தான். அதன் பொருட்டுப் பசுக்கள் கதறின. பசுக்களின் துயரத்தைப்போக்க, மூலனுடைய சரீரத்தில் பிரவேசித்துத் திருமூலராய் எழுந்தார். உடனே பசுக்கள் அவரை மோந்து, கனைத்துக் களிப்பினாலே துள்ளி மேய்ந்தன. அன்று மாலை நேரம் கழித்தவுடன் பசுக்களுடன் சாத்தனார் அடைந்தார். பசுக்கள் வீடுகளில் செல்லத் தாம் வெளியே நின்றார். அவர் மனைவியார் விரைந்து வந்து அவர் உடலில் தொட்டு என் நேரமாகி விட்டது என்று கேட்கவும், உனக்கு என்னேடு சம்பந்தம் இல்லை என்று சொல்லி, அல்லுரிமீருந்த பொதுமட்டம்சென்று சிவயோகத்தில் இருந்தார். இவரது சிலையைக் கண்டு மனைவியும் வீடு சென்றார். பின் தான் வைத்திருந்த சரீரத்தைக் காணுது, திருவாவடுதுறைக்குப் போய், கோயிலின் மேல்பால் இருந்த ஒரு அரச மரத்தின் கீழ் சிவயோகம் இருந்தார். ஒரு வருஷத்திற்கு ஒரு பாடலாக மூவாயிரம் பாடல் செய்தருளினார். இவ்வரலாற்றை இக்கால இளம் பிள்ளைகள் நம்புவது இல்லை. சேக்கிழார் ஒரு பெரிய சரித்திர ஆசிரியர். அவர் ஆதாரம் இல்லாது எதையும் சொல்லமாட்டார் என்பதை உணர்தல் வேண்டும். திருமூலர் அறுபத்து மூன்று நாயன்மார்களில் ஒருவர். திருக்தொண்டத் தொகையை அருளிச்செய்த சுந்தரமூர்த்தி சவாமிகள், நூனப்பால் உண்டானாசமப்பத்துப் பெருந்தகையாரை,

‘எம்பிரான் சம்பந்தன் அடியார்க்கும் அடியேன்’

என்று கூறியதுபோல, திருமூலதேவரை,

‘நம்பிரான் திருமூலன் அடியார்க்கும் அடியேன்’

என்று குறிப்பிட்டிருப்பது நமக்குப் பெருமகிழ்ச்சியை அளிப்பதாகும். இவ்வளவு பெருமைபெற்ற திருமூலருடைய விழாவை

எவரும் இதுகாறும் சிறப்பாகக் கொண்டாடினார் அல்லர். இதைச் சென்ற ஆண்டு தொடங்கி, நமது மாண்புமிக்க பூர்-லபூர் மகா சங்கிதானம் அவர்கள் நடத்திவருகின்றது நமக்கெல்லாம் மிகப்பெருமை அளிப்பதாகும். இன்று நிகழ்த்தப்பெறும் திருமங்கிர மாநாட்டின் இரண்டாம் நாள் விழாவில் தலைமை ஏற்று நடத்தித்தரும் ஆற்றல் எனக்கு இல்லையாயினும் பூர்-ல-பூர் குருமகா சங்கிதானத்தின் திருவருளாண்மை மறுத்தற்கு அஞ்சி ஏற்றுக்கொண்டேன். குரு மகா சங்கிதானத்தின் திருவருள் இருந்தால், என்போன்றவர்கள் இதுபோன்ற பன்மடங்கு மிகப் பெரிய பணியையும் தாங்கி ஏற்று நடத்தும் ஆற்றல் உடையவர் ஆவார்கள். இப்பணியில் கலந்து கொள்ளும் பேற்றை அளித்தருளிய குருமகா சங்கிதானமவர்களின் பொன்னார் திருவடிகளை வணங்குகின்றேன்.

இங்கு வந்தவுடன் என்னுடைய சிந்தனையானது வெளிநாடுகளில் சென்று உலவி வந்தது. நான் சென்ற ஆண்டு ரோமாபுரி நகரத்தில் போப்பாண்டவரைக் காணவேண்டுமென்று சென்றிருந்தபோது, அங்குக் கண்ட காட்சி, இன்று இவ்விடத்தில் காண்கின்ற காட்சியைப் போன்றே இருந்தது. ஆயினும் அங்கு இங்கில்லாத வேறு ஒருசில நிகழ்ச்சிகள் நடந்தன.

நம்நாட்டிலே பெரியபூராணம் போன்ற நூல்களை வாழ்க்கையின் பிற்பகுதியிலே உபயோகப்படுத்தி வருகின்றேன். மாணவப்பருவத்தில் அவைகளைப் பயன்படுத்துவதில்லை. ஆனால் அங்கோ நகரங்தோறும் ஒவ்வொரு கலாசாலையிலும் ஒவ்வொரு பள்ளிக்கூடத்திலும் மாணவ மாணவிகள் முதன்முதலாகச் செல்லவேண்டிய இடம் ஒரு சர்ச். அதை நான் கண்டபோது மிகப் பெரிய ஆச்சரியம் அடைந்தேன். என் என்றால், நம்முடைய நாட்டிலோ மாணவ மாணவிகளை ஆரம்பத்தில் ஏதோ ஒருசில நிமிடங்கள் பாடச்சொன்னால் அதற்குப் பல இடங்களிலிருந்து எதிர்ப்பு

வருகிறது. சில சமயங்களில் மாணவர்களின் பெற்றேர்களே எதிர்க்கிறார்கள். சொல்லப் போனால் நமது சர்க்காரே எதிர்க்கின்றது. அதன் காரணம், அதில் அதிக கவனம் செலுத்தாததே. ஆனால் அங்குள்ள பள்ளிக்கூடங்களிலோ சிறு சிறு மாணவர்கள் முதல் காலை 9-மணிக்குப் பள்ளிக்கூட மணி அடித்ததும் பைபிளைக் கையில் எடுத்துக்கொண்டு சர்க்கக்குத்தான் போகவேண்டும். அப்படிச் செய்வோரில் வேறுபல மதத்தினரும் இருக்கின்றார்கள். வேறு மதத்தினராக இருந்தாலும் அவர்களும் கையில் பைபிளை எடுத்துக்கொண்டு பிரார்த்தனைக்குச் சென்று அங்கு அரைமணி நேரமாவது இருந்தேதேவேண்டும். அதற்கு ஏதாவது ஆட்சேபனை ஏற்பட்டால் அதைத் தீர்க்க ஒரே ஒரு வழிதான் உண்டு. அதாவது மாணவர் பள்ளியைவிட்டு விலக வேண்டியதுதான். அதைப் பார்த்தபோது, மேல் நாட்டினர் இப்படிச் செய்து கொண்டிருக்கும்போது, நம்முடைய சைவசமய ஆசாரியர்கள் அப்பணியை மேற்கொண்டு இங்குள்ள பள்ளிக்கூடங்களிலும் கல்லூரிகளிலும் என் அப்படிப்பட்ட ஒரு வாய்ப்பை அளிக்கக்கூடாதென்று கருதினேன். அதை இங்குச் சொல்ல விரும்புகிறேன்,

இன்னும் ஒரு நிகழ்ச்சி. சுவீடனில் ஒரு பெரிய நூல்ஸ்லையம் இருக்கிறது. அந்த நூல் ஸ்லையத்திற்கு நான் சென்றபோது அங்குத் திருவாசகம் வைக்கப்பட்டிருந்ததைக் கண்டு பெற்றுகிழ்ச்சி அடைந்தேன். ஆனால் நம்மில் எத்தனைபேர் நம்முடைய வீடுகளிலும், நூல் ஸ்லையங்களிலும் திருவாசகத்தை வைத்திருக்கின்றேயும் என்பதைச் சிந்தித்துப் பார்க்க வேண்டும். ஆனால் ஒவ்வொரு சிறிஸ்தவர் களும் தங்கள் தங்கள் வீடுகளில் ஒரு பைபிள் வைத்திருப்பதை இன்றும் நாம் காணலாம், தவிர, ஒவ்வொரு சிறிஸ்தவக் குடும்பத்தினரும் சிறு குழந்தையாக இருந்தாலும் கையில் எடுத்துக்கொண்டு ஒவ்வொருஞாயிறும் சர்ச்சக்குப் போவதைக் காணலாம். நம் குடும்பத்தினரில் ஏதோ பண்டிகை தினங்களில், அதுவும்

ஓரிரண்டு பேர்தான் அவ்வாறு கோயிலுக்குப் போவதை நாம் காண்கின்றோம். நாம் எப் பொழுதும் வேலை செய்வதிலும், பொருள் சேர்த்து வைப்பதிலுமே கண்ணுங் கருத்து மாக இருக்கிறோம். கடவுளை ஒரு நாளில் அதாவது 24 மணிநேரத்தில் ஐந்து நிமிடங்கூட நினைப்பதில்லை. நமக்குக் கடவுளிடத்தில் நம்பிக்கை வேண்டியது அவசியம்.

நமக்கு, நூல்கள் பெரும் பொக்கிஷும், அதைப் படிக்கப் படிக்கப் பெரும் பொருள் நமக்குக் கிடைக்கின்றது. இப்பொழுது நம் முடைய ஆதின கர்த்தர்கள் தமிழில் பல புத்தகங்கள் வெளியிட்டிருக்கின்றனர். அவற்றை இலவசமாகவே வழங்குகின்றனர். இதை நம் நாட்டுச் சிறுவர்கள் முதலில் பயன்படுத்திக் கொள்ளல்வேண்டும். அதுமட்டுமல்லாமல் உலகத்தாரும் அதை அனுபவிக்கச் செய்ய வேண்டியது நம் கடமையாகும். எப்படி நம் திருவாசகமானது சவீடன் நூல்களையத்தில் வைக்கப்பட்டிருப்பதைக் கண்டு மகிழ்ச்சி யடைகிறோமோ. அம்மாதிரியாகப் பிற நூல்களும் நூல்களையங்களில் இடம்பெற முன்வர வேண்டும். அப்போதுதான் வெளிநாட்டாருடைய மதிப்பையும் நாம் பெற்றுமுடியும்.

தென்னாடுடைய சிவனே போற்றி,

அம்மாதிரியான ஒரு வாய்ப்பை நாம் உண்டு பண்ணீக் கொள்ளல்வேண்டும். நம்காட்டில் சிலர் புத்தகங்களை வாங்கி, அழகாக அலமாரி யில் அடுக்கிவைத்துக் கொள்ளுகின்றனர்; அது பிரபோஜனமில்லை. அதைப் பயன்படுத்திக் கொள்ளல்வேண்டும். திருவாசகம், திருக்குறள், திருமந்திரம் போன்ற நூல்களை வேறு மொழிகளிலும் மொழிபெயர்க்க வேண்டும். இது என்னுடைய நெடுஞாணைய கனவாகும், ஆகவே என் கருத்தை இங்குத் தெரிவித்து விட்டேன். எனக்கு இச்சங்கர்ப்பத்தை அளித்ததற்காக மீண்டும் ஒருமறை ழீ-ல-ழீ மகாசங்நிதானம் அவர்களுக்கு வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு, என்னுடைய உரையை முடித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

மாநாட்டின் இரண்டாம் நாள் விழா வாகிய இன்று, நான்கு ஐந்து ஆறு என்ற மூன்று தங்கிரங்களின் சிறப்புக்களை, மூன்று சிறங்த அறிஞர்களின் வாயிலாகக் கேட்டு மகிழ இருக்கின்றோம். மூவரும் சித்தாந்தத் துறையில் புலமை உடையவர்கள் என்பதை மட்டும் குறிப்பிட்டு எனது முன்னுரைக்குச் செவிசாய்த்த உங்களுக்கு மீண்டும் என் நன்றியைச் செலுத்திக்கொள்ளுகிறேன்.

மந்திர மாவதும் மாமருந் தாவதும்  
தந்திர மாவதும் தானங்க எாவதும்  
சந்தர மாவதும் தாய்நெறி யாவதும்  
எந்தை பிராண்றன் இலையடி தானே.

— திருமந்திரம்.

## நான்காந் தந்திரம் :

பொருள் : 'யந்திரம் மந்திரம்'

சித்தாந்த சரபம், மகாமகோபாத்தியாய  
சிவஸ்ரீ ஈசானசிவாசாரியார் அவர்கள்

பழந்.

அன்புருவாய் இங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கும், தலைமை வசிக்கும் தலைவர் அவர்கட்கும், மற்றுமுள்ள சிவனடியார்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்,

கா-வஞ்சுக்குச் சொருபம், தடத்தம் என் னும் இரண்டு இயல்புகள் உள்ளன. அங்ஙனமே திருமூலரயயும் கயிலாயத்து ஒரு சித்தர் எனவும், திருமூலர் எனவும் அவரைப்பற்றி ஆசிரியர்கள் தெரிவித்துள்ளார்கள். இறைவன் சொருப நிலையில் ஓர் நாமம், ஓர் உருவம், ஓர் குணம்; குறி, செயல் இல்லாதவராயினும் ஆன்மாக்களுக்கு வினாவசத்தால்வங்கத் ஊரும் பேரும், குணமும் குறியும் என்ற இன்னே ரன்னவைகளை ஒழிக்கும்பொருட்டு, ஊரும் நாமமும் அறிய ஒரு அந்தணாய் ஆண்டு கொண்டான் என்பது பிரமாணம். அதுபோல் கயிலாயத்து ஒரு சித்தராய், பின்பு திருமூலராய்த் தோன்றி அருளிச்செய்தவை சின்திக்கத் தக்கன. அருவமாய் நிஷ்களராய் உள்ள சிவபெருமான் சகள உருவம் உடையவராய் இங்ஙனம் எழுந்தருளிவங்கு வேதாகமங்களை அருளிச் செய்யாராயின், பதி பச பாச இயல்புகளை அறிந்து பாசத்தை நீக்கும்பொருட்டுப் பரமேஸ்வரனை வழிபட்டுப் பாசம் நிங்கி, பதியை அடைந்து 'இன்ப வாழ்வு நூகர் வோரும் இலராம். ஆதலால் சிவபெருமானே குருவடிவாகி எழுந்தருளிவங்கு நம்போல் வாரை நன்னெனிப்படுத்துவார். அங்ஙனம் தோன்றி வேதாகமங்களைச் சுருக்கமாகவும் விளக்கமாகவும் அருளிச்செய்யவங்கத் குருபரரே திருமூலர். அவரது தெளிந்த பேரறிவும், அரு ஞாரவும் புலப்பட்டவழியல்லாது அவரால் அருளிச்செய்யப்பட்ட நூலின் மாட்சியும், அதில் பிரவேசிக்க மனஎழுச்சியும் நமக்கு உண்டாகா. ஆதலின் அவரது திருவருள் உணர்வை சிந்தித்தல் நமது முதற்கடன்.

அவரது சிவானுபவ நிலையை நாம் அறிந்து உப்பவதற்குச் சான்றுக உள்ளவை திருத் தொண்டத்தொகையும், நம்பியாண்டார்நம்பி திருவங்தாதியும், சேக்கிழார் சவாமிகள் அருளிச்செய்த பெரியபூராணத்திலே திருமூல நாயனுர் பூராணமும் ஆகும்.

பெரியபூராணத்திலே இவருடைய வரலாறு கூறுமிடத்துச் சிதம்பர தரிசனத்திலே இவருக்கு விளைந்த சிவானுபவ நிகழ்ச்சியிலே வைத்து இவர்களுடைய இயல்புகள் சேக்கிழார் சவாமிகளாலே நன்கு தெரிந்துணர்த்தப்பட்டன. சிவஞானிகள் எல்லோரையும் சரியை, கிரியை, போகம், ஞானம் என்னும் நாற்பாதங்களுள் வைத்து, சரியைபிற் சரியை முதலியனவாக விவரித்து உணர்த்தப்படும், ஞானத்துச் சரியை, கிரியை, போகம், ஞானம் என்னும் நான்கு நிலைகளில் நின்று நமக்குச் சிவபெருமானது அருள் நிலைகளைத் தெளிவு செய்வோர் சிவஞானிகள் ஆவார்கள். அங்ஙனம் திருமூல தேவரும் சிதம்பர தரிசனத்தில் ஞானயோக நெறியில் தலைப்பட்டுப் பரன் உணர்வாகிய. ஞானபோதத்தைத் திருமந்திரமாக நமக்கு வழங்கினார் எனச் சேக்கிழார் சவாமிகள் அருளிச்செய்கின்றார்கள். பசபோதம் கழன்று அருட்போதத்தால் பரானந்தநடன தரிசனத்தைத் திருமூலர் கண்டு அந்த ஆனந்த நடனத்தினால் விளையும் பேரானந்தத் திலே தீளைத்தார். அந்த நடன தரிசனத்தின் இயல்பு, சந்தர்ச் சிதம்பரதரிசனம் செய்தபோது சேக்கிழார் சவாமிகளால் 'ஐந்துபேரறிவும் கண்களே கொள்ள' என்ற திருப்பாடவில் நன்கு தெளிவுசெய்யப்பட்டுள்ளது.

அந்தத் தெளிவின் குறிப்புக்களை மனத் திலே பதித்துக்கொண்டால் திருமூலருடைய சிதம்பர தரிசனத்தின் தன்மையும், அதன் நன்மையாகிய அவரது பேரூணர்வின் இயல்பும், அந்தப்பேரூணர்வினை முழுதொருங்கு

பெற்ற திருமூலங்காயனுரின் சிறப்பும், அவரால் அருளிச் செய்யப்பட்ட திருமந்திரத்தின் சிறப்பும் நமக்கு நன்கு புலனுகும்,

'எவ்வுலகும் உய்யெடுத் தருளியசே வடியாரைச் செவ்வியஅன் புறவணங்கிச் சிந்தைகளி வரத்தினைத்து வங்கியமெய் யுனர்வின்கண் வருமானன் தக்குத்தை அவ்வியல்பிற் கும்பிட்டங் காராமை அமர்ந்திருந்தார்'

என்ற திருப்பாடலால் திருமூலரின் இயல்பு நன்கு தெளித்துணர்த்தப்பட்டது. எங்ஙனம் எனில் எவ்வுலகம் உய்ய எடுத்து அருளிய சேவடியார்' என்றதனால் படைத்தல், காத்தல், அழித்தல், அருளல், மறைத்தல் என்னும் ஜூஞ்தொழில் நடன வாயிலாகவே நடராசப் பெருமான் இந்த உலகத்தை உய்யக் கொள் கிறூர் என்பதும், அவரது ஆனந்த நடனத் தின் சிறந்த பயன் அனுக்கிரகம் என்பதும், அனுக்கிரகமாகிய அதுவே அருளல் என்பதும், அது பேரானந்தத்தை ஆன்மாக்கங்கு ஊட்டுவது என்பதும் நன்கு புலப்படும். அவரை வணங்கும் போது சிர்க்களங்க பக்தி யினுலே வணங்கவேண்டும் என்பது 'செவ்விய அண்புற' என்பதனால் உணர்த்தப்பட்டது. அங்கெறியிலே திருமூலர் நடராசப் பெருமானை வணங்கினமையால் சிங்கைத் தினைத்தார். அங்ஙனம் முத்தி பெறுவாருக்கு அந்த ஆனந்தக் கூத்து, அவரது உயிர்ப்போத மாகிய பசு போதத்தினை விழுங்கி, அதன்மேல் விளங்கும் மெய்யுணர்வாகிய சிவபோத சிலை பில் வெளிப்படும். சிவானந்தத்தைத் திருமூலருக்கு ஜனிப்பித்து, அந்த ஆனந்தத்தில் அவர் அமிழுங்கு இன்புறும்படி அப்பெருமான் அருள் புரிந்தார் என்பது 'வெங்விய மெய்யுணர் வின்கண் வரும் ஆனந்தக் கூத்தை அவ்வியல்பில் கும்பிட்டு' என்பதால் உணர்த்தப்பட்டது.

அந்த ஆனந்தக்கூத்தை ஏனைய உலகவர் போல் கும்பிடாது பசுபோதம் முற்றும் நீங்கி, சிவபோதம் முற்றும் பெற்று, அவனருளால் அவன்தாள் வணங்கி சின்றூர் என்று கூறுவார் 'அவ்வியல்பில் கும்பிட்டு அங்கமர்ந்திருந்தார்' என்றார். இதனால் திருமூலதேவ நாயனுருடைய சிவானந்த அனுபவங்கிலை நன்கு புலனுகின்றது.

இந்தத் திருப்பாடவினால் அனுதியே ஆணவாதி மலங்களிலிருந்து நீங்கிய சிவபெருமானது திருவருளால், அங்ஙனம் மல மாயா கண்மங்களிலிருந்து நீங்கிய சிவஞானிகள் இயல்பும் அவரால் அருளிச் செய்யப்பட்ட நாளின் சிறப்பும் நன்கு புலனுகின்றன,

ஆணவ மலத்தினால் தடுக்கப்பட்ட அறிவு இச்சைகளை உடையவர்கள் ஆன்மாக்கள். அவற்றால் தடுக்கப்படாத செயல்களை உடையவர் சிவபெருமான். ஆன்மாக்களின் அறி வைத் தடுத்து சிற்கும் பாசபந்தம் அனுதி கனுக்கே உடையவை. படைப்பாதி தொழில் களின் உட்பட்டுச் செல்லுகிற உயிர்களுக்குச் சிவாண்ணிய முதிர்ச்சியினாலே, அந்தத் தடை, நீங்குவதற்குரிய பரிபாக காலம்வர, குருவின் அருளால் நீங்கப்பெறும். அங்ஙனம் அது நீங்கும்வரையில் உயிர்கள் கர்மானுபவத்தை அனுபவிக்கும்பொருட்டு மலத்தால் கட்டுண்ட உயிர்களுக்கு, மாயா மலத்தை இறைவன் கூட்டுவிப்பான். அதனால் ஆன்மாக்களுக்குச் சிறிது அறிவு விளங்கப்பெறும், அந்த அறிவு ஒவ்வொன்றுக்கப் பார்த்து உணரும் இயல்பின தன்று. இங்ஙனம் அறியும் அறிவு ஏகதேச அறிவுக்காட்சி எனப்படும். இதுபற்றியே 'ஒவ்வொன்றுக்கப் பார்த்துணர்வார் உள்ளமே' என்று கூறப்பட்டுள்ளது.

நம் சிவபெருமான் ஆணவமல சம்பந்தம் இல்லாதவர், அதனால் மாயா மலச் சம்பந்தத்தை வேண்டாதவர். ஞானமே பிழம் பானவர், அவர் எதனையும் ஒருசேர அறிவர். இது 'ஒன்றுக்க் சிவனியல்பின் உணர்ந்திடுவன்' என்பதால் உணர்த்தப்பட்டிருக்கிறது. சிவபெருமானுடைய அருளால் அங்ஙனம் பேரூணர்வுபெற்று, திருமந்திரத்தைத் திருமூலதேவ நாயனார் அருளிச் செய்தார் என்பது இந்தப் பாட்டினால் உணர்த்தப்பட்டதாகும், இனி அந்தத் திருமந்திரத்தில் உணர்த்தப்படும் பொருள் வேத சிவாகமங்களின் தாத்பர்யமோகும் என்ற அளவிலே சொல்லி அமைகின்றேன்.

ஐந்தாந் தந்திரம் :

பொருள் : 'நால்வகைநெறி'

வித்துவான் திரு. G. சுப்பிரமணிய பிள்ளை M. A., B. L., அவர்கள்

அண்ணுமலைகார்.

பூர்வீ-பூர்வீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுடைய பொன்னார் திருவடிகளுக்குப் போற்றுதல் செய்து, இன்று இங்குத் தலைமை வசித் திருக்கும் தலைவர் அவர்கட்டுகும், பெரியோர் களுக்கும் என் தாழ்மையான வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

அன்பர்களே! ஈன் இப்பொழுது இரண்டாவது சிக்குச்சி நிரவில் நடுவிலே குறிக்கப்பட்டுள்ள பொருளைப்பற்றிப் பேச முன்வங் திருக்கிறேன். எனக்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கின்ற பொருளும் திருமந்திரத்தின் நடுவில் அமையப்பட்டது; ஒன்பது தங்திரங்களில் ஐந்தாவது தங்திரம். அதைப்பற்றிப் பேசும் படியாக ஆணை பிறங்குள்ளது, ஆகவே ஈன் நடுவில் வங்கவன். இதன் நடுவிலே நான் ஒன்று கூற விரும்புகிறேன். இன்று உலகிலே உள்ள உயிர்களுடைய நிலையைப் பார்த்தாலும் நடுவிலே இருக்கிறது. ஒரு பக்கம் அருள், மற்றொருபக்கம் மலமாயா கண்மங்கள். இடையில் உயிர் ஆணவத்தோடு அத்து விதமாய் கிடக்கின்றது. இந்த உயிர் நடுவில் அகப்பட்டு ஆணவத்தோடு சம்பந்தப்பட்ட நிலை மாறி, சைவத்தோடு சம்பந்தப்பட்ட நிலை கூடினால் இன்பாளிலை அடையமுடியும் என்று சமய நூல்கள் கூறுகின்றன. இந்த நிலையைக் கடந்து தெளிகின்றதற்குத் திருமந்திரத்திலே நடுத் தங்கிரத்தில் துன்பத்தினின்றும் நீங்கி இன்பம் அடைவதற்கு வழி வகுத்துக் காட்டி யுள்ளார். ஆகவே, முதலில் எது எது நிரம்ப முக்கியம் என்பதைத் தெரிந்துகொள்ளுதல் வேண்டும். அதற்கு வழிதெரியவேண்டும்.

முதலில், சிதம்பரத்திலிருந்து புறப்பட்டுத் திருவாவடுதுறைக்கு நாம் வரவேண்டுமானால் இப்படி இப்படியாக இந்த இந்த வழியிலே போகலாம்; போன்ற அடையலாம் என்று

வருகின்றேம். அதிலும் கைகாட்டி மரங்கள் உதவிகொண்டு வரும்போதே துன்பத்திற்கும் நாம் உள்ளாகிறேம். சுலபமாக ஒரு இடத்தை அடையவேண்டுமானால், அதற்கு முக்கியமாக வழிதெரியவேண்டுமல்லவா? அதுபோல,

ஆணவத்தினால் திசை தெரியாமல் இருக்கின்ற நிலைமாறி இன்பாளிலை அடைவதற்கு ஒரு துணைவேண்டும். அதுவே ஞான நெறியாகும். ஆண்டவனை அடைவதற்கு நால்வகையான வழிகள் சைவ சித்தாங்தத்தில் வகுக்கப்பட்டிருக்கின்றன. ஒரு ஊருக்குப்போய்ச் சேருவதற்குப் பல நல்ல பாதைகள் உண்டு. ஆனால் அவ்வூர் சேருவதற்கு ஒரு குறுக்குப் பாதையும் இருக்கும். அம்மாதிரியாக இந்த நால்வகை நெறியை அடைவதற்கு நேரானவழிகள் பல இருக்கின்றன. ஆனால் மனிதன் எப்பொழுதும் குறுக்குப் பாதையை விரும்புகிறான். நேரான வழியிற் செல்லாமல் மற்றவழிகளில் சென்றால் அவை துன்பத்திற்கு ஆளாக்கும். அப்படியானால் நால்வகை நெறியை யடைய எது நல்ல வழி என்று கேட்கலாம்.

நால்வகை நெறியைப்பற்றித் திருமூலர் திருமந்திரத்தில் கூறியுள்ளார். அதாவது சுத்தசைவம், அசுத்தசைவம், மார்க்கசைவம், கடுஞ் சுத்தசைவம் என நால்வகைப்படும், அதற்குத்தாற்போல் சரியை, சிரியை, யோகம், ஞானம் எனப்படும் நால்வகை நெறிகளைக் கூறுகின்றார். அதைத் தொடர்ந்து அவற்றின் பலனுகச் சாலோக சாமீப சாரூப சாயுச்சியங்கள். இதன்வழியமைந்தன சன்மார்க்கம், சகமார்க்கம், சற்புத்ரமார்க்கம், தாசமார்க்கம். பின்னாலே உட்சமயம் சிறந்தது. பின்னர் சத்திஸிபாதம், மந்தம், மாந்தரம், தீவிரம், தீவிரதரம், சரியை, சிரியை, யோகம், ஞானம் என்ற நான்கின் முதலாவதாகிய சரியை என்றால்

என்ன என்று கேட்டால் பலருக்குத் தெரி யாது. இதைப்பற்றி நாம் ஆராய்வோம். இந்த உலகத்திலே மனிதப் பிறவி எடுத்ததன்பயன் நன்மையைச் செய்து முத்தி பெறுவதாகும். வள்ளுவர்பெருமான்.

‘வேண்டுதல் வேண்டாமை இலான் அடி சேர்ந்தார்க்கு யான்டும் இடும்பை இல்’

என்ற குறளில் கூறுகின்றார்.

இவ்வாறு, பேறு அடைய என்ன வழி என்று பார்ப்போம். வெறும் சாத்திரங்களையும் சிவஞானபோத நூல்களையும் படித்துவிட வதனால்மட்டும் கடவுளருளைப் பெற்றுவிட முடியாது. இவ்வளவையும் நான் கற்றுணர்ந்த பிறகு ஏன் எனக்கு அப்பேறு கிடைக்கவில்லை என்று கேட்கலாம். இது எப்படியென்றால் டாக்டர் ஒரு அவசரமான சிகிச்சை செய்வதற்கு வந்தால், ஒரு பை எடுத்துக்கொண்டு வருவார். அந்தப் பையினுள் சில மருந்துகள் வைத்திருப்பார். ஆனால் அவர் கொண்டு வரும் பையிலேயே எல்லாவிதமான விபாதிக்கும் மருந்து இருக்க முடியுமா? முடியாது, ஏதாவது வேண்டுமானால் மருத்துவச்சாலைக்கு வா என்று சொல்லிவிடுவார். அதுபோலவே சரியை என்பது திருவருளையடைய ஒரு முதற் படியாகும்.

தவம்தான் கடவுளை அடைவதற்குச் சிறந்த மார்க்கம். அதன் மூலமே யோகம் ஞானம் சித்திக்கிறது. அத்தவம்தான் சரியை. அதுவே கிரியை, யோகம், ஞானத்திற்கு வழி வருக்கும். தவம் என்று சொன்னால் புண்ணியம் என்பது. புண்ணியம் செய்தால்தான் அருளைப் பெற்றுடியும். புண்ணியம் என்ற தமிழ்ச் சொல் இருக்கிறதே அதற்குச் சரிபான ஆங்கிலச்சொல் அகராதியிலே கிடையாது. பாவத்திற்குச் சுலபமாக Sin என்ற வார்த்தை இருக்கிறது. Righteousness, virtue என்ற வார்த்தைகளைத்தான் ஆங்கிலத்தில் கூறுகின்றனர். இது நேரானவார்த்தையன்று. ஆகவே, எவ்வளவு பெரும் புண்ணியம் செய்தது நம் தமிழ்மொழி. ஒரு கைப்பிடியளவு சோறு

போட்டாலும் புண்ணியம் வருகிறது. புண்ணியம் செப்யாமல் வாழ்கின்றவன் எவ்வனும் இல்லை. எல்லோரும் புண்ணியம் செய்தால் திருவருளைப் பெறலாம் எனக் கூறப்பட்டுள்ளது. அப்படிப் பார்க்கும்போது ஒருவன் செப்துள்ள புண்ணியத்தை எல்லாம் ஒன்று சேர்த்துப் பார்த்தாலும் அவன் செய்த பாவத் தின் அளவே அதிகமாக இருக்கிறது. இதற்கு ஆணவரே காரணம் என்று கண்டு பிடித்தது கைவசித்தாங்தம். உயிர்களிடத்தில் அன்புடன் இருந்தால் ஆண்டவன் அருள்கிடைப்பதோடு சிவலோகமும் சிச்சயம் கிடைக்கும், அப்படிப் பார்த்தாலும் புண்ணியம் செய்தோர் இல்லை. பெற்ற பிள்ளையைத் தக்கை அறை கூவி அழைப்பதுபோல் மறந்தும் யாராவது புண்ணியம் செய்து தன்னை வக்தடைய மாட்டார்களா என்று ஆண்டவன் அழைக்கப் பார்க்கிறான். ‘மறந்தும் திருவடிகளை நாட மாட்டான்’ எனத் திருநாவுக்கரசர் கூறுவதும்,

‘அறங்கரூஸ் அல்ல செயினும் ஒருவன் புறங்கரூன் என்றால் இனிது’

என்ற திருவள்ளுவர் குறஞம் பொருத்தமாக இருக்கின்றது. இப்பேர்ப்பட்டார்களையும் தடுத்து ஆட்கொள்ள வேண்டும் என்பது எம்பிரான் ஆசை. ஒரு சிறு உதாரணம். நற்சாங்குப்பட்டியிலுள்ள ஒருவன் திருப்புந்துருத்தியில் பெண் எடுக்கிறான்; அவனை அவன் ஊரார் நீ எங்கே போகிறாய்? என்று கேட்கும்போது, ‘திருப்புந்துருத்திக்கு நான் போகிறேன்’ என்று சொல்கிறான். அப்படி ஆண்டவனுக்கு விருப்பமான ஊரின் பெயரைச் சொல்பவனையும் ஆண்டவன் ‘அவன் நம்முடைய அடியான்; அவன் புண்ணியம் செய்தான்’ என்று எழுதிக்கொள்வாராம். “எழுதும் கீழ்க்கணக்கு இன்னம்பர் சகனே” எனக் கூறுகிறார் அப்பர். காரணம் அது அவருக்கு உகந்த ஸ்தலமாம். பெயரைச் சொன்னாலே பிறவினோய் தீருமாம்: ஆகவே சிவபுண்ணியம் பலதிறப்பட்டது. பசுக்கள் பல நிறமுடையதாக இருந்தாலும் அவற்றினின்று கிடைக்கும் பால் எப்படி வெண்மை

யாகவே கிடைக்கிறதோ, அதுபோல் செப்பும் புண்ணியப் பலவிதமாக இருந்தாலும் கிடைக்கும் பலன் ஒன்றேதான்.

கைவனில்லை; ஒரு புலையன். பசுக்களைக் கொன்றே வாழ்க்கை நடத்துவன், ஒரு நாள் ஒரு பசுவைக் கொல்லுவதற்காக அதை விரட்டிக்கொண்டே சென்றுன். பசுவானது பயந்து ஒரு சிவன்கோபிலினருகே சென்று அக்கோபிலைச் சுற்றிச் சுற்றி வந்தது. அவனும் அக்கோபிலைச் சுற்றுகிறோம் என்றெண்ணாலும் பசுவைப் பிடிக்கவேண்டுமென்ற ஒரேநோக் கத்தோடு அட்பசுவுடன் அக்கோபிலைச்சுற்றி வந்தான். அது ஒரு பிரகாரமாக அமைந்து விட்டது. அதனால் அவனுக்குப் புண்ணியம் கிடைத்தது எனச் சொல்லப்படுகிறது. இப்படித் திருவருள் பெறப் பல வழிகள் அமைந்திருக்கிறது.

திருவருள்பெறுவதற்கு நான்கு மார்க்கத்தை நான்கு எல்லையாக அமைத்தார்கள். சரியை முதற்படி; கிரியை இரண்டாம்படி; யோகம் மூன்றும்படி; ஞானம் நான்காம்படி. இங்நான்கையும் கடந்து கிடைப்பது முத்தி என்றும் கூறினார். அதாவது ஆண்டவன் திருவருள் கிடைக்கும் என்பதே. முதலாவதாகச் சொல்லப்படுகின்ற சரியை, தாசமார்க்கம் மூலமாகச் சித்திக்கும். அதாவது ஆண்டவனிடத்திலே அடியான் என்ற முறையிலே வழிபடுகின்ற முறை. பிறகு கிரியை; அதாவது சத்புத்திர மார்க்கமாகும். மகன் தங்கதை முறைகொண்டு ஆண்டவனிடத்திலே வழி படுவது. பின் யோகநெறி, அதாவது சகமார்க்கம். தோழனும் தோழனுமாக முறை கொண்டு வழிபடுகின்ற முறை. பிறகு ஞானமார்க்கம். ஞானமார்க்கத்திற்கு வழி சன்மார்க்கம். ஆனால் ஞானநெறி தொல்லை அதிகமுற்றது, இதிலே வெற்றி பெற்றால்தான் சன்மார்க்கம் சித்திக்கும். இதில் கிரியை முதற்படி, நான்கும் சோபானமாக அமைந்தன. நான்கும் சேர்க்குதான் ஞான நெறியாகும். இதையே தாயுமானவர் கூறுகிறீர்;

விரும்பும் சரியைமுதல் மெய்ஞ்ஞானம் நான்கும் அரும்புமலர் காய்களிபோல் அன்னே பராபரமே.

பழம் சாப்பிடவேண்டுமென்ற எண்ணம் இருக்குமானால் சரியாகக் கணித்த பழத்தையே சாப்பிடமுடியும். அரும்பு, மலர், காய், கனி ஆகிய பலப்ருவங்களுக்குப் பிறகுதான் நமக்கு உண்ணுவதற்கு உகந்த கனியாகப் பழுக் கிறது. ஆகவே அதற்கும் நான்கு பருவங்கள் இருப்பதைக் காணலாம். சரியை அரும்பு போன்றது; கிரியை மலர்போன்றது; யோகம் காய்போன்றது; ஞானம் கணித்த பழத்தைப் போன்றது. ஆகவே இப்படிகளைக் கடந்து இவ்வழிகளை யெல்லாம் அடையும் விதம் திருமூலரது திருமந்திரத்தில் வெகு அழகாக எடுத்துரைக்கப்பட்டுள்ளது. இந்த ஜந்தாவது தங்கிரத்தை வெகு நூட்பமாக ஆராய்ந்த போதிலும் பலவற்றிற்குப் பொருள் புரிய வில்லை. பெரியோர்களுக்கே பல பாடவின் பொருள் விளங்கவில்லை என்றால் எனக்குத் தெரியாததில் குறையில்லை. அதில் நான் சுற்று ஆறுதல் அடைவேன். ஆனால் அதை சினைத்து மகிழ்வதற்கல்ல. காலமே சிரம்ப மாறிக் கொண்டு வருகிறது, ஜம்பது ஆண்டுகளுக்கு முன்னிருந்த அறிவிலை ஜம்பது ஆண்டுகளுக்குப் பின் குறைந்திருக்கின்றது. என்றான் சொல்லவேண்டும், இன்னும் ஜம்பது ஆண்டுகளுக்குப் பிறகு என்னாலை ஏற்படுமோ என்பதை சினைக்கும்போது மிக வருத்தமாக இருக்கிறது. ஆகவே இந்த சிலையில் குருமகா சங்கிதானம் போன்றவர்கள் ஸ்ரீ சிவாசாரியார், ஸ்ரீ ஆறுமுக நாவலர் போன்றவர்களைக் கொண்டு திருமந்திரத்திற்குக் கூடுமானவரையில் கிடைக்கக்கூடிய கருவிகளைப் பயன்படுத்தி, ஒரு பாஷ்யம் எழுதி யமைத்தால் அது பெரிதும் உதவியாக இருக்கும். அப்படிச் செய்தால் ஜம்பது ஆண்டுகளுக்குப் பின் திருமந்திரம் என்று ஒன்று இருக்கிறது என்பதை சிலைக்கச் செய்யமுடியும். இல்லையேல் மக்கள் திருமந்திரம் என்ற ஒன்று இருக்கிறதா என்று கேட்கக்கூடிய சிலைக்கு வந்தாலும் வந்துவிடுவார்கள். அப்படி இந்த நூல் விரிவாக எழுதப்பெறுமாயின் அதனால்.

நமக்கு ஒன்பான் சுவையும் கிடைத்ததற்கு ஒப்பாகும்.

உதாரணமாக ஒன்று சொல்லுகின்றேன். சிலப்பதிகாரத்தை இன்று நாத்திகர்களும் விரும்பிக் கேட்கின்றார்கள். காரணம் என்ன வென்று கேட்டால், முதலிலே அதனில் பிள்ளையார் வழிபாடு இல்லை என்பதாகும்; இயற்கையைத்தான் அவர் குறிப்பிட்டிருக்கிறார்; அதாவது 'இங்களைப் போற்றுதும்' என்று. ஆகையால்தான் நாங்கள் அதை வரவேற்கிறோம் என்று சொல்லுகின்றார்கள். அதற்கு நான் கேட்டேன்; இறுதிவரையில் படித்தீர்களா என்று. அதற்குச் சொன்னார்கள்; படித்தேன் அதில் ஒருவரிகூட இறைவனாக்கமாக இல்லையே என்று. கேட்டவுடன் 'முழுவதும் படித்திருக்கின்றீர்களா?' நூலின் இறுதிக்காலதயில் வருகின்ற தெய்வம் தெளியின் என்ற சொற்றெடுத்த எண்ணிப்பாருங்கள்' என்றேன். குறளிலும் கீழ்வருமாறு சொல்லுகின்றார்.

'கற்றதனு லாய பயனென்கொல் வால்நிவன நற்றுள் தொழுார் எனின்'

ஆகவே, எதையும் கண்டு, கேட்டு, சிந்தித்துத் தெளிவதே ஞானமார்க்கம் என்று சைவசித்தாங்தம் கூறுகிறது. ஆனால் திருமூலர்,

சிவமல்ல தில்லை யறையோ சிவமாந்  
தவமல்ல தில்லை தலைப்படு வர்க்கின்று  
அவமல்ல தில்லை அறுசம யங்கள்  
தவமவல்ல நங்தீாள் சார்த்துய நீரே

என்கிறார். சைவசமயம் என்பது சிவமல்லாத வேறு எதுவும் இல்லை என்று கூறுகின்றார்.

ஆறு சமயமும் கண்டவர் கண்டிலர்  
ஆறு சமயப் போருஞும் பயனில்லை  
தேறுமின் தேறித் தெளிமின் தெளிக்தபின்  
மாறுதல் அன்றி மனைபுக வாமே

என்று ஆறு சமயங்களைக் கூறி, அவற்றிற் கெல்லாம் முதற்பொருள் சிவனே என்று கூறுகின்றார். அவனைத் தொழுதாலே வீடு பெறலாம் என்றும் கூறுகின்றார்.

சரியை என்பது என்னவென்று கேட்டால்தான் எல்லோருக்கும் சங்கடம் வந்து விடுகிறது. இந்த நால்வகை நெறிகளிலும் தீகை பெருமல் செய்கின்ற பணிகளுக்குப் பலன் குறைவு. சமயதீகை பெற்றுக் கடவுளை வழிபடுகிறதே மரபாக இருங்கு வந்திருக்கின்றது. இதற்குச் சரியை என்று பெயர். கடவுள் அகண்டாகார சித்த வியாபகச் சக்சிதானங்குப் பரம்பொருள். அவனை வழி படுகின்றவர்களுக்கு இறைவன் ஸ்தாலம், குக்கமம், அதிகுக்கமம் ஆகிய மூன்றுவித உருவத்திலே தோன்றி அருள்தருகின்றன. ஸ்தாலம் என்றால் வடிவம். அதாவது விக்கிரகத்தைவத்துக் கடவுளாக சினைத்து வழி படுதல். இதுதான் சரியை. விசேட சமயதீகைபெற்று இறைவனுடைய வடிவத்தை அடைவதைக் கிரியை என்று சொல்லலாம். அடுத்தது பொது சிலை. ஆண்டவனை நிஷ்களா வடிவத்திலே வழிபடுதல் போக சிலையாகும். இதற்கு ஸ்தால வடிவத்தில் ஆண்டவனை வழிபட்டால் பயனில்லை. மனத்தால் எண்ணி இறைவனை வழிபடுதலே நடைமுறையில் ஞானமார்க்கத்தை அடையும்வழி.

சரியையின் பயனுக விளைவது இருவினை யொப்பு. கிரியையின் பயன் மலபரிபாகம். போகத்தின் பயன் சத்திசிபாதம். ஞானத்தின் பயன் சத்குருதிசனம், இதுபற்றிச் சைவசித்தாங்தம் படித்தவர்களும் கேட்டவர்களும் நன்கறிவர். இருவினையொப்பு என்பது உள்ளத்தைத் தராக்போல் காண்பது. அதாவது ஒருவர் தவறு செய்துவிட்டால் அதற்குச் சமமாகப் புண்ணியம் செய்துவிடல். அப்புண்ணியம் எப்படிக் கிடைக்கிறதென்றால் பசித்தவர்க்குச் சோறு போடுதல். பசுவதை செய்யும் பாவத்திற்கு அசுவமேதயாகம் செய்தால் போதும். நன்மை தீமைகள் என்று நோக்கும் ஒரே மனப்பான்மை. விருப்பு வெறுப்பு இல்லாத பார்க்கின்ற ஒரு அறிவு சிலை. உயிர் தன்னைவிட்டு நீங்கி இறைவனடி சேர்வதற்கான வழியே மலபரிபாகமாகும். சத்திசிபாதம் என்பது சிவனுடையபாதம்

## இரண்டாவதுநாள் பேச்சு

சத்தி நிபாதம்-சத்தியினுடைய வீழ்ச்சி என்று பொருள் கூறுகின்றனர். சத்துரு தரிசனம்-ஆண்டவைனைக் காணும் நிலை, இதற்கு ஆசை அறவே ஒழிய வேண்டும். இந்த நிலை ஏற்படும்பொழுது உண்மையிலே ஒரு சத்தி ஏற்படுகின்றது. இதுவே யோகத்தினுடைய முதிர்ச்சியாகும். திருமூலர் விளக்குகிறார்:

பூவினிற் கந்தம் பொருந்திய வாறுபோல்  
சீவனுக் குள்ளே சிவமணம் பூத்தது  
ஒவியம் போல உணர்ந்தறி வார்க்கு  
நாவி யணைந்த நடுதறி யாமே.

இதையே மணிவாசகரும் திருவாசகத்தில்,

‘உற்ற ஆக்கையின் உறுபொருள் நறுமலர்  
எழுதரு நாற்றம் போல்  
பற்ற வாவதோர் நிலையிலாப் பரம்பொருள்  
அப்பொருள் பாராதே  
பெற்ற வாபெற்ற பயனது நுகர்ந்திடும்  
பித்தர்சொல் தெரியாமே  
அத்தன் ஆண்டுதன் அடியில் கூட்டிய  
அதிசயம் கண்டாமே’

என்று பாடி இருக்கின்றார். கடவுள் எங்கே இருக்கிறார் என்று கேட்டால் அதற்கு அவர் “கண்ணால் யானும் கண்டேன் காண்க” என அருளிச் செய்கிறார். கடவுள் எப்படி இருக்கிறார்? ஸ்தூல உருவத்திலா? இல்லை.

ரோஜாப்பு இருக்கிறது. அதன் நிறத்தை-வடிவத்தைக் கண்ணால் பார்க்கலாம்; ஆனால் மணத்தைக் கண்ணால் பார்க்க முடியுமா?

பார்க்க முடியாது. அதுபோலத்தான் சீவனுக் குள்ளே சிவமணம் கமழ்வதும்.

இருட்டறை மூலை பிருந்த குமரி குருட்டுக் கிழவைனைக் கூடல் குறித்துக் குருட்டினை நீக்கிக் குணம்பல காட்டி மருட்டி அவனை மணம்புரிக் தானே.

பூவின் மணத்தை நுகர்ந்து அனுபவிப் பதுபோல், மறைந்திருக்கும் பரம்பொருளை அடைவதற்குக் குற்றம் நீங்கி குணம் காண வேண்டும். தேவாரத்தில் திருநாவுக்கரசர்,

‘தன்னைச் சரணைன்று தாளாடைந்  
தேன்றன் அடியடையப்  
புன்னைப் பொழில்புக ஓரண்ணல்  
செய்வன கேண்மின்களோரா  
என்னைப் பிறப்பறுத்து என்வினை  
கட்டறத்து ஏழ்வாகத்து  
என்னைக் கிடக்கலொட்டான்சிவ  
லோகத் திருத்திடுமே’

என்று கூறுவதும் காணலாம்.

இவ்வாருகப் பல்வேறுன நூல்களில் கூறப்படுகின்ற கருத்துக்கள் திருமந்திரத்தில் நால்வகை நெறியாக எடுத்துக் கூறப்பட்டுள்ளது. ஆகவே இதை நாம் போற்றி வளர்க்க வேண்டுமென்று கூறிக்கொண்டு, இந்த நால்வகை நெறியினைக் கடைப்பிடித் தொழுகினால் இன்ப நிலையை அடையலாம் என்பதையும் தெரிவித்துக்கொண்டு அடியே நுக்கு இச்சந்தரப்பத்தை அளித்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கு வணக்கம் கூறி முடிக்கின்றேன்.

நின்று தொழுவன் கிடந்தெம் பிரான்றன்கை  
என்றும் தொழுவன் எழிற்பரஞ் சோதியைத்  
துன்று மலர்தாவித் தொழுமின் தொழுந்தொறும்  
சென்று வெளிப்படும் தேவர் பிரானே.

— திருமந்திரம்.

## ஆருந் தந்திரம்:

பொருள்: 'சிவகுரு தரிசனம்'

திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவான், சித்தாந்த சைவமணி  
திரு. த. ச. மீனுட்சிசந்தரம் பிள்ளை அவர்கள்

இங்கே நம்முன் எழுந்தருளியிருக்கும் ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கும் சிவன்டியார்களுக்கும், பெரியோர்களுக்கும், தலைவர் அவர்க்டகும் என் வணக்கம் உரியதாகுக.

திருமந்திரத்தின் தன்மை எப்படிட்பட்ட தென்பதை நம்முடைய சிவாசாரிய சுவாமிகள் நன்கு விளக்கிக் கூறினார்கள். திருமந்திரத்தை ஆராய்ச்சி செய்வதில் எவ்வளவு ஜாக்கிரதையாகக் கவனம் செனுத்தவேண்டுமென்பது அதிலிருந்து நன்றாகத் தெரிகிறது. அந்த அளவிலே எனக்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கும் தலைப்பு இல்லை. எனக்கு ஆரும் தந்திரத்தில் 'சிவகுரு தரிசனம்' என்பது பற்றி விளக்கும்படி மகாசங்நிதானம் கட்டளையிட்டிருக்கிறார்கள். ஆகவே, எனக்குத் தெரிந்த அளவில் சிலவற்றை உங்கள்முன் சமர்ப்பிக்கின்றேன். பரம்பொருள் அனுக்கிரகம்பெற்று வங்கவர் திருமூலதேவர் என்று ஸ்ரீ சிவாசாரிய சீவாபிகள் சொன்னார்கள், அது உண்மை. ஞானம் வரவேண்டுமானால் பரம்பரைவழியே பெறுதல்வேண்டும். மெய்கண்ட நூலோகு அருளால் பெறத்தக்கது என்ற உண்மை சித்திக்கிறது. இதைத் திருமூலர் திருந்திதேவரை வழிபடும்பொருட்டுச் சிந்திக்கின்றார்.

குருவே சிவமெனக் கூறினன் நந்தி  
குருவே சிவமென் பதுகுறித் தோரார்  
குருவே சிவனுமாயக் கோனுமாய் நிற்கும்  
குருவே உரைஉணர் வற்றதோர் கோவே

என்பது திருமந்திரம். குரு வழியாக அருள் பெற்று ஒருவர் வரமுடியுமே தவிர வேறு எம்முறையாலும் உயர்ந்தவராய் வரமுடியாது என்பதைத் தெளிவாகக் கூறுகின்றார். ஆனால் நம்முடைய சமயநூலாகிய திருமந்திரத்திற்குச் சிறப்பாக உள்ளது என்னவென்றால்,

இறைவனே குருவாக வந்து தன்னுட்டு மக்களுக்கு ஞானத்தை அளிப்பதாகும். இது வேறு எந்தச்சமயத்திற்கும் இல்லாததொன்று. நமக்கு சாஸ்திரத்திலே என்ன விதிக்கிறதோ அதை அப்படியே மடாலயங்களும் தேவாலயங்களும் செய்து வருகின்றன. இந்த இரண்டையுந்தான் நம்சமயத்திற்குத் தொடர்பாக வகுத்திருக்கின்றார்கள்.

பெருமானே குருவாக இருந்தால் அந்த இடம் கயிலையாக இருக்கவேண்டும். இந்த விதத்திலே நம்முடைய சாஸ்திரம் இதற்கு இடம் தரவில்லை. சிஷ்கள், சகள் இடமே கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. சைவத்திற்கும், சாஸ்திரத்திற்கும், சமயத்திற்கும், செயலுக்கும் சம்பந்தமுடைய பல நூல்கள் உள்ளன. ஆனால் இதுபற்றித் தெளிவு காணப்பதற்கு எல்லா நூல்களும் பயன்படா. உயர்ந்த நூலை அறிவதற்கு உயர்ந்த குறிக்கோள் வேண்டும். இதைக் குருவேதான் அருள் வேண்டும் என்பது முடியாது. ஆனால் முயற்சியும் வேண்டும். மக்களுடைய நல்ல முயற்சி இருந்தால்தான் இவையெல்லாம் கைகூடும். இடைக்காலத்திலே திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தார் எவ்வித பணியுமே செய்யவில்லையென்று கருதிவிட முடியாது. இந்த ஆதீனம் அருட்செல்வம் பெறுவதற்கான பணியை அதிகமாக மேற்கொண்டு நடத்திவருகிறது. மக்களுக்குத் தேவையான பணி என்ன என்பதைச் சம்பிரதாய முறையாகப் பார்த்துச் செய்யவேண்டும். அதற்குச் சூழ்சிலை நல்லதாக அமையவேண்டும். குறை கூறுவதினால் ஒன்றும் பிரயோசனமில்லை.

ஆண்டவன் சத்தாய் விளங்குபவன். இங்கே இறைவன் ஆசாரிய வடிவத்திலே

வந்து நமக்கு அருள் செய்கின்றார் என்று திருமூலர் கூறுகின்றார். இதுனை.

சுத்த சிவன்குரு வாய்வங்து தூய்மைசெய்  
தத்தனை நல்கருள் காணு அதிமூடர்  
பொய்த்து கண்ணேன் நமரென்பி புண்ணியர்  
அத்தன் இவென் நடிபணி வாரே

என்ற பாடலால் விளக்குகின்றார்.

புண்ணியம் உடையவர்களும், புண்ணியம் இல்லாதவர்களும் ஒன்றைத் தெரிந்து கொள்ளவேண்டும், ஆண்டவன் தவத்தில் மிக்கோரை உய்யக் கொள்கிறுன். நம்மைப் போன்றே பிறரும் இருப்பார்களென்று நினைக்க முடியாது. தாய்செய்த தவத்தினால் மகன் நல்ல பேற்றை அடையலாம். இப்பொழுது நம்முடைய குருமூர்த்தி இந்த பீடத்தில் எழுங் தருனுவதற்கு என்னாந்தான் உண்டா? இல்லையே; பின்னர் எப்படி வந்தது? இதிலே தான் தெய்வத்தன்மை இருக்கிறது. இறைவன் அவர்களை உய்யக் கொள்கிறுன். ஆன்மாக்களை ஆட்கொள்ளப் பலவிதங்களை அனுஷ்டிக்கின்றார்கள். இந்த உண்மைக் கருத்தை நன்கு தெரிந்துகொண்டால் இன்றள்ள விபரீத மன்றப் பான்மை நீங்கும்.

முன்னே தவம் செய்தார்க்குப் பின்னே தவம் என்று சேக்கிழார் சுவாமிகள் அருளிச் செய்தார்கள். முடிவிலா இன்பம் அடைவதற்கு அன்புவழி காட்டுகின்றார். தவம் இருந்தால்தான் புண்ணியம் கிடைக்கும். அதற்குத் தக்க குழல்கள் அமையும். முன் செய்த தவமே ஒருவனுக்கு வேலிபோல் அமையும். இதைப்பற்றித் தகுதியில்லாதார் கூட்டுறவை ஒழித்தல் வேண்டும்; தக்காருடன் கூடுதல் வேண்டும்; ஆணவமல்த்தை விடவேண்டும் என்று சொல்லுகின்றார். ஆணவமலம் ஒழிந்தால் துன்பம் நீங்கும், திருவருள் சித்திக்க வழியிட்டாகும் என்றும் கூறுகிறார். கண்டதைக் கொண்டு, காணுதைப் பற்றித் தெரிந்து கொள்ளல்வேண்டும் என்று எண்ணுகின்றேயும். இதுவே உலக

இயல்பு. ஆனால் அதைக் கண்டு தெளியச் சிந்திப்பதற்கு வாய்ப்பு அளிப்பதேயில்லை.

சிவஞானம் மிகவும் போற்றுதற்குரியது என்றும், அந்தஞானம் மூன்று உலகத்திற்கும் பயன்படுமென்றும் கூறப்படுகின்றது. அதுனைப் பெறுவதற்கு எல்லோருமே முயல வேண்டும். ஆன்மாக்களுக்குப் பக்குவுத்தை உண்டுபண்ணுவதற்கு இறைவன் என்ன செய்கின்றன என்பதைத் திருமூலர்,

பாசத்தைக் கூட்டியே கட்டிப் பறித்திட்டு  
நேசித்த காயம் விடுவித்து நேர்நேரே  
கூற்ற முத்தியிற் கூட்டலா நாட்டத்த  
தாசற்ற சற்குரு அம்பல மாமே

என்ற பாடலால் விளக்குகின்றார். பராசக்தி வடிவாக அம்மையும், அருள்சக்தி வடிவாக அப்பனும் காட்சியிலிக்கின்றனர். ஆன்மாக்களாகிய நம்மைப் பாசத்தோடு கூட்டுகிறார்கள். பிறகு அந்தப் பாசத்தையே வேரறச் செய்யவேண்டும் என்றும் சொல்லப்படுகின்றது. இதுனைத் துருவித் துருவி ஆராய்ந்த நமது கவிராசங்கள் கச்சியப்பமுனிவர் என்ன சொல்கிறார் என்பதைக் கவனிப்போம்.

குருவாக வருவதற்கு ஆன்மாக்களுக்குத் தகுதியில்லை; இறைவனேதான் குருவாக வடிவம் எடுத்து மக்கு அருளுகிறார் என்ற கருத்தை,

குருவாய் அருளல் உயிர்க்கின்மை  
யாரும் குறிக்கொடும்ய  
அருவாய் அருவரு வாய்மூரு  
வாய் அவை தானெனாந்த  
பெருவான் பொருடன் பெரும்பெய  
ரேபெய ராகவங்த  
ஒருவாய்மை தன்னை நினையினும்  
உள்ளம் உருகுவதே.

என்ற பாடலால் விளக்குகின்றார். திருவருள் பெற என்னென்ன பாடுபடுகிறோம்; அதனால் என்னென்ன இன்னல்களை அடைகின்றோம் என்பதையும் சொல்கின்றார்.

ஆணவம் அடக்கப்பட வேண்டுவது. அறியாமலேயே ஆணவம் வந்து விடுகிறது. அப்பொழுது நானே தலைவன் என்ற ஒரு கள்வம் ஏற்படுவதைக் கண்கூடாகக் காண் கிரேம். இன்பத்தை அனுபவிப்பதில் மகிழ்ச்சி யடைகிரேம். ஆனால் துன்பத்தைக் காதால் கேட்கவும் அஞ்சகிரேம். இந்த உலகத்திலே பிறங்கவர்கள் எல்லாம் நல்ல புண்ணியஞ் செய்தவர்களே. நம் இந்திய நாடே புண்ணியம் செய்த பூமிதான். அதிலே நம் தமிழ் நாட்டிலே தோன்றியவர்கள் மிக்க புண்ணியம் செய்தவர்கள். அதைவிடப் புண்ணியம் செய் தவர்கள் இத்திருவாவடுதுறையில் பிறப்பவர் கள் அடைகிரூர்கள். எல்லாவற்றையும்விட இந்தத் திருவாவடுதுறைக்கு வந்து திரும்பிப் போகிறவர்களுக்குப் பெரும் புண்ணியம் கிடைக்கின்றது. பிறவி ஒழியவேண்டுமானால் கச்சியப்ப முனிவர் கூறுவதைச் சற்று ஆராய வேண்டும்.

காளினி மீது பிறங்கவர் தம் முனுங் காவிரிகுழும் தாசிறு நாட்டுற பவித்தவர் தூய ரவர்களுள்ளும் மாசுற பஞ்சாக் கரவன் வியர குரினுற்றேர் தேசுறு தூய ரவர்களுங் தூயர்சென் ரேத்துநரே.

என்று ஆண்டவனை அடைகிற மேலான ஒரு சிலையை எடுத்து இப்பாடலால் விளக்கு கின்றூர்.

வருவதும் போவது மாயூழல்  
வீரவம் மின் வந்தனிரேல்  
தருசிதி சிந்தா மணிகாம  
தேனுவும் தந்தருளும்  
போருவறு போக மெலாங்தரும்  
போகமெ லாம்வெறுத்தால்  
ஒருவரு முத்தியும் நல்கும்பஞ்  
சாக்கர ஒன்னொளியே.

என்ற இப்பாடலால் இம்மை மறுமைப் பிறவி கள் மாறி மாறி வந்துகொண்டே இருக்கும். ஆகவே பிறவியைத் தீர்ப்பதற்கு என்ன வழி இருக்கிறது என்பதைனையும் விளக்குகின்றார். மற்றொரு இடத்தில்,

விக்குன் இருமல் முயகன்  
குட்டம்வெப் புப்பெருநோய்  
தொக்கு வயற்று நோய்குல்  
நோயோடு குழந்தடி னும்  
நக்கு நலத்தகு பஞ்சாக்  
கரவன் நளினபதம்  
புக்கு விடினங்க னெல்லாமின்  
பாகப் பொவிதருமே.

என்ற பாடலால், உடம்பிலே பல நோய்கள் வந்தாலும், அவைகளையெல்லாம் தீர்த்து விடலாம். ஆனால் பிறவிப்பினி போகாதிருக்கும்போது உடம்புப் பினியைப்பற்றிக் கவலைப்பட இடமேது? என்பதைக்கூறி, பிறவிப் பினியைத் தடுக்க வழிகூறுகின்றார்.

தேசிக நாதன் சிவநான  
தேவன்செங் கைத்தலமுன்  
விசின் ரூடிய அம்பல  
வானன் விபனுலகம்  
பேசிய பஞ்சாக் கரவன்  
பிறங்கருள் தாள்மலரைக்  
கூசின் ரேத்திய மாதவத்  
தார்க்கென் குறையுளதே.

என்ற பாடலினால் குருமூர்த்திகளாகிய ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக சவாமிகள் திருவடிகளைத் துதிக்கும் மாதவம் உடையவர்கட்கு குறை என்ன இருக்கப்போகிறது? ஒன்றுமே இருக்காது என்பதை எடுத்துக் காட்டுகின்றார் என்பதைமட்டும் சொல்லி இதோடு முடித்துக் கொண்டு அமைகின்றேன்.

காவினில் ஊறும் கரும்பினிற் கட்டியும்  
பாவினுள் நெய்யும் பழத்துள் இரதமும்  
பூவினுள் நாற்றமும் போலுளன் எம்இறை  
காவலன் எங்கும் கலந்துநின் ருனே.

— திருமந்திரம்.

CODAMARA PUBLIC LIBRARY  
18 JAN 1958  
MADRAS



இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு - மூன்றும் நாள்

# முன்றுவது நாள் பேச்சு

தலைமையுரை:

சித்தாந்த சரபம், மகாமகோபாத்தியாய்

சிவார்ஜி ஈசானசிவாசாரியார் அவர்கள்

பழாசி.

கருணையின் கடலாகிய பூால்-பூால் குரு மகாசங்கிதானம் அவர்கட்கும், மற்றுமுள்ள ஆன்ரூர்களுக்கும் என்னுடைய வணக்கம் உரியதாகுக.

ஸ்தால உறுப்புன்னதாக இருக்கிறது. இதற்கு அடிப்படை ஞானயோகமேயாகும். இதை அப்படியே பருகத் தலைப்படுவோமானால் அது நம்மால் முடியாததாகும்.

திருமங்கிரத்திலே எடுத்த எடுப்பிலே பேசப்படுவது என்பது அவ்வளவு எனி தானதன்று. கருணையே உருவாய் எழுங்கருளி யுள்ள குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் நமக் கெல்லாம் இந்தப் பேற்றை அளித்துள்ளார்கள். இம்மாதிரித் தொடர்ந்து கேட்டு அனுபவிக்கத்தான் என்னைத் தலைமை வசிக்கப்படவிரித்துள்ளார்கள் எனத் தெரியவருகின்றது. இவ்விதமான மகாநாடுகளைக் கூட்டியது நம் சைவம் வளர்ந்தோங்குவதற்கே யாகும். மக்கள் அறிவுறிமிப்பி நன்னெறியிற் செல்ல இது பெரிதும் உதவுகின்றது. அதோடு சைவ நெறியானது நூல்வாயிலாகவும், மொழி வாயிலாகவும் பெரிதும் பரப்பப்பட்டு வருகின்றது. மலமாகிய பாசத்தை அறுத்து, ஆண்டவனுடைய திருவருளைப் பெற்று எல்லோரும் உய்வோமாக.

ஒன்றை ஆராயப்படுகுமன் அதுபற்றிக் கேள்விமேல் கேள்வி கேட்டு. அக்கருத்தைப் புலப்படுத்துவதற்கு உபமான உபமேயத்தை விளக்கி வேறுபாடுகளைக் காணுதல்வேண்டும். பெருங்கடலிலே ஒருவளைக்கொண்டு போய் விட்டு நீர் பருகு என்றால் அது இயலுமா? அப்படிப் பருகினால் அவனது தாகம் தீருமா? தீராது: தாகம் மிகும். அதுபோல ஞானசாஸ்திரத்தைத் தெளிவுபடுத்தி நன்னீரைப் பருகுதல்போல எல்லோரும் பருகுவோமாக.

மேலும், இந்த ஸிலையத்தை மற்ற ஸிலையங்களுக்கு ஒப்பிட்டுக் கூறல் தவருனதாகும். இது சைவத்தை நன்னெறியில் பரப்பப் பெரிதும் உதவுகின்றது. நாமும் இப்பணிகள் யாவற்றையும் வாழ்த்துவோம்; வணங்குவோம். இந்தத் திருப்பணி செய்துவரும் நம் குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு நாம் நன்றி செலுத்தப் பெரிதும் கடமைப்பட்டுள்ளோம். இந்த ஸிலைமை - இந்த அமைப்பு மேலும் மேலும் உடையதாக இருக்குமானால் அது எவ்வளவு சிறந்ததாகும். நம்முடைய சமயம்

திருமங்கிரத்தில் உள்ள உண்மைக் கருத்துக்கள் நமக்கு எளிதிலே விளங்கவேண்டும் என்றால் அதற்கு நாம் பெரிதும் பாடுபடல் வேண்டும். அதற்குப் பெரிதும் செலவிட்டு அதில் ஒளனவே வெற்றிகண்டுள்ளோம். இது பற்றி வேறு யாராவது, இதில் நான் வெற்றி கண்டுவிடுவேன் கண்டுவிட்டேன் என்றெல்லாம் சொல்லுவதில் யாதும் பயனில்லை. இப்பயிற்சி எல்லோருக்கும் வரவேண்டும். இது படிப்பதினால்மட்டும் வாராது: அநுபவத்தில் இருக்கவேண்டும்.

இத்தகைய உண்மைகளை மக்களாறிந்து ஒழுகவே பூால்-பூால் மகாசங்கிதானம் அவர்கள் பல மகாநாடுகளை நடத்தவருகின்றார்கள். இந்த ஸிக்ரீச்சிகள் நமக்குச் சிறந்த வழிகோலியாகும். இதனை நாம் மெய்ப்பற்றேஞ்சு செவிசாய்த்துப் பயன்பெறுதல் வேண்டும்.

பெரிய பெரிய நூல்களைப் படிப்பதினால் சிங்கிக்க வேண்டும். அப்போது நம் ஆன்மா மட்டும். அறிவு வளர்ந்துவிடாது. சாதன அறிவு வேண்டும். அதாவது அவைகளை நடை முறையில் அனுஷ்டிக்கவேண்டும். மேலும், சமயம் பறவ வேண்டுமானால் சாதனை அறிவி ஒல்தான் அதிகமாகப் பரப்பமுடியும். அதை இந்த ஆதினம் செய்து வந்திருக்கின்றது. மேலும் அங்கிலையைப் பாதுகாத்துக்கொண்டு வருகிறது. எதையும் மனவெழுச்சியோடு விட்டுவிடாமல், அதனைச் சாதனை வாயிலாகச்

சிங்கிக்க வேண்டும். அப்போது நம் ஆன்மா சிறங்கு விளங்குவது உறுதியாகும்.

கடங்த இரண்டு நாட்களாக ஆறு தங்திரங்களைப்பற்றிப் பலஅறிஞர்கள் விளக்கி விரிவுரையாற்றக் கேட்டு மகிழ்ந்திர்கள். இன்னும் மூன்று தங்திரங்களே பாக்கியுள்ளன. அவைகளை மூன்று அன்பர்கள் இன்று விளக்க இருக்கின்றார்கள். அவைகளை நாமெல்லாம் கேட்டு ஆனங்கிப்போமாக.

ஓன்று கண்ணர் உலகுக்கொரு தெய்வமும்  
ஓன்று கண்ணர் உலகுக்குயிர ராவதும்  
நன்று கண்ணர் இனி நமசிவா யப்பழம்  
தின்று கண்டேற்கிது தித்தித்த வாறே.

—. திருமந்திரம்

ஏழாந் தந்திரம் :

பொருள் : 'ஆன்மாவும் இறைவனும்'

திருவாவடுதுறை ஆதின் வித்துவான்

ஸ்ரீ தே. ஆ. ஸ்ரீநிவாசாராயியார் அவர்கள்

கடனார்

ஸ்ரீ நமசிவாயழுர்த்தி மரபினில் தோன்றி இங்கு இன்று எழுந்தருளியிருக்கும் குருமகா சங்கதானத்தின் உபய சரணாரித்தங்களையும் அடியேன் வணங்குவதோடு, மற்றுமுள்ள முனிபுங்கவர்களையும் வணங்குகின்றேன். மற்றும் ஆகமத்தின் வடிவாக எழுந்தருளியிருக்கும் தலைவர் அவர்களுடைய பாதகமலங்களையும் நமஸ்கரிக்கின்றேன், எனக்கு இடப்பட்டுள்ள ஆணையை சிறைவேற்ற முன்வருகிறேன். திருவருள் துணை செய்வதாகுக.

அடியேனுக்கு இடப்பட்டிருக்கின்ற ஆணையைச் சொல்லுவதற்குக்கூட அருகதையற்றவன். காரணம் திருமந்திரமானது ஒரு பெரும் சாத்திரக்கடல். அதிலே எனக்கு ஏழாவது தந்திரம்பற்றிப் பேச ஆணையிடப்பட்டுள்ளது. கடந்த இரண்டு நாளாக இச் சாத்திரக் கீட்டிலே மூஷ்கி வந்திருக்கிறீர்கள். நாம் எதையெதை பெல்லாம் என்ன வேண்டுமோ அவைகளையெல்லாம் நினைக்கச் செய்து, எதை உண்மையில் அறியவேண்டுமோ அதை அறியச் செய்கிறது இந்தத் திருமந்திரம். இதையெல்லாம் நாம் மனனம் செய்து கொள்ளவேண்டும்; மந்திரத்தைத் தான் மனனம் செய்து கொள்ளுகிறோம். ஆகவேதான் இதற்கும் மந்திரம் என்று பெயர் கொடுக்கப்பட்டுள்ளது. இந்தத் திருமந்திரம் என்னும் சொல் அறிவாற்றலைப் பெருக்கும் கருத்தோடு அமைந்திருப்பதைப் பார்க்கலாம். ஆகவே இதை மனத்தில் தியானம் செய்தால் அவலக் கடலாகிய துண்பத்தை எல்லாம் போக்கி, இன்பக் கரையிலேற்றி. இறைவன் திருவடிகளிலே சேர்க்கும். இந்நூலுக்கே இவ்வளவு பெருமை இருக்குமானால், இத்திருமந்திரங்கள் கூறுவதுபோல் வாழ்க்கையில் அனுஷ்டித்தால் பேரின்பப் பேற்றை அடையலாமல்லவா?

இந்தத் திருமந்திரத்தைத் தந்திரம் என்ற பெயர்களால் ஒன்பது பகுதிகளாகப் பிரித்துப் பாகுபடுத்தி வைத்திருக்கிறார்கள். ஒவ்வொரு தந்திரத்தையும் விரும்பிக் கற்போர் உள்ளாம் களங்கமின்றி இன்பக் கடலை அடைவதற்கு வழி செய்யும். ஒவ்வொரு தந்திரத்திலும் பல தத்துவங்கள் நிறைந்திருக்கின்றன. நமக்கு வாழ்க்கையில் என்னென்ன உண்டோ அவற்றையெல்லாம் விளக்குகிறது. எனவே, தந்திர மென்ற சொல்லிற்குத் தன்னை அடைந்தவரைக் காக்கின்றது என்று பொருள் கொள்ளலாம். இன்று இதைத்தவிர வேறு நம்மைப் பாதுகாத்துக் கொள்வதற்குச் சிறங்க நூல் இல்லை. என்றாலும் சொல்லலாம். உலகம் இன்று சென்றுகொண்டிருக்கும் வழியைப் பார்த்தால் நாம் எங்குச் செல்லவேண்டுமென்று நினைக்கிறோமோ அதைவிட்டு அதற்கு எதிரிடயான வழியிலேயே சென்றுகொண்டிருக்கிறது. என்று சொல்லலாம். அதாவது அனுஷ்களை ஆராய்கின்ற அளவுக்கு மக்களுடைய அறிவு சென்றிருக்கிறது. இந்த ஆராய்ச்சி எங்குபோய் முடியும் என்பதை ஆழ்ந்த அறிஞர்கள்கூடத் தெரிந்துகொள்ள முடியாத நிலையில் இருக்கிறார்கள்.

ஒவ்வொரு அனுவம் ஒரு நிலைத்தியங்குகோள். அதனைச் சுற்றிலும் பல கோள்கள் திரிந்துகொண்டிருப்பதாகக் கண்டு பிடித்திருக்கிறார்கள். அதுவரைக்கும் வந்து விட்டு அதற்குமேல் ஆராயமுடியாதபோது, காரணம் என்னவென்பதைத் தெரிவிக்கமுடியாத நிலையில் இருக்கிறார்கள். நிலைத்த அந்தக் கோளைச் சுற்றிப் பல இயங்குகோள்கள் சுற்றுவானேன். நிலைத்த ஒரு தன்மையில் இருக்கின்ற பொருளை மற்றக் கோள்கள் இழுத்துப் பிடித்துக் கொண்டிருக்கும் ஒரு ஆற்றல் இருக்கின்றது. அந்த ஆற்றல்தான் என்ன

என்பதைத் துருவித்துருவி, ஆராய்ச்சிசெய்து, பார்த்து, அதைக் காண்பது சிரமமாக இருக்கிறதென்பதை ஒப்புக் கொண்டிருக்கிறார்கள். அந்த நிலையில்தான் நம்முடைய சமயநூல்கள் அதற்கு விடையளிக்கின்றன. அதுவே கடவுள் நிலை என்று சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இந்தக் கடவுள்நிலைதான் இவ்வாறு புறத்தாலும் அகத்தாலும் தன்னைச் சூழ்ந்திருக்கின்ற எல்லா உயிர்களையும் இயக்கி வருகின்றது. இதனை விளக்குகின்ற பகுதியாகிய ஏழாங்கந்திரமே அடியேனுக்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது.

ஏழாங்கந்திரம் என்று சொல்லும்போது அதிலே சிவயோகமே இடம் பெற்றிருக்கிறது. யோகம் என்பது தொடர்பு. ஆகவே சிவன் திருவடியில் ஆன்மாவை இணைப்பதற்கு ஒரு தொடர்பு ஏற்படுத்துவதையே கூறுகின்றது. ஆணவத்தினால் அடிமைப்பட்டிருக்கின்ற ஆன்மாவானது சிவயோக வாயிலாகச் சுலபமாக இன்பம் அடைவதற்கு வழி உண்டு. இப்படிப்பட்ட ஒரு நல்வழியை மக்களுக்கு எடுத்தியம்ப ஞானபரம்பரையில்வந்த நமது குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் இங்கு எழுந்தருளி. அங்கு மூலமாக அறிவிக்க, மீண்டும் வீற்றிருக்கின்றார்கள். ஆகவே அத்துறையில் பயின்று, நின்று, தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். ஏழாம் தந்திரத்தில் முப்பத்தொன்பது அதி காரங்களில் நானுற்றுப்பதினெட்டு செய்யுள்கள் இருக்கின்றன. நேரமின்மையால் அவற்றில் ஒரு சிலவற்றை மட்டும் ஈண்டு விளக்குகின்றேன்.

இந்த ஏழாவது தந்திரத்தைச் சொல்லும் பொழுது ஏழாவது திருமுறையாகிய சுந்தர மூர்த்திச்வாமிகளது வரலாறு நம் நினைவுக்கு வருகிறது. ஆண்டவன் ஒவ்வொருவருக்கும் ஒவ்வொரு இடத்திலேதான் தன்னுடைய திருவிளையாடல்களை நிகழ்த்துகின்றன. சுந்தர மூர்த்திச்வாமிகளுக்கு மனவாழ்க்கையிலேயே திருவிளையாடல் நிகழ்த்தியிருக்கிறான். அதனால் திருமணம் அவரைச் செல்வனாக்கிவிட்டது.

இவ்வாறு ஆண்டவன் அவ்வப்போது தம் அடியவர்களைத் தடுத்தாட் கொள்ளுகின்றான் என்பதைக் காண்கின்றோம்.

மாபெரும் திருமந்திரம் பத்தாங்கிறுமுறையாக இருக்கிறது. இதனை இயற்றிய ஆசிரியர் திருமூலராவர். இவர் சிவானுபூதி பெற்றவர். ஆன்மா பந்தத்தோடு கூடி இருக்கின்றது; அந்தப் பந்தத்தை நீக்கமுடியாது. இதனை அவர்து வாழ்க்கைவாயிலாகக் கருத இடமிருக்கிறது. அப்படியிருந்தும் பாசம் கழற்றத்தக்க தென்பதை அவரே விளக்குகின்றார். அவ்வாறு கழற்றிப் பாசத்தைக் கவரும் ஆன்மா அருள் பெறுவதாக இருப்பதைக்காணலாம். ஆன்மா பாசத்தை ஒழித்துக் கொள்வதற்குக் கடமைப் பட்டிருக்கிறது. தத்தம் ஆற்றலுக்கு ஏற்பநடங்கு தன்னையும் பிறரையும் பாதுகாத்துக் கொள்ளுதற்கும் கடமைப்பட்டிருக்கிறது. பாசம் நீங்குவதால் ஆன்மா சிவப்பேற்றடைவதைக் காணலாம். அடுத்தபடி அதன்மூலம் சரியை, சிரியை, யோகம் ஆகியவைகளைகீக்கி ஞானத்தை அடைய முடிகின்றது. இதனைச் சிவயோகம் என்றே பேசுகிறது. சிவயோகம் அடைவது எப்படி? யோகத்தால் சரியை இருக்கின்ற ஒரு அந்தம் யோகத்தால் யோகம் இருக்கின்ற ஒரு அந்தம். யோகத்தால் சிரியை இருக்கின்ற ஒரு அந்தம், யோகத்தால் சரியை இருக்கின்ற ஒரு அந்தமுக்கு அந்த நான்கு அனுஷ்டானங்களையும் பையக்கொண்டு வருகிறார். ஆன்மா சிவயோகத்தை அடைவதற்கு ஆரம்பத்திலே யோகத்தால் சரியையில் புகுந்து, பின் சிரியையில் புகுந்து, பின்னர் யோகத்தில் புகுந்து, ஞானத்தை அடையவேண்டும். இந்த நான்கு சோபானங்களையும் யோகத்தின் வாயிலாகத் திருமூலர் ஆதாரத்தோடு விளக்கிக் காட்டியுள்ளார். இந்த ஆதாரங்களை ஆறு நிலையாகப் பிரித்து, ஆறு அசிகாரமாகவும், முதலில் அண்டலிங்கம் என்பதைச் சொல்லி ஏழாகச் சேர்த்திருக்கிறார், ஒவ்வொன்றையும் யோகத்தால் அமைத்திருக்கிறார். ஒவ்வொரு யோகத்திற்கும் கட்டுப்பாடு கொடுத்திருக்கின்றார். சாதாரணமானவர்கள்

இதைப் பயின்றால் அவர்களுக்கு ஆபத்து ஏற்படலாம். சம்பிரதாயப்படி ஆராய்ந்து, அறிந்து பயிலுதல்வேண்டும். அப்படிப் பயில் கின்றவர்களுக்கே, குரியன் கிளம்புவதற்கு முன் அதன் கெருப்பாகிய ஒளி கிளம்புவது போல் நூனம் உதிக்கிறது. அதுவே ஆதித்த நிலை. இவ்வாறு படிப்படியாக, பையைப் பையச் சென்றால் சிவயோகத்தில் நூனபாகமாகிய அகண்ட ஒளி சித்திக்கின்றது. நூனபாகம் முற்றினால் சிவனருள் அதிலே தேங்கிக் கிடக்கும். இதையெல்லாம் இந்தத் தந்திரத்தில் கூறியிருக்கின்றார். அதில் சில பகுதிகளைத் தான் இப்போது நான் குறிப்பிட்டுக்கொண்டு வருகிறேன். நம்மை எவ்வளவுதாரம் சிவனைப் பற்றி நினைக்கச் சொல்லமுடியுமோ அவ்வளவு தாரம் சிந்தித்துச் சித்தம் சிவயோகநெறியை அடைய வழிசெய்திருக்கிறார்.

அடுத்தாகத் திருமூலர்பெருமான், ஒவ்வொன்றையும் காலத்தால் பேசுகின்றார். இதனை இத் தந்திரத்தில் முதல்பாடலிலேயே கூறுகின்றார்:

காலங்கண் டானடி காண்டும் ஆமே.

பின் உள்ளவற்றைப் பார்க்கும் பொழுதும் நாட்கள் போன்ற கால அளவை சிரம் பச் சொல்லியிருக்கின்றார். காலக் கடவளாகிய ஆதித்தனும் இதில் இடம் பெற்றிருக்கிறது. இவ்வாறுல்லாம் காலத்தின் முக்கியத்தை ஆன்மாக்கட்கு நூபகப்படுத்தும் முறையில்,

தேந்தறி யாமையின் சென்றன காலங்கள் பேர்ந்தறி வானெங்கள் பிஞ்ஞகள் எம்இறை ஆர்ந்தறி வாரறி வேதுணை யாமெனச் சார்ந்தறி வான்பெருங் தன்மைவல் லானே

என்ற பாடலால் விளக்குகின்றார். இவ்வாறு காலத்தை நூபகப்படுத்தி, அதை வீணைக் காது சிவயோக நெறியைத் தேடிச் சென்று, இந்தப் பினைக்கப்பட்ட பிறப்பை அறுத்துக் கொள்ள வேண்டும் என்பதைக் கொஞ்சம் கொஞ்சமாகச் சொல்லிக்கொண்டு வருகிறார்.

அடுத்தபடியாக, திருமூலர் பெருமான் உலகத்திலே வாழ்க்கை நடத்துகின்ற ஆன்ம கோடிகளைப் பார்க்கின்றார். ஆன்மகோடிகளை ஒரு பூங்தோட்டத்திற்கு ஒப்பிடுகின்றார். அதில் வசிக்கும் மக்களைக் கறுத்த வண்டு களுக்கு ஒப்பிடுகிறார். கறுத்த வண்டுகளைப் போல மக்கள் ஆணவத்திலே முடப்பட்டிருக்கின்றார்கள் என்பதைக் காண்கின்றார். அவ்வாறு காணுகின்ற காட்சியை உள்ளத் திலே கொண்டு வண்டுகளைப்போல் நீங்களும் வாழ்க்கையை நடத்தவேண்டாமா? வண்டுகளைப்போல் ஆணவக்கறுப்பைப் பெற்றிருக்கிறீர்கள். குணத்தையும் பெறவேண்டாமா? குணத்திற்குப் பதிலாக ஆணவத்தைப் பெற்றிருக்கலாமா? ஆகவே அதைவிட்டு வண்டுகள் போகும் வழியைக் கடைப்பிடித்துச் சிவயோக நெறியிலே ஒன்றிப்போக வேண்டும் என்று அறிவிக்கிறார். இந்த உவமை அமைந்த பாடற்பகுதி வருமாறு:-

இருங்தேன் மலர்களைந் தின்புற வண்டு பெருங்தேன் இழைக்கின்ற பெற்றிமை ஓரார்.

இன்னும் நம்மக்கள் அறியாமை இருளில் இருக்கின்றனர். அதனை ஆராய்ந்து அவர்கள் அனைவரும் ஒரு முடிவிற்குத்தான் வருகிறார்கள். சித்தாந்தம், ஆகமம், மந்திரம், தந்திரம் ஆகியவை யெல்லாம் இவ்வொன்றைத்தான் சொல்லி வந்திருக்கின்றது. வண்டுகள் பல இடங்களிலே அலைகின்றன; அலைந்தாலும் சுவைக்கவேண்டிய இடத்தை நாடி அலைகின்றன; தேன் இருக்கும் இடத்தை நாடிச் செல்கின்றன. ஆனால் வாழ்க்கையிலே இன்பத்திற்காகத் தேடி அலையும் ஆன்மாக்கள், வண்டுகளைப்போல் இல்லாமல் ஆணவத்தால் அலைகின்றனயே என்று வருந்திக் கூறுகின்றார். எப்போதும் பெரியவர்கள்தான் வருங்கிச் சொல்வார்கள். ஆனால் திருமூலரோ நம்மை ராஜாவாகவும், பேரிய மனிதராகவும் அல்லவா நினைத்துக்கொண்டு அறிவிக்கின்றார். இதனை அடுத்த இரண்டு அடிகளாகிய,

வருங்தேன் நுகராது வாய்ப்புகு தேனே அருங்தேனை யாரும் அறியகி லாரே

என்பதால் காண்க.. மலரிருக்கும் இடத்தை நாடி வண்டு செல்லுகின்றது. ஆனால் நாம் இருக்கும் இடத்திலேயல்லவா அருள் தேன் ஸிரம்பியிருக்கிறது. இதையல்லவா நாம் உனர் வேண்டும். வண்டு, மலரை நாடிச்சென்று உறிஞ்சி. அதன்மூலம் தேனை எடுக்கவேண்டும். ஆனால் நமக்கோ அருள் தேன் வாயிலேயே வந்து கொட்டுகின்றது என்று கூறுகின்றார். இம்மாதிரியான தேன், கடையில் சென்று வாங்குவதற்கும் முடியாததாகும்: இதனை இன்னும் அறியாதிருக்கின்றார்களே என்று வருங்குகின்றார். இந்த அருள் தேன் வாயிலாகச் சிவானந்தத் தேனைச் சுலபமாக அடையாலாம் என்பதை ஞாபகப்படுத்திப் போயிருக்கிறார். இந்த கோக்கத்தோடுதான் நமது குரு மகா சங்கிதானும் அவர்கள் கடந்த இரண்டு நாட்களாக அருள் தேனை அடைய நமக்கெல்லாம் உதவியிருக்கிறார்கள்.

அடுத்து ஒரு பாடலை எடுத்துக்கொள் வோம்:

தரையுற்ற சத்தை னிலைகம் விண்ணானு  
திரைப்பெறு நீரை மஞ்சனச் சாலை  
வரைதவற் மஞ்சநீர் வானுடை மாலை  
கறையற்ற நந்திக் கலையுந்திக் காமே.

ஒருவளை உயர்ந்த மலைக்கு ஏற்றிக் கொண்டு போய்க் கீழே பார் என்று சொல்லுகிறார். கீழே பார்த்தால் தரைதான் தெரிகிறது. எவ்வளவு தூரந்தான் உயரச். சென்று வூலும் கடைசியிலே உன்னை நிலைக்கச் செய்கின்ற இடம் தரைதான் என்பதை ஞாபகப்படுத்துகிறார். தரையில்லாது உனக்கு நிற்க முடியாதென்பதைனைக் கூறி, உன்வாழ்க்கை செம்மைப்பட வேண்டுமானால் சிவபெருமானைத் தவிர வேறு யாருமில்லை என்பதை அறிவிக்கின்றார். அதுவே ஆன்மாவை நிலைத்திருக்கச் செய்யும். அப்படி ஒரு நிலைத்த இடத்தைமாத்திரம் பிடித்து விட்டால் போதுமா? ஆன்மாவுக்கு அறிவு வளர் வேண்டுமே. இதைத்தான் சிவாலயங்களும் மடாலயங்களும் செய்து கொண்டிருக்கின்றன. இதைன், நமக்கு ஒன்று யும், வேறுயும் இருந்து செய்து கொண்டிருக்கின்றன.

இரண்டாவது திருமந்திர மநாடு

அடுத்து, உள்ளாமாகிய பெருங்கோயிலில் ஐம்புலன்களையும் கட்டுப்படுத்தி முத்தி யடை வதற்கான வழியை ஒரு பாடலால் விளக்குகின்றார்.

உள்ளம் பெருங்கோயில் ஊனுடம் பாயைம் வள்ளற் பிரானார்க்கு வாய்கோ புரவாசல் தெள்ளத் தெளிந்தார்க்குச் சீவன் சிவலிங்கம் கள்ளப் புலனைந்துங் காளா மணிவிளக்கே.

இப்பாடலில் நம் அகத்தை ஒருபெருங்கோயிலாகக் காட்டுகின்றார். நம் உடம்பை ஒரு கோயிலாகவும், வாயை அதற்குக் கோபுரமாகவும் ஒப்பிடுகின்றார். இங்கிலைகளிலேல்லாம் வெற்றி பெற்று, அறிவொளியினால் முற்றும் துறந்தவர்கட்டு முத்தி கிடைக்கும். எனகின்றார். அந்த முத்தியை உனர் ஜந்து புலன்களையும் கட்டுப்படுத்த வேண்டும் என்று வலியுறுத்துகின்றார். இதனைக் கடைசிவரியாகிய 'கள்ளப் புலனைந்துங் காளா மணிவிளக்கே' என்பதால் அறிவுறுத்துகின்றார். இந்த ஐம்புலன்களையும் ஒரு சிறு அளவுக்கு நாள்தோறும் விடாமல் கட்டுப்படுத்த முயற்சிக்கவேண்டும். அப்பொழுதுதான் ஒன்றுய், வேறுய், உடனும் இருந்து அவனேடு கலக்க முடியும் என்பதை விளக்குகின்றார். இதனை ஆதார, மந்திர, மொனம் ஆகிய நிலைகளிலே படிப்படியாக அடையாலாம். இதுவே சைவசமயத்தின் கருத்தாகக் கூறப்பட்டுள்ளது. திருமூலரும் இத்தங்கிரத்தில் வலியுறுத்துகிறார். இதையே நம் வாழ்க்கையில் பின்பற்றினால், எளிதில் அவனடி சேரலாம்.

அடி யேனுக்குக் கொடுக்கப்பட்டுள்ள நேரம் குறுகியதால்லாலும், எனக்குப் பின்னர் இருவர் பேச இருப்பதாலும் இத்துடன் சிறுத்திக்கொண்டு மகாசங்கிதானத்தின் திருவிடுகளுக்கு இதைக் காணிக்கையாகச் சமர்ப்பித்து, குருமகா சங்கிதானத்திற்கும் இந்த ஞான பரம்பரைக்கும் அடி யேன் பெரிதும் கடமைப்பட்டிருக்கின்றேன் என்பதையும் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

## எட்டாந் தந்திரம் :

பொருள் : 'அவத்தைகள்'

திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவான்

திரு. வீர. சிவசுப்பிரமணியம் அவர்கள்

ஞானத்தின் பிழும்பாய் நின்று, அருளாட்சியே உருவாய் இருந்து, திருக்காட்சி தரும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகர் சங்நிதானம் அவர்களின் பொன்னார் திருவடிகளுக்கும், தமிழகத்தில் மட்டுமல்லாமல் இலங்கையிலும் சென்று செலவசித்தாங்தத்தைப் பரப்பிவரும் சித்தாங்தமகாமகோபாத்தியாய சிவஸ்ரீ சான சிவாசாரியார் அவர்கள் திருவடிகளுக்கும், இங்கே கூடியிருக்கின்ற அடியார் பெருமக்களுக்கும் என்னுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

மேல்நாட்டார் புறப்பொருள் ஆராய்ச்சிகளைச் செய்து வருகின்றார்கள். செய்ததில் ஒரளவு வெற்றிபெற்று உலகத்தை அச்சுறுத்தும் நிலைக்கு வந்திருக்கிறார்கள். ஆனால் நம் முன்னோர்கள் ஆண்டவனுடைய திருவருள்துணைகொண்டு, பல அரிய உண்மைகளைக்கண்டு உலகம் உய்யத் தெரிவித்திருக்கிறார்கள். டாக்டர் பென்னெட்டின் சிவஞானபோத மொழிபேயர்ப்பைக் கண்டலண்டன் பேராசிரியர் ஒருவர்.

"Science answers how of things; and the Religion answers the why of things and it is the Sivagnanabotham of Tamils, that answers both How and Why"

என்று கூறியுள்ளார். இப்போது திருமங்கிரம் எட்டாம் தந்திரத்தில் அவத்தைகளைப்பற்றிய கருத்துக்களைப் படைக்க நிற்கிறேன்.

பரிமேலழகர், மெய்கண்டார் போன்ற பேராசிரியர்கள் கூறுபவைகள் விளங்க வில்லையே என்று பலர் தெரிவிக்கிறார்கள்.

ஆங்கிலம் கற்றவர்கள்கூட அவ்வாறு கூறுகிறார்கள். ஷேக்ஸ்பீயரையோ, மில்லையேர படிக்க எத்தனையோ ஆண்டுகள் முயற்சி செய்திருப்பார். மெய்கண்டார், பரிமேலழகர் போன்றவர்களை நாம் எளிதாகக் கருதுகிறோம். ரஸ்கின் என்ற பேராசிரியர்,

"They are on the Olympic heights, we cannot expect them to descend to our levels, but we must raise ourselves to their levels"

இவ்வாறு கூறுகின்றார். அதாவது மெய்கண்டார், பரிமேலழகர், சிவஞானமுனிவர், திருமூலர் போன்ற பேராசிரியர்களை நம் நிலைக்கு வருமாறு எதிர்பார்க்கக்கூடாது; நம்மை அவர்கள் இருக்கும் நிலைக்கு உயர்த்திக் கொள்ள வேண்டும் என்பது;

இனி அவத்தைகள் கரணம் என்றும் காரியம் என்றும் இருவகைப்படும். கரண அவத்தை கேவலம், சகலம், சுத்தம் என மூன்று வகைப்படும். ஒரு மாணவன் பள்ளிக் கூடத்திற்கு வருவதற்கு முந்திய நிலை ஒன்று, பள்ளிக்கூடத்தில் பயிலுகின்ற நிலை ஒன்று, பள்ளிக்கூடம் விட்டு அறிவு விளக்கத்தோடு திகழ்கின்ற நிலை ஒன்று. அதேபோல ஆன்மா ஆணவமலத்தோடு அத்துவிதமாகி இருக்கும் நிலை கேவலாவத்தை, தனு, கரண, புவன போகங்களைப்பற்றி பிறப்பு, இறப்பு இவைகளில் உழலும் நிலை சகலாவத்தை, பிறப்பு இறப்பற்ற தானுவிடுகிறது. அத்துவிதமாக இருக்கும் நிலை சுத்தாவத்தை.

இனி காரிய அவத்தையாவது சாக்கிரம், சொப்பனம், சுமுத்தி, துரியம், துரியாதீதம்

என ஐவகைப்படும். சாக்கிரம் அல்லது விழிப்பு சிலையில் 35 கருவிகள் தொழிற்படு கின்றன. அவைபாவன; கர்மேந்திரியங்களாகிய வாய், கால், கை, ஏருவாய், கருவாய் ஆகிய ஐங்கும்; ஞானேந்திரியங்களாகிய மெய், வாய், கண், முக்கு, செவி ஆகிய ஐங்கும்; இனி அவற்றின் தொழிற்பாடுகளாகிய பேசல், நடத்தல், கொடுத்தல், கழித்தல், இன்புறுதல் ஆகிய ஐங்கும்; உற்றறிதல், சுவைத்தறிதல், பார்த்தறிதல், முகர்த்தறிதல், கேட்டறிதல் ஆகிய ஐங்கும்; வாயுக்கள் பத்தும்; மனம், புத்தி, சித்தம், அகங்காரம் ஆகிய அந்தக் கரணங்கள் நான்கும்; புருடன் ஒன்றும் ஆம்.

சொப்பனம் அல்லது கனவு சிலையில் மேலே குறிப்பவைகளில் ஞானேந்திரியங்கள் ஐங்கும் கர்மேந்திரியங்கள் ஐங்கும் வெளிப்பட மாட்டா. சமுத்தி அல்லது யோகங்லையில் சித்தம், பிராணவாயு, புருடன் ஆகிய மூன்றும் தொழிற்படும். இங்கே சித்தமென்றால் மனம் அல்ல. சித்தமென்றால் முக்குணங்கள் வெளிப் படாமல் இருக்கும் நிலை. அது ஆன்ம தத்து வங்களுக்குத் தாயகமாக இருப்பது.

துரியம் அல்லது பேருறக்க் சிலையில் பிராணவாயுவும், புருடனும் தொழிற்படும். துரியாதீதம் அல்லது உயிர்ப்பு அடங்கு சிலையில் புருடன்மட்டும் தொழிற்படும். இதை விளக்கித் திருமூலர் கூறுகின்ற ஒரு பாகரத் தைச் சொல்லுகிறேன்.

தன்னை அறிசுத்தன் தற்கே வலன்தானும் பின் முறையின்ற பேத சகலனும் மன்னிய சத்து அசத்துச் சதசத்துடன் துன்னுவர் தத்தம் தொழிற்கு அளவாகவே.

1. தன்னை அறி சுத்தன்-மன்னிய சத்து-சுத்தாவத்தை நிலை.
2. தற்கேவலன் - அசத்து - கேவலா வத்தை நிலை.
3. பின்னமுற சின்ற பேதசகலன் - சத சத்து - சகலாவத்தை நிலை.

ஐயைங்கு மத்திமை ஆனது சாக்கிரம் கைகண்ட பன்னுன்சிற் கண்டங் கனுன்பர் பொய்கண் டிலாத புருடனித யஞ்சமுனை மெய்கண் டவன்உந்தி ஆகும் துரியமே

சாக்கிரம் முப்பத்தைந்து நுதலினில் கனவு தன்னில் ஆக்கிய இருபத்தைந்து களத்தினில் சுமுனை மூன்று நீக்கிய இதயங் தாந்தி துரியத்தில் இரண்டுநாடு நோக்கிய துரியாதீதம் நுவலின் மூலத்தில் ஒன்றே.

உலகியலை நோக்கிச் செல்லுகின் றபோது கீழாலவத்தை எனப்பெறும். அவைகள் இறைவனை நோக்கி மாறுபடுகின் றபோது மத்தியாலவத்தை எனப்பெறும். இறைவனையே நோக்கிச் செல்லுகின் றபோது சின்மலாவத்தை யெனப்பெறும்.

கனவைப்பற்றி ஜேர்மன் நாட்டுப் பேராசிரியர் சீமன் பிராய்ட் விரிவான் ஆராய்ச்சி செய்திருக்கிறார். ஆனால் நம் முன்னேர்கள், ஆண்டவன் திருவருள் துணைகொண்டு செய்த ஆராய்ச்சியிலே, விஞ்ஞானம் காணுத பல அரிய உண்மைகளையெல்லாம் கண்டிருந்தார்கள். எங்கே விஞ்ஞானம் மண்டியிடுகிறதோ அங்கேதான் மனிதனது செயலைக் காணமுடியுமென்று விஞ்ஞான மேதை ஐன்ஸ்டின் போன்ற இமயமலைகள் கூறுகின்றன. சீமன் பிராய்ட் போன்றவர்கள் கனவு சிகழ்ச்சிகளை உண்மை சிகழ்ச்சிகள் அல்ல என்று கருத்துப் படக் கூறியிருக்கின்றார்கள். ஆனால் கனவு சிகழ்ச்சிகள் உண்மை சிகழ்ச்சிகளே. இந்த அவத்தைகளைப்பற்றிய அறிவினால் நாம் நம் மைப்பற்றி நன்றாகத் தெரிந்துகொள்கிறோம். இந்த அறிவு தன்னை அறிந்து, தலைவனை அறிந்து, தலைவனை அடையும் வழியை எளிதில் காட்டுகின்றது.

இந்த அறிவு விளக்கக்குத்தினாலே திருவருள் பெற்று சிலைபேறுடைய இன்பத்தை நுகர்வோ மாக. இதோடு இச்சந்தரப்பத்தை அளித்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்நிதானம் அவர்களுக்கு மீண்டும் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு முடித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

ஒன்பதாந் தந்திரம் :

பொருள்: 'திருவைந்தெழுத்தும் திருக்கூத்தும்'

கலைமகள் ஆசிரியர்,

வித்துவான் திரு. கி. வா. ஜகந்நாதன் M. A., அவர்கள்

சென்னை

திருமங்கிரம் எழுந்த இந்த அழகான தலத்தில், திருமங்கிரத்தைப்பற்றி, பலபேர் சொற்பொழிவுகளைக் கடந்த இரண்டு நாட்களாக ஆற்றி வந்திருக்கிறார்கள். அவரவர்கள் தங்களுடைய விளக்கங்களைச் சொல்லியிருக்கிறார்கள். சென்ற ஆண்டு பேசியதுபோல இந்த ஆண்டும் பேசுவதற்கு எனக்கும் ஒரு வாய்ப்புக் கொடுத்த ஸ்ரீலஸ்ரீ மகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு என்னுடைய நன்றியறிவு கலந்த வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

இன்று நான் பேச இருப்பது, கடைசித் தங்கிரத்தைப்பற்றி. கடைசித் தங்கிரத்தில் உள்ள எல்லாச் செய்திகளையும் சருங்கிய நேரத்தில் சொல்வது என்பது அரிது. ஒரு பானை சோற்றுக்கு ஒரு சோறு பதம் பார்ப்பதுபோலச் சில செய்திகளைப் பற்றிமாத்திரம் இப்பொழுது சொல்ல நினைக்கிறேன்.

இந்த நூல் மங்கிரம். இதன் உள்ளே ஒன்பது தங்கிரங்கள் உண்டு. மங்கிரம் என்பது வேதத்துக்கும், தங்கிரம் என்பது ஆகமத் துக்கும் பெயர். திருமங்கிரத்தில் வேதத்திலே சொல்லப்பெற்ற பொருள்களும், ஆகமத்தில் உள்ள பொருள்களும் செறிந்திருக்கின்றன. மங்கிரம் என்ற சொல்லுக்கு வடமொழியில் ஒருவகையில் பொருள் சொல்லுவார்கள்; தமிழில் ஒருவகையில் பொருள் சொல்லுவார்கள். தன்னை மனத்தினால் நினைப்பவர் களுக்குத் துன்பத்தை நீக்கி இன்பம் தருவது என்பது வடமொழியில் அதற்குக் கூறும் பொருள்.

வேதத்திலுள்ள மங்கிரங்கள் எல்லாம் நிவீகளாலே இயற்றப்பெற்றன என்று மேல் நாட்டு ஆராய்ச்சியாளர் சொல்லுகின்றனர்.

இந்த நாட்டில் அப்படிக்கொள்வது வழக்கம் இல்லை. வேதம் அபெனாரூஷேயம் என்றும் அநாதிகாலமாக இருப்பதென்றும் நம்புகிறார்கள். ஆனால் ஒவ்வொரு மங்கிரத்துக்கும் ஒரு ரிஷியைச் சொல்லுவதுண்டு. அந்த ரிஷி அந்த மங்கிரத்துக்கு ஆதிகர்த்தா அல்ல; அதாவது அந்த மங்கிரத்தை இயற்றி உலகத்துக்குச் சொன்னவர் அல்ல. இறைவனுடைய திருவருளினாலே அந்த மங்கிரத்தைத் தெரிந்து கொண்டு அதனை உலகத்திற்கு ஒதியவர் ஆதலின். அந்த மங்கிரத்துக்கு அவரை ரிஷி என்று சொல்லுகிறோம். அவர்களை மங்கிரத் திருஷ்டாக்கள் என்று சொல்லுவார்கள். திருஷ்டா என்றால் கண்டவர் என்று பொருள்.

ஏங்கும் பரவியிருக்கின்ற நாதத்தின் வகையாகிய மங்கிரங்கள் தகுதியுடைய பெரியோர் களுக்கு மாத்திரம் புலனுகின்றன. இறைவனுடைய அருளும் தம்முடைய தவ ஆற்றலும் சேர்ந்து அவர்களுக்கு அத்தகைய தகுதியை உண்டாக்குகின்றன. அந்த ஆற்றலை உடைய வர்களே மங்கிரங்களையெல்லாம் தெரிந்து கொண்டார்கள்; அறிந்தார்கள். மங்கிரங்களைக் கண்டு அவற்றை உலகத்துக்குச் சொன்னமையினால் அவர்களை மங்கிரத் திருஷ்டாக்கள் என்று சொல்லுகிறோம். அவர்களே மங்கிரத்தின் ரிஷியாகச் சொல்லப் பெறுவார்கள்.

தமிழில் உள்ள திருமங்கிரம் என்பது திருமூலரால் இயற்றப்பெற்றது. வடமொழி மங்கிரங்கள் ஒருவரால் இயற்றப்பெற்றவை அல்ல; கடவுளால் சொல்லப்பெற்றவை. திருமூலர் திருமங்கிரமோ திருமூலராலே இயற்றப்பெற்றது. அந்த மங்கிரத்துக்கும் இந்த மங்கிரத்துக்கும் வேறுபாடு உண்டு. அந்த மங்கிரங்களெல்லாம் நமக்குப் புலனுகாதவை. ஆனால்

தமிழில் உள்ள திருமந்திரமோ நமக்கு விளங்கக்கூடிய வகையில் அமைக்கிறுக்கின்றது. சர்க்கரையும், மாவும், நெய்யுமாகிய பண்டங்கள் தனித்தனியே இருந்தால் அவற்றை ஒருவன் அப்படியே பயன்படுத்திக் கொள்ள முடியாது. அவற்றையெல்லாம் சேர்த்துப் பக்குவம் பண்ணிக்கொடுத்தால் அதனை உண்டு விடலாம். அந்தமாதிரி, இறைவன் திருவருளிலே ஊறித் தவம் நிறைக்க பெருஞ்செல்வராக இருந்த திருமூலர், தம்முடைய தவ ஆற்றலாலே பல செய்திகளை அனுபவத்திலே உணர்ந்தார். வேத மந்திரங்களிலும் ஆகமங்களிலும் சொல்லப்பெற்ற அரிய பிழம்பை யெல்லாம் அவர் தம் உள்ளத்திலே தேக்கிக் கொண்டார். அவற்றின் பயனுக் அவர் தமிழுக்குத் தந்ததே திருமந்திரம் என்பது. ஆகவே, திருமந்திரம் என்பது புதியதாகத் திருமூலர் சொல்லியது என்று சொல்லக்கூடாது; பழங்கால முதல் வருவது என்றும் சொல்லக்கூடாது. பழங்காலமுதல் வருகின்ற வேதத் தையும் ஆகமத்தையும் நன்கு தேர்ந்து, அவற்றின் சாரங்களையெல்லாம் எடுத்து, திருவருட்பலத்தினாலும் தவ வளிமையினாலும் தமிழிலே திருமூலர் சொன்னார். அதுதான் திருமந்திரம் எனப்படுகிறது.

தமிழில் மந்திரம் உண்டா என்ற கேள்வி எழவாம். மிக மிகப் பழங்காலத்தில் தோன்றிய இலக்கண நூல் தொல்காப்பியம். அதில் தமிழ் நூல்களைப் பலவகையாகப் பகுத்து அவற்றின் இலக்கணங்களைத் தொல்காப்பியர் சொல்லுகிறார். அந்த வகைகளுக்குள்ளே மந்திரம் என்பது ஒன்று. அடிவரையறை இல்லாத நூல்களுள் மந்திரம் என்பதும் ஒன்று. தொல்காப்பியர் அதன் இலக்கணத்தைச் சொல்லுகிறார்:

'நிறைமொழி மாங்தர் ஆணையிற் கின்த மறைமொழி தானே மந்திரம் என்ப'

உள்ளத்தை நிறுத்தும் ஆற்றல் பெற்றுப் போறி புலன்களை அடக்கும் ஆற்றலையுடைய, தவம் நிறைந்த பெரியோர்கள், ஆணைபோலச்

சொன்ன - மறைந்திருக்கின்ற பொருள் களை யுடைய மொழிகளைல்லாம் மந்திரம் என்று பெரியோர்களால் சொல்லப்பெறும் என்பது அதன்பொருள், ஒருவனைச் சாவவும், வாழவும் வைக்கின்ற ஆற்றல் அந்த வாக்குக்கு உண்டு. அத்தகைய மந்திரங்கள் தமிழில் இருந்தன என்று தெரிகின்றது. இலக்கியம் கண்டதற்கு இலக்கணம் இயம்புவது மரபு ஆதலின், தொல்காப்பியர் சொன்ன இலக்கணத்தைக் கொண்டு, அதற்கு முன்னாலே பல மந்திரங்கள் தமிழில் இருந்தன என்று தெரிந்து கொள்ளலாம். இப்பொழுதுகூடச் சிலவகையான காரியங்களுக்குத் தமிழிலே மந்திரங்களைண்டு. காமாலைக்குரிய மந்திரம், பாம்புகடிக்குரிய மந்திரம் முதலியன தமிழிலும் இருக்கின்றன.

திருமந்திரம் இலக்கியத்துக்கு இலக்கியமாகவும், மந்திரத்துக்கு மந்திரமாகவும் விளங்குகின்றது. திருமந்திரம் ஒன்பதாவது தந்திரத்திலே பல செய்திகள் வருகின்றன. அவற்றுள் தலைமையாயவை திருவைக்தெழுத்தைப் பற்றிய செய்திகளும், இறைவனுடைய திருக்கூத்தைப்பற்றிய செய்திகளுமே ஆகும். இறைவனுடைய நடனங்களில் பலவகைகளைப்பற்றித் திருமூலர் இந்தத் தந்திரத்தில் பேசுகின்றார்.

மந்திரங்களிற் சிறங்கது பஞ்சாக்ஷுரம். அதனால் உண்டாகும் பயன் பல. மந்திரங்கள் ஒலிக் குவியல்கள். அவற்றிலுள்ள சொற்களுக்கு நாம் அகராதியைக்கொண்டு பொருள் செய்ய முடியாது. அந்தச் சொல்லுக்குப் பொருள் இருந்தாலும், அந்தப் பொருளோடு நிற்றல் கூடாது. மந்திரங்களுக்கென்றே தனிப்பொருள் உண்டு. ஒசையமைப்பு, சொல்லின் அமைப்பு, பொருளில் உள்ள குறிப்புக்கள் ஆகிய எல்லாம் சேர்ந்து மந்திரத்துக்கு ஆற்றலை உண்டாக்குகின்றன. வேதத்தில் உள்ள மந்திரங்களுக்குத் தனி இலக்கணமே அமைத்திருக்கிறார்கள்.

ஒலியினால் பல காரியங்கள் நிகழும் என்பதை இப்பொழுது உள்ள விஞ்ஞான

ஆராய்ச்சிக்காரர்கள் நன்கு தெரிந்துகொண்டிருக்கிறார்கள். ஒரு வீட்டில் ஒரு குழந்தை பிறக்கிறது; அப்படிப் பிறந்ததை நாம் கண்ணுலே. காணுவதில்லை; திடென்று அந்தக் குழந்தையின் அழுகை ஒலி காதில் படுகிறது. பட்டமாத்திரத்தில் அந்தக் குழந்தைக்குத் தகப்பன் உள்ளத்துள்ளே சினுகினுக்கிறார்கள். குழந்தையின் அழுகையாகிய ஒலியைத்தான் அவன் கேட்டான். அவனுடைய உள்ளத் திலே தோன்றிய உவகையுணர்ச்சிக்கு அது காரணமாகின்றது. அதனால் அவன் உடம்பு பூரிக்கின்றான். இவையெல்லாம் அந்த ஒலி யினால் உண்டாகிய விளைவுகள். யாரோ இறந்துவிட்டதாகத் தங்கி வருகிறது. அந்தத் தங்கியில் என்ன இருக்கிறது? சில சொற்கள். அதை ஒருவன் படிக்கிறான். அதைக் கேட்ட மாத்திரத்திலே தன்னுடைய ஆரூயிர் நண்பன் ஒருவன் இறந்துவிட்டான் என்று, கேட்ட வன் மூர்ச்சையடைந்துவிடுகிறான். வெறும் ஒலியைக் கேட்ட மாத்திரத்தில் அந்த விளைவு நிகழ்கிறது. உலகத்திலுள்ள இத்தகைய ஒலி க்குஞ்கு இப்படிப் பயன்கள் விளையுமானால், இறைவனுடைய திருவருள்பெற்று அவனுடைய வாக்காகிய மந்திரங்களை வாங்கிக் கொண்ட ரிஷிகள் நமக்குத் தந்தவையான மிகச் சிறந்த ஒலிகளுக்கு உண்டாகும் பயன் மிகமிகப் பெரியது. அவற்றுக்குக் காரண காரியம் ஆராய்ந்துகொண்டிருக்க இயலாது.

சிருஷ்டி தொடங்கும்பொழுது முதலிலே தோன்றுகிற தத்துவம் நாதத்துவமாகும். உலகமே ஒலியிலிருந்துதான் தோன்றியது என்று சொல்லமுடியும். அந்த ஒலியைக் கண்ணால் காணமுடியாது. எங்கும் பாந்திருக்கின்றவை ஒலி அனுக்கள் என்பதை இப்பொழுது ரேடியோ காட்டுகின்றது. பல ஆயிரம் மைல்களுக்கு அப்பாலே ஒருவன் ரேடியோவில் பாடுகிறார்கள்; அவன் பாடுகிற ஒலி அனுக்களெல்லாம் சேர்ந்து பிரபஞ்சம் முழுவதும் வியாபித்திருக்கின்றன. ஆனால் அதனை நாம் உணருவது இல்லை. அப்படி வியாபித்திருக்கின்ற ஒலியைத் தெரிந்து

கொள்ள வேண்டுமானால், அந்த ஒலியைப் பற்றிக்கொள்வதற்கு ஏற்ற ரேடியோப் பெட்டி நமக்கு வேண்டும். அது மாத்திரம் அன்று. அந்த ரேடியோப் பெட்டியில் அதற்குரிய அலை நீளத்தில் முடுக்கி வைத்துவிட்டால் அப்பொழுது ஆரூயிரம் மைல்களுக்கு அப்பாலே உள்ள ரேடியோவில் பாடுகிற பாட்டோ, பேசுகிற பேச்சோ நமக்கு விளங்கும். அப்படியே இறைவனுடைய திருவாக்காகிய மந்திரங்கள் எங்கும் நிரம்பியிருந்தன. நாதத்தில் இருந்து பிறந்த அந்த ஒலிக்குவைகள் பிரபஞ்சம் முழுவதும் நிரம்பியிருந்தன. அதை ஏனையோர்கள் கேட்கமுடியாது. அவற்றை வாங்கிக் கொள்வதற்குரிய தவ ஆற்றலும் அருளாற்றலும் உடைய முனிவர்கள் அவற்றைக் கேட்டுத் தெரிந்துகொண்டார்கள். ரேடியோப் பெட்டி வைத்திருக்கிறவன், வீட்டிலே அவன் சரியாக முடுக்கிவிட்டானால் அப்பொழுது கேட்கும் பாட்டை அருகில் இருக்கிறவர்களெல்லாம் கேட்கலாம். அதுமாதிரியே முனிவர்கள் கேட்ட மந்திரங்களை அவர்கள் சொல்ல, மற்றவர்கள் எல்லாம் கேட்டார்கள். அவற்றை முதலில் கேட்ட வர்கள் முனிவர்கள்.

பஞ்சாக்ஷரத்தில் பலவகை உண்டு. அந்த மந்திரங்களை ஒதினால் இம்மைப்பயனும் மறுமைப் பயனும் ஒருங்கே கிடைக்கும் என்று பெரியோர்கள் நம்பினார்கள். மந்திரங்கள் எல்லாம் சிறந்த ஒலியின் கூட்டம். தவம் சிறைந்த பெரியோர்களெல்லாம் அந்த ஒலியின் கூட்டத்தினால் இன்பத்தை அடைந்தார்கள். பஞ்சாக்ஷரம் இன்னது என்று நமக்குத் தெரியும்; திரு ஐங்கெழுத்து என்று தெரியும். அந்த எழுத்துக்களை உச்சரித்தும் எனக்குப் பயன் கிடைக்கவில்லையே என்று சிலர் சினைக்கலாம். வீட்டில் நல்ல பல்புகளெல்லாம் கொண்டுவந்து மாட்டியிருக்கிறோம். மிகவும் அதிக வெளிச்சத்தைத் தருகின்ற பல்புகள் என்று கடைக்காரன் சொன்னான். அவற்றுக்கு உரிய விலையைக் கொடுத்து நாம் வாங்கி வந்து மாட்டியிருக்க

கின்றேம். பெரிய மாளிகை. பலவகையான மின்சார அமைப்புக்களை யெல்லாம் வீட்டில் அமைத்திருக்கிறேம். ரேடியோ வைத்திருக்கின்றேம்; விசிறிகள் வைத்திருக்கின்றேம்; ரெப்ரிஜிரேட்டர் வைத்திருக்கிறேம். எல்லா வற்றினாலும் நாம் பயன் கொள்ள வேண்டுமானால் மின்சாரம் பாய வேண்டும். வெளி யிலே ஒடிக்கொண்டிருக்கின்ற மின்சாரக் கம்பியிலிருந்து நம் வீட்டுக்கு ஒரு கம்பியை இழுத்து அமைத்துக்கொண்டால்தான் நாம் வாங்கி வைத்திருக்கின்ற அத்தனை கருவி களும் பயன்படும். கருவிகளைப் பணம் கொடுத்து வாங்கி வைத்தால் மாத்திரம் போதாது; அந்தக் கருவிகளோடு மின்சாரம் இணையும்படியாக ஒரு காரியத்தைச் செய்ய வேண்டும். அப்படி இணைக்கின்ற கம்பி சிறியதாகத்தான் இருக்கும். அவ்வளவு பெரிய மின்சார ஒட்டத்திலிருந்து இவ்வளவு பெரிய மாளிகைக்கு மிக மிகப் பெரிய கம்பி வேண்டுமே என்று எண்ணக்கூடாது. மிகக் குறுகிய கம்பியினாலே மெல்லிய கம்பியினாலே தான் நாம் மின்சார ஒட்டத்தை இணைத்துக் கொள்கிறேம். அந்த இணைப்புத்தான் மிக மிகப் பயன்தருவது. திருவைவ்தெழுத்து முதலிய மந்திரங்களைல்லாம். நமக்குக் கிடைத்தாலும்கூட அந்த மந்திரங்களை ஒதுவுதால் மாத்திரம் ஒருவன் பயன்பெற முடியாது. இறைவனுடைய திருவருள் மின்சார ஒட்டத்திலிருந்து, குரு என்ற ஒரு சிறு கம்பியை இணைத்துக் கொண்டால்தான் திருவைவ்தெழுத்தின் பயன் நமக்குக் கிடைக்கும். அந்தக் கம்பி இல்லாவிட்டால் மின்சாரம் இருந்தும், நம்மிடத்தில் மின்சாரத்தைப் பயன்படுத்தும் கருவிகள் இருந்தும், நமக்கு ஒளியோ, ஒளியோ கிடைப்பதில்லை.

திருமந்திரத்தில் இதனைச் சொல்லுகிறார். குருவினுடைய திருவருளினாலேதான் இறைவனுடைய திருவருள் கிடைக்கும். அஞ்செழுத்து நமக்கு நல்ல கருவியாகப் பயன்பட வேண்டுமானால் குருவழியாக வந்த குணத்தில் சிற்க வேண்டும். குருவின் திருவருளுக்கு

இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு

எற்றபடி பக்குவம் பெற்று, அதன்மூலமாகப் பஞ்சாக்காத்தை உபதேசித்துக் கொண்டு, அதனை நாம் ஐப்த்துச் சாதனைப்பணினால் அப்பொழுது அதனால் வருகின்ற பயன் நன்கு கிடைக்கும்.

குருவழி ஆய குணங்களில் நின்று  
கருவழி ஆய கணக்கை அறுக்க  
வரும்வழி மான மறுக்கவல் ளார்கட்டு  
அருள்வழி காட்டுவது அஞ்செழுத் தாமே.

என்பது பாடல். நாம் கருவழி ஆய கணக்கை இயற்றிக் கொண்டிருக்கிறேம். 'டெபிட் அக்கெளன்ட்' அதிகமாகிக்கொண்டு வருகிறது; கடன் கணக்கு அதிகமாக இருக்கின்றது. அந்தக் கருவழி ஆய கணக்கை அறுப்பதற்கு அருள் வழியாகிய கணக்கு வேண்டும். அந்த அருள் வழிக் கணக்கைக் காட்டுவது அஞ்செழுத்து. அத்தகைய அஞ்செழுத்தைப் பெறுவதற்கு நாம் குருவழியாகிய குணங்களில் சிற்கவேண்டும்.

குருவினுடைய திருவருளைப் பெறுவதற்கு எப்படியெல்லாம் நாம் தகுதிபெற வேண்டுமோ அத்தகைய தகுதி பெற்றுவதான், குருவின் திருவருள் கிடைத்தப்பிறகு அஞ்செழுத்து நமக்கு அருள்வழி காட்டும். அந்த அருள்வழியின் தொடர்பினாலே இதுகாறும் நம்மிடத்திலே இருந்து துன்பத்தைத் தந்த கருவழிக் கணக்கு மாறிவிடும். அந்த மாற்றத்தினால் வரும் பயனென்ன? இனி மீட்டும் மீட்டும் பிறந்துவரும் வழியானது மாண்டுவிடும்.

மண்ணெண்ணெண்ப் விளக்கு ஏற்றி வீடு முழுவதும் ஒரே கறுப்பாக இருக்கிறது; புகை அடர்ந்திருக்கிறது. அந்தக்கறுப்பைத் துடைத் துக்கொண்டே இருக்கிறேம். ஆனால் மண்ணெண்ணெண்ப் விளக்கை விடுவதில்லை. இப்படி இருந்தால் வீடு முழுவதும் கறுப்பாகத்தான் இருக்கும். எத்தனைகாலம் இந்த மண்ணெண்ணெண்ப் விளக்கை வைத்துக்கொண்டு அழகான வீட்டைக் கறுப்பாக்குகிறது? என்று ஒருவர் சினைக்கிறார். மின்சார விளக்குப் போடுகிறார்.

மின்சார ஓட்டத்தினின்று இணைப்பையும் உண்டாக்கி வீடு முழுவதும் ஒரே ஒளிமயம் ஆக்குகின்றார். அதற்குத் துணைசெய்வது மின்சாரம். தமிழ்முடைய வீட்டிலே விளக்கு களையெல்லாம் அமைத்து மூல மின்சார ஓட்டத்திலிருந்து ஒரு கம்பியை நீட்டி இணைத்துக்கொள்கிறார்.

இதுகாறும் கருவழியாகும் கணக்கிலே சென்று நம்முடைய நெஞ்சம் முழுவதும் இருள் மண்டிக்கிடங்தது. அதை மாற்ற வேண்டுமானால் - அங்கே ஒளியைப் புகுத்த வேண்டுமானால், இறைவனுடைய திருவருள் மின்சார ஓட்டத்திலிருந்து குரு என்ற இணைக் கம்பியைக் கொண்டு, திருவைவெதமுத்து என்கிற கருவிகளை யெல்லாம் பயன்படுத்திக் கொள்ளவேண்டும். அப்பொழுது ஒளிவீசம்; மிகப் படர்ந்து வீசும்.

குருவழி ஆய குணங்களில் சின்று குருவழி ஆய கணக்கை அறுக்க வரும்வழி மான மறுக்கவல் லார்கட்கு அருள்வழி காட்டுவது அஞ்செழுத் தாமே.

இந்தத் திரு ஐங்தெழுத்து மிகப் பழைய தாகிய வேதத்துக்குள்ளே பழுத்திருப்பவை. வேதம் என்பது ஒரு பெரியமரம். அதனிடத் தில் பல பல சாகைகள் உண்டு. வேதங்களை யெல்லாம் நாம் படிக்கவில்லையே என்கிற வருத்தம் சிலருக்கு இருக்கலாம். அந்த வருத்தம் இருக்கவேண்டிய அவசியம் இல்லை. ஒரு மரத்தை நன்றாக வளர்க்கிறோம்; கப்பு விட்டுக் கிளைவிட்டு, மலர் குலுங்க அது சிற்கிறது. ஆனால் அதிலே பழம் பழுத்தால் தான் அதனால் பயன் உண்டு. நல்ல பழமரங்களை வைத்து வளர்ப்பது விறகுக்காக அல்ல. அதிலே உள்ள பழங்களை யெல்லாம் பயன் படுத்தவேண்டும் என்பதற்காக. ஒருவன் மரங்களை வளர்க்காமலும் பழுத்தைப்பெறு கிறுன். மரங்களை வளர்த்துப் பழம் பெற்று மூலம் சரி; விலைக்குப் பழுத்தை வாங்கி உண்டாலும் சரி; இருவரும் பழுத்தின் சுவையை நுகருகின்றார்கள். அப்படியே, வேதங்களை யெல்லாம் ஒதிப் பஞ்சாக்கார ஐபம் பண்ணு

கிறவர்களும் சரி; வேதங்களை ஒதாமலே பஞ்சாக்கார ஐபம் பண்ணுகிறவர்களும் சரி, இரண்டுபேரும் ஒரே பயணிப் பெறுகிறார்கள். நாம் வேதம் ஒத்தவில்லையே என்று யாரும் துயரடைய வேண்டாம். பஞ்சாக்காரத்தை ஐபித்தாலே வேதத்தினுடைய சாரத்தை உணர்ந்தவர்கள் ஆகிவிடுகிறோம்.

வேதங்கள் நான்கு. அந்த நான்கில் அதர்வணம், ஏனைய மூன்று வேதங்களில் உள்ள பகுதிகளின் தொகுப்பு. ஆதலால் வேதத்தை மூன்று என்று சொல்லுவார்கள்; 'திரயீ' என்ற வடமொழியில் அதற்கு ஒரு பெயர் வழங்கும். அந்த மூன்றில் நடுவில் இருப்பது யஜார் வேதம். அந்த யஜார் வேதத் தில் நடுவில் இருப்பது ருத்திரம். அந்த ருத்தி ரத்தின் நடுவில் பஞ்சாக்கார மங்திரம் இருக்கிறது. அதனால்தான்,

வேதம் நான்கினும் மெய்ப்பொரு எாவது  
நாதன் நாமம் நமச்சி வாயவே

என்று திருஞானசம்பந்தப் பெருமான் திருவாய்மலர்ந்தருளினார்.

வேதங்களையெல்லாம் படித்தும் பஞ்சாக்காரத்தை ஐபிக்காவிட்டால் மரங்களையெல்லாம் வளர்த்தும் பழம் உண்ணுதவனுக்கு ஒப்பாவான். இங்கே எனக்கு ஒருக்கதை சினைவுக்கு வருகிறது. வெள்ளைக்காரன் ஒருவன் புதியதாக இங்கே வந்தான். இந்தியாவிலுள்ள பழங்களெல்லாம் சுவையாக இருக்கும் என்று யாரோ சொன்னார்கள். தன்னுடைய குசினிக்காரனிடம் "இன்று பிற்பகல் சிற்றுண்டிக்கு நல்ல பழங்களாக வாங்கி வைத்துவை" என்று சொன்னான். அந்தக் குசினிக்காரன் வந்து மிகவும் சுவையுள்ள பலாச்சினைகளைக் கொண்டுவந்து தட்டி லே வைத்திருந்தான். அதைப்பார்த்த வெள்ளைக்காரனுக்கு நாக்கில் தண்ணீர் ஊறியது. உடனே அதை வெட்டினான். உள்ளே இருக்கிற கொட்டையை எடுத்துத் தின்றான் அது நாக்கைச் சுருட்டிக் கொண்டது. தூ தூ என்று துப்பினான். "இந்தியப்பழம் நன்றாக இருக்கின்றது என்று சொன்னது பொய்" என்று கத்தினான்.

அப்பொழுது குசினிக்காரன் உள்ளே பிருந்து வந்தான். “அட்டா, என்ன காரியம் செய்தீர்கள்? வெளியில் இருக்கிறதையல்லவா சாப்பிடவேண்டும்?” என்று சொன்னான்.

முறான் அந்தக் குசினிக்காரன் மாதுளம் பழத்தை வாங்கிக்கொண்டு வந்து வைத்தான். முதல் நாள் சொன்ன உபதேசத்தை சினைந்து வெள்ளைக்காரன் அதன் மேலே உள்ள தோலை யெல்லாம் சாப்பிட்டான். அது ஒரே உவர்ப்பாக இருந்தது. தூ தூ என்று துப்பினான். அப்பொழுது குசினிக்காரனும் வந்தான். “அட்டா, வெளியில் இருக்கிறதைச் சாப்பிடு கிறீர்களோ? உள்ளே பிருப்பதையல்லவா சாப்பிடவேண்டும் என்று சொன்னான்.

“நேர்று ஒன்று சொன்னாய் இன்று ஒன்று சொல்லுகிறும்; ஒரேமாதிரி பேசத் தெரியவில் லையே” என்று கடிந்து கொண்டான் வெள்ளைக்காரன். அவனுடைய அறிவைப்பற்றி நாம் இப்பொழுது ஆராய்ச்சி செய்ய வேண்டாம். பழம் பெற்றுங்கூட, பழத்தில் எதை உண்பது என்று தெரியாமல் இருந்தான் அவன். வேதங்களையெல்லாம் நன்கு தேர்ந்து ஆராய்ந்தவர்களும் வேதபாரகர்களும் பஞ்சாக்ஷர ஜபத்தைப் பண்ணுவிட்டால் அவர்கள் வேதத்தைப் படித்ததனாலே ஆகும் பயனை யடைய மாட்டார்கள். வேதம் முழுவதும் படிக்காவிட்டாலும், பஞ்சாக்ஷர ஜபம் பண்ணினவர்கள் வேதத்தை உணர்ந்ததனால் ஆகின்ற பயனைப் பெற்றுவிடுகிறார்கள்.

திருமூலர் பஞ்சாக்ஷரத்தைப்பற்றிச் சொல்கின்றபோது “பழுத்தன ஜங்கும் பழமறை யுள்ளே” என்று ஆரம்பிக்கின்றார். அது பழுத்த மரம்; மிக மிகப் பழையது; அநாதி காலமாக வளர்ந்து வருவது; இந்திய நாட்டுக்கு ஸில் தந்து ஸிற்பது; அந்த வேதமாகிய பெரிய கற்பக மரத்தில் ஜங்கு எழுத்துக் களாகிய பழங்கள் பழுத்தன; பழுத்தன என்று பன்மையினாலே சொல்லுகிறார். ஒவ்வொர் எழுத்துக்கும் பலவகையான பொருள்கள் இருப்பதினாலே, இந்த ஜங்கு எழுத்தும்

இரண்டாவது திருமந்திர மாநாடு

ஜங்கு மொழிகளுக்குச் சமானம், அதனால்தான் பழுத்தன என்று பன்மையிலே பேசகிறார் திருமூலர்.

ஜங்கு எழுத்துக்களும் பழுத்துக் களின்து சுவைபெற்று நிற்கின்றன. ஆனால் அவற்றை உண்டு, பயன் பெறுவோர்கள்தாம் மிகக் குறைவு. அவற்றை உண்டவர்கள் என்ன பயனை அடைவார்கள்?

விழித்துஅங்கு உறங்கும் வினை அறி வாசில்லை

என்று திருமூலர் பேசகிறார். விழித்து உறங்கும் இன்பம் அந்த ஜங்கு பழங்களை உண்டவர் களுக்குக் கிடைக்குமாம். விழித்து உறங்குவதாவது, கண் திறங்கிருக்கும்பொழுதே குருடாக இருப்பது. அப்படியென்றால் தெளி வாகத் தெரியவில்லையல்லவா?

நாம் மிகவும் சுவாரசியமாக ஒரு நாவலைப் படித்துக்கொண்டிருக்கிறோம். நம்முடைய கண்கள் திறங்தே இருக்கின்றன. காதுகளும் திறங்துதான் இருக்கின்றன. அருகிலே ஒருவர் போகிறார். பலகாலமாகப் பழக்கம் உள்ளவர் தாம், அடையாளம் தெரியாதவர் அல்ல. ஆனால் அவர் போவதை நம் கண் பார்க்கிறதோ? இல்லையோ? தெரியாது. நம் கண் முன்னாலேயே போகிறார்; பேசிக்கொண்டும் போகிறார். ஆனால் அவருடைய உருவம் கூம் கண்ணில் படுவதில்லை. காதிலும் அவருடைய பேச்சு விழுவதில்லை. காரணம் நம்முடைய மனம் வேறுநன்றில் பதின்திருப்பதே. கண்களும் காதுகளும் கண்டும் கேட்டும், குருடாகவும் செவிடாகவும் போகின்றன. உலகியலிலே ஏதேனும் ஒன்றில் உள்ளத்தைப் பதித்திருந்தால் திறங்கிருக்கும் கண்களிலே காட்சி தெரிவதில்லை; திறங்கிருக்கும் காதுகளிலே ஒலி படுவதில்லை.

எப்பொழுதும் ஆண்டவனுடைய திருவருளிலே ஊறி இறைவனுடைய காட்சியையே கண்டிருக்கின்ற பெரியோர்களுக்கு, உலகியலில் தோற்றுகின்ற தோற்றங்களே

தோன்று. அவர்கள் கண் விழித்தும் பார்ப் பார்கள், ஆனால் நாம் பார்க்கின்ற பார்வை அவர்களுக்கு இராது. நாம் பார்க்கிற பார்வையில் இது இன்ன; இன்ன சிறமுடையது; இது பெரிது; சிறிது; இவன் பெரியவன்; இவன் தாழ்ந்தவன் என்ற பேத உணர்வுண்டாகும், இறைவனுடைய திருவருளால் ஞானம் பெற்றவர்களுக்கு இந்தப் பேதம் இருப்பதில்லை. எங்கே பார்த்தாலும் இறைவனுடைய திருக்காட்சியையே காணுவதால் அவர்கள் கண் களில் நாம் பார்க்கும் காட்சிகள் தெரிவதில்லை. அவர்கள் கண்டும் கண்டிலாதவர்களாகவே இருக்கிறார்கள். விழித்துக்கொண்டே இருக்காலும் உறங்குகிறார்கள்.

விழித்தகண் குருடாய்த்திரி வீரரும் பலரால் என்று திருவினையாடற்புராணம் கூறுகின்றது.

அப்படி விழித்து உறங்குவோர்கள் மகா ஞானிகள்; இந்திரியங்களை எல்லாம் அடக்கி ஆண்டவர்கள்; ஜீவன் முக்தர்கள்; இந்த உலகில் இருக்கும்போதே முத்தியின்பத்தை அடைந்தவர்கள். அந்த இன்பம் நமக்கும் கிடைக்கும். பலகாலமாக அநாதி காலமாக இருக்கின்ற 'மறை' என்ற மரத்திலே ஜங்கு பழங்கள் பழுத்திருக்கின்றன. அந்தப் பழங்களை உண்டவர்களுக்கு இந்த முத்தியின்பாலை கிடைக்கும்.

பழுத்தன ஜங்கும் பழமகற யுன்னே விழித்தங்கு உறங்கும் வினைஅறிவார் இல்லை.

எல்லாவற்றையும் படித்தவர்கள்கூட இந்தத் திருஜங்கெழுத்தை, எந்த முறைப்படி தெரிந்துகொள்ள வேண்டுமோ அப்படித் தெரிந்து உணர்வதில்லை.

படிப்புக்கு எல்லையேகிடையாது. எத்தனை எத்தனையோ பட்டங்களும், எத்தனை எத்தனையோவகையான பதவிகளும் படிப்பதினால் கிடைக்கின்றன. பி. ஏ., எம். ஏ., என்றெல்லாம் படிக்கின்றார்கள். பலவகையான நூல்களைப் படிக்கிறார்கள். பல மொழிகளைப்

படிக்கின்றார்கள். அந்த அந்த மொழிகளில் உள்ள எழுத்துக்களில் எல்லாம் நன்றாகத் தேர்ச்சி பெறுகிறார்கள். முத்துப்போல் எழுத வும் எழுதியவற்றைப் படிக்கவும் ஆற்றல் பெறுகிறார்கள். அத்தனை எழுத்தும், சொற் களும், வாக்கியங்களும், நூல்களும் படித்தாலும் அவர்களுக்கு ஜங்கெழுத்துத் தெரிவ தில்லை. என? வேதங்களைப் படிக்கிறவர்கள் கூட ஜங்கெழுத்தைத் தெரிந்துகொள்ளாமல் இருக்கிறார்களே. பெரிய பழமரம் ஒன்றை அணுகி, அந்த மரத்திலுள்ள இலைகளின் நீட்டங்களை எல்லாம் அளந்து பார்த்து, அடிமரம் இவ்வளவு பருத்திருக்கிறது என்று தெரிந்துகொண்டு, மலர் நன்றாக மணம் வீச கிறது என்றும் அறிந்துகொண்டால் போதாது. அது பழமரம்; ஆகையினாலே அதிலுள்ள பழத்தை நூகரவேண்டும். அந்தப் பழத்தை நூகராதவன் எத்தனைதான் மரத்தைப்பற்றிய தெவிவான ஆராய்ச்சி செய்திருந்தாலும் அந்த ஆராய்ச்சியிலுள்ள பயன் இல்லை.

அதுபோல, எத்தனையோ எழுத்துக்களைத் தெரிந்துகொண்டிருந்தாலும் இந்த எழுத்து ஜங்கெழும் தெரிந்துகொண்டால் அன்றி, அவர்கள் எழுத்தறிவுள்ளவர்கள் ஆகமாட்டார்கள்.

இந்த எழுத்து ஜங்கும் நமக்கு வேறேரு எழுத்தைப் போக்குபவை. அதைச் சொல்லுகிறார் திருமூலர்;

எழுத்துஅறி வோமன்று உரைப்பார்கள் ஏதர் எழுத்தை அழுத்தும் எழுத்தறி யாரே.

இந்த ஜங்கெழுத்து வேறேர் எழுத்தை அழிக்குமாம். அது என்ன என்பதைச் சற்று பார்க்கலாம்.

மனிதன் தன்னுடைய வாழ்நாளில் இன்பங்களையும் துன்பங்களையும் அனுபவிக்கின்றன. அந்த இன்ப துன்பங்களுக்கெல்லாம் மூலகாரணமாக இருப்பது ஊழியினை, உயிர்கள் எல்லாம் உடலைப் பெற்று

உலகத்தில் வாழும்போது இங்கே அநுபவிப்பதற்காக வினை மூட்டையோடு வருகின்றன. வினை மூன்றுவகைப்படும். சஞ்சிதம், பிரார்ப்தம், ஆகாமியம் என்பன அவை. பலகாலமாகச் சேகரித்து வைத்திருக்கின்ற வினைத்தொகையைச் சஞ்சிதம் என்று சொல்வார்கள். அவற்றில் ஒரு பகுதியை எடுத்துக் கொண்டு இந்தப் பிறவியிலே அநுபவிப்பதற்காக உயிர்கள் வருகின்றன. அப்படி ஏற்ற பகுதிக்குப் பிரார்ப்தம் என்று பெயர். அழுக்கு மூட்டையை எடுத்துக் கொண்டு வந்து சுத்தப் படுத்திக்கொண்டு போகலாம் என்று வருகின்றவன், அவற்றைச் சுத்தப்படுத்துகின்ற போது புதிய அழுக்குப் பண்ணுகிறதுபோல பிரார்ப்பத்தை அநுபவித்துக் கழிக்கின்ற போதே, புதிய வினைகளைத் தேடிக் கொள்ள விருன். அப்படித் தேடிக் கொள்கிற வினைக்கு ஆகாமியம் என்று பெயர். சஞ்சிதமும் ஆகாமியமும் ஞானிகளுக்கு இல்லாமல் போய் விடும். குருவினுடைய திருக்கண் பார்வை பெற்ற மாத்திரத்திலே சஞ்சிதம் போய்விடுகின்றது. ஞானம் நிறைந்தபோது ஆகாமியம் போய்விடுகின்றது. ஆனால் பிரார்ப்தம் என்பதை எல்லோரும் சிச்சயமாய் அநுபவித்தே கழிக்கவேண்டும்.

எவ்வளவு பெரிய ஞானியாய் இருந்தாலும் பிரார்ப்தத்திலிருந்து விலக முடியாது. ஒன்று மாத்திரம் செய்யலாம். பிரார்ப்பத்தை அநுபவிக்கும்போது அந்த அநுபவம் மிகவும் அதிகமாக உறைக்காமல் செய்துகொள்ளலாம். உடம்பிலே உள்ள தோல் மிக மென்மையாக இருக்கிறது. அது வெயிலால் மிகவும் துன்பத்தை அடைகின்றது. நாம் வெயில் அடிக்கிற தரையிலே படுத்துக்கொண்டால் உடம்பெல்லாம் காய்கிறது. ஆனால் பலகாலம் வெயிலிலே உருண்டு உருண்டு பிச்சைவாங்கும் பிச்சைக்காரனுக்குத் தோல் மெதுவாக இருந்தாலும் பழக்கத்தினாலே அது காய்த்துப்போகின்றது. நமக்கு வெயிலின் குடு எவ்வளவு உறைக்கின்றதோ, அந்த அளவுக்கு அவனுக்கு உறைப்பதில்லை. காரணம் அவ

நடைய பழக்கந்தான். அப்படி யே ஞானம் கைவங்தவர்களுக்குப் பிரார்ப்த வினையினால் உண்டான அநுபவங்கள் சிச்சயமாக அநுபவிக்க வேண்டுவனவே யாகும். ஆனாலும் ஞானத்தின் வன்மையினாலே அவர்களுக்கு அந்தப் பிரார்ப்த வினையின் அநுபவம் அத்தனை உறைப்பதில்லை.

ஒருவனுக்குத் துன்பங்கள் வந்தால் “அது என்னுடைய தலையெழுத்து” என்று சொல்லுகிறார்கள். உலகத்தில் படுகின்ற கஷ்டங்கள் எல்லாம் தலையெழுத்தினால் விளைவன என்று நாம் பேசுகிறோம். நல்லதும் பொல்லாததும் ஆகிய இரண்டுமே தலையெழுத்தால் விளைந்தன. ஆனாலும், மனிதன் எப்பொழுதும் கேடு வரும் பொழுதுதான் “இது என் தலையெழுத்து” என்று சொல்லுகிறார்கள். ஒருவனுக்கு ஒரு பையன் இருக்கிறார்கள். அவன் பி. ஏ. பார்ட்சையில் முதல் வகுப்பில் தேர்ச்சி பெறுகிறார்கள். அப்பொழுது அவரிடம் போய், “உங்கள் பையன் முதல்வகுப்பில் தேர்ச்சி பெற்று கையே” என்று கேட்டால், “என்னுடைய தலையெழுத்து” என்று அவர் சொல்வதில்லை. பையன் தேர்ச்சிபெறவில்லை என்று வைத்துக் கொள்வோம்; அப்போது போய்க்கேட்டால் “எல்லாம் நம் தலையெழுத்து” என்று சொல்லுவார். தலையெழுத்து என்பது துன்பத்தை அநுபவிக்கும் அநுபவத்தைத்தான் குறிக்கின்றது.

இறைவனுடைய திருவருளிலே ஈடுபாட்ட பெரியோர்கள் இந்தத் துன்பத்தை மாற்றிக் கொள்வார்களாம். துன்பத்திற்கு இடையில் இருந்துகூடத் துன்பத்தினுடைய உறுத்தல் நேராது, திருநாவுக்கரசர் சொல்லுவது வினை வக்கு வருகிறது. இறைவனுடைய திருவருளாலே நரகம் பெற்று விடுவது அந்த நரகம் எங்களுக்குத் துன்பத்தைத் தராது. என்று அவர் பேசுகின்றார். “நரகத்தில் இடர்ப்படோம்” என்பது அவர் பாட்டு. நரகத்தை அடையோம் அடையோம் என்று சொல்ல வில்லை. நரகத்துக்குப் போனாலும்கூட,

இறைவனுடைய அருட்கவசம் இருப்பதனால் அங்குள்ள இடர் எங்களைப் பாதிக்காது என்பதே அதனுடைய பொருள். பிரார்ப்த வினையை முழுவதும் போக்காவிட்டாலும் அதனுடைய உறுத்தல்களை எல்லாம் அழுத்தி விடலாம் என்பதைத் திருமூலர் சொல்லுகிறார்.

ஜுங்தெழுத்தாலே தலையெழுத்தை அழுத்தி விடலாமாம். எழுத்தை மற்றேர் எழுத்தால் அழுத்திவிடலாம் என்கிறபோது எனக்கு ஒரு கதை வினைவுக்கு வருகின்றது. ஒருவன் ஒரு விறகுக் கட்டைக் கொண்டுவந்தான். அந்தக் கட்டை ஒரு கயிற்றால் கட்டியிருந்தான். அப்பொழுது அருகில் சிறந்த அறிவாளி ஒருவர் இருந்தார். அவர் அந்த விறகுக்காரரைப் பார்த்து, 'இந்தக் கட்டை எடுக்கவேண்டும், ஆனால் இந்தக் கயிற்றை அவிழ்க்காமலே எடுக்கவேண்டும்' என்று சொன்னார். அவனுக்கு ஒன்றும் விளங்கவில்லை. வேறேர் அறிவாளி அங்கே இருந்தான். அவன் பார்த்தான்: 'நான் அதைச் செய்கின்றேன்' என்று வேறேரு கயிறு கொண்டுவந்தான். அதை இறுக்கிக் கட்டினான். பின்னாலே போட்ட கட்டு இறுகலாக இருந்தமையினால் முன்னால் உள்ள கட்டு தளர்த்துவிட்டது. இப்பொழுது முன்னாலே போட்ட கட்டுப் போய்விட்டது. அதை யாரும் அவிழ்க்கவில்லை. வேறேரு கட்டை இறுகப் போட்டமையால் முன்னால் இருந்த கட்டுப் போய்விட்டது.

பிரார்ப்த வினையாகிய எழுத்தின் வன்மையை அழுத்துகின்ற ஆற்றல் ஜுங்தெழுத்துக்கு உண்டு. ஆதலால் அதனை எழுத்தை அழுத்தும் எழுத்து என்று திருமூலர் சொல்லுகின்றார்.

அவர் உலகிலுள்ள மக்களைப் பார்த்து இரங்குகிறார். மிகவும் பழமையான மரம்; பெரிய மரம். அந்த மரத்தில் நல்ல பழங்கள் பழுத்துக் குலுங்குகின்றனவே; அவற்றை உண்டால் எவ்வளவு சுகமாய் இருக்கலாம்; அப்படி உண்ணுகின்ற வழி தெரியாமல் இருக்கின்றார்களே; எத்தனை எத்தனையோ படித்திருக்கிறோம் என்ற செருக்கினாலே பேசகின்றார்கள்; ஆனால் தெரிந்து கொள்ள வேண்டிய எழுத்தைத் தெரிந்து கொள்ளவில்லையே; அப்படித் தெரிந்திருந்தால் அந்த அறிவினாலே எவ்வளவு இன்பத்தை அடையலாம் என்று அவர் இரங்குகின்றார்.

பழுத்தன ஜுங்கும் பழமறை யுள்ளே விழித்துஅங்கு உறங்கும் வினைஅறிவார் இல்லை எழுத்துஅறி வோம்னன்று உரைப்பவர் எதர் எழுத்தை அழுத்தும் எழுத்து அறியாரே.

என்னுடைய வாழ்நாளெல்லாம் படிப்பலே செலவிட்டேன்; எவ்வளவோ நூல்களை எல்லாம் படித்தேன் என்று சொன்னாலும் ஜுங்தெழுத்தைத் தெரிந்துகொள்ளவிட்டால் அவர்கள் வீணார்கள் என்று சொல்கிறார் திருமூலர். ஏதர் என்றால் வீணார்கள் என்று இங்கே பொருள். வாழ்க்கையின் பயன் எல்லாம் இறைவனுடைய திருவருளைப்பெறுவதுதான். அப்படிப் பெறுவதற்குத் தக்ககருவி திரு ஜுங்தெழுத்து. அதனைக் குருமுகமாகக் கற்றுக்கொண்டு, ஜபித்துத் தியானம் செய்து, அதனால் வருகின்ற இனபங்களை எல்லால் அடையாமல் வீணே பொழுது போக்குகின்றார்களே என்று திருமூலர் இரங்குகின்றார்.

இனி, இறைவனுடைய திருக்கோலத்தைப்பற்றித் திருமூலர் சொல்வதைப்பார்க்கலாம். ஒன்பதாா் தந்திரத்தில் இறைவனுடைய திரு நடனக்கோலத்தின் பலவகைகளைப்பற்றி அவர் பேசுகிறார். அவற்றின் இலக்கணங்களையும் அவற்றைக் கண்டோர் பெறுகின்ற ஆனாந்தத்தையும் அந்தப் பாடல்கள் நன்றாக விளக்குகின்றன. இப்பொழுது ஒரு பாட்டைக் கவனிக்கலாம்.

அந்தப் பாட்டில் திருமூலர், இறைவனுடைய ஆடல்கண்டு இன்புறுதின்ற அடியார்களைப் பற்றிப் பேசுகிறார். முதலில் அடியார்கள் இன்னர் என்பதைத் தெரிவிக்கிறார்.

நாம் சிதம்பரத்துக்குச் செல்லுகின்றேம். நடராஜப் பெருமானைத் தரிசிக்கின்றேம். அடிமுதல் முடிவரையில் அழகு சொட்ட அவன் ரின் று ஆடுகின்றான். அந்தப்பெருமானை அப்பர்க்கவாயிகள் கண்டார்.

குனித்த புருவமும் கொவ்வைக் கொல்லுவில் குமின்சிரிப்பும் பனித்த சடையும் பவனம்போல் மேனியில் பால்வெண்ண்றும் இனித்த முடைய எடுத்தபொற் பாதமும் காணப்பெற்றால் மனிததப் பிறவியும் வேண்டுவ தேவிந்த மாநிலத்தே.

என்று பாடினார்.

இப்படியே சுந்தரமூர்த்தி சவாமிகளும் நடராஜப்பெருமானைத் தரிசித்தபொழுது.

தெண்ணிலா மலர்ந்த வேணியாய் உன்றன் திருநடம் கும்பிடப்பெற்ற மன்னிலே வந்த பிறவியே எனக்கு வாலிதாம் இன்பமாம்

என்று சொன்னார்ம். இப்படியெல்லாம் அவர்கள் அருபவிக்கின்ற அநுபவத்தை நாம் அடைவதில்லை.

முதலில் இறைவனுடைய திருமேனியைக் கண்டு, அந்தத் திருமேனியில் எது சிறந்தது என்றுகூடப் பார்ப்பதில்லை. அவனுடைய அங்கங்கள் எல்லாம் சிறந்தனவே. அவற்றில் ஒன்றுக்கொன்று வேறுபாடுஇல்லை. ஆனாலும் அடியார்களுக்கு இந்தத் திருமேனிக்கண்ணே சென்று தங்குவதற்கு ஓர் இடம் உண்டு. ப்ரம்பரமானது பல இடங்களிலும் சுற்றிச் சுற்றி வேகமாகச் சுழன்றாலும், அது கடைசியில் ஒரு இடத்தில் இன்று, வேகமாகச் சுழன்றால் அது தூங்குகின்றது என்று சொல்லுகின்றேம்.

அப்படித் தூங்கும்பொழுதுதான் அதனுடைய வேகம் மிகுதியாக இருக்கும். நாம் நம்முடைய கண்ணினுலே இறைவனுடைய

திருமேனி முழுவதையும் தரிசிக்கின்றேம். தரிசித்தாலும் கடைசியில் இறைவனுடைய திருவடிக்கண்ணே நம் கண் சென்று பசிய வேண்டும். எத்தனைதான் இறைவனுடைய உறுப்பு நலன்களை எல்லாம் தெரிக்கு கொண்டிருந்தாலும், நமக்குப் பற்றுக்கோடாக இருப்பது அவனுடைய திருவடி ஒன்றுதான், அதனால் இறைவனுடைய அன்பர்களைத் 'தோளார்' என்றே, 'முகத்தார்' என்றே கூருமல் அடியார் என்றே சொல்லுகின்றார்கள். திருவடியினிடத்திலே பற்றுக்கோடு உடையவர் என்று பொருள், அந்த அடியைத் திருவள்ளுவர் 'நற்றுள்' என்று சொல்லுகின்றார். அதற்குப் பரிமேவழகர், "பிறவிப் பினிக்கு மருந்தாதவின் நற்றுள் என்று சொன்னார்" என்று உரை எழுதுகிறார். பக்தர்கள் இறைவனுடைய திருவடிக்கண்ணே ஆராத் காதல் உடையவர்கள். பரிபாடல் என்ற நூலிலே இறைவனைப் பார்த்து ஒருவர் பேசுகிறார். "ஈன்னிற் சிறந்தன ஈன் திருவடியை" என்கிறார். 'இறைவனே! உன்னைக் காட்டிலும் எங்களுக்கு ஈன் திருவடிகள் சிறந்தன்' என்று சொல்கிறார். திருவடியைப் பற்றிக்கொண்டு வீணமாசை எல்லாம் அழிக்கலாம் என்பதே அடியார்களுடைய அநுபவம், ஆகவே, அடியார் என்பவர்கள் இறைவன் அடிக்கங்களே ஆனந்தம் காண்பார். களாம். அதனை முதலில் திருமூலர் சொல்லுகிறார்.

அடியார் அரணடி ஆனந்தம் கண்டோர்.

இறைவனுடைய திருவடியே ஓர் ஆனந்தப் பொய்கை.

அருணகிரிசாதர் இதை மிக அழகாகச் சொல்லுகிறார். இறைவனுடைய திருவடியே ஆனந்தம். ஆனந்தம் ஈன்னும் தேன் சொரி கின்ற தாமரை மலர் அது. அதனை அன்பர்கள் எல்லாம் நெருக்கமாக வந்து கண்டு கண்டு; உண்டு உண்டு இன்பத்தை அடைகிறார்களாம்.

தொண்டர்கண்டு அண்டிமொண்டு  
உண்டிருக் குமசுத்த ஞானமெனும்  
தன்னடையம் புண்டரீகம்'

என்று இறைவனுடைய திருவடியைப் பற்றி அவர் சொல்லுகிறார். திருவடி ஞானமை மாண்து. திருவடியே மோகாஷமாக இருப்பது. அடியார், அரனுடைய அடியிலே சிட்டது, அதைனைச் சரணாகப் புகுந்து இன்பம் காண்பவர்கள்.

அடியார் ஆனவர் அத்தருள் உற்றேர்.

அத்தனையே தமக்குள் வைத்துக்கொண்டிருப்பவர்கள் அடியவர்கள். உள்ளத்தின் கண்ணே அவனைத் தரிசிப்பவர்கள்.

அடி ஆர்பவரே அடியவர் ஆமால்.

என்று பாடுகிறார். அடியவர் யார்? இறைவனுடைய அடியின்கண்ணே தங்குபவர்கள். அவனுடைய திருவடியையே பற்றுக் கோடாகக் கொண்டவர்கள் யாரோ அவர்களே அடியார்கள் என்று சொல்லலாம்.

இறைவனுடைய திருமேனிக்கண்ணே பலவகையான தோற்றங்களைக் காணலாம். நடராஜப் பெருமானுக இறைவன் இருக்கிறார். விடையிலே ஏறி வருகிறார். திரிபுரசங்கார மூர்த்தியாகக் காட்சி தருகின்றார். இப்படி அவனுக்குப் பலவிதமான மூர்த்திகள் இருந்தாலும், எல்லா மூர்த்திகளிலும் பொதுவாக இருக்கின்றவை திருவடிகளே. மிகவும் பலபல உருவங்கள் இருப்பதாக நாம் சொல்கிறோம். ஆனால் அந்த அந்த உருவங்களிலே வெவ்வேறு தெய்வங்கள் இருப்பதில்லை. ஒரே தெய்வம் இப்படிப் பல உருவங்களை எடுத்திருக்கின்றது என்று பெரியவர்கள் சொல்கிறார்கள். இப்படி முகத்தாலும் கையாலும் உடம்பினாலும் வேறுபடுகின்ற பல உருவத்தினையுடைய அந்த உருவங்கள் எல்லாம் நமக்குள்ளே பொதுமையாக இரண்டை உடைய னவாக இருக்கின்றன. அவைகளே திருவடிகள். அடியைப் பற்றினவர்களுக்கு வேறு பாடு இல்லை. முகத்தைக் கண்டு அன்பு முகிழ்த்தவர்களும், கையைக்கண்டு காதவித்தவர்களும், தோளைக்கண்டு துடித்தவர்களும்

தங்களுக்குள்ளே வேறுபாட்டைச் சொல்லிச் சன்டை பிடிப்பார்கள். ஆனால் அவற்றை எல்லாம் பார்த்துவிட்டு, கடைசியிலே சென்று பற்றுவதாகிய அடியினிடத்திலே நிற்கின்றவர் களுக்கு எந்த உருவத்தின் அடிகளும் ஒரே மாதிரியாகவே காண்பார்கள் அடியைக் கண்டாருக்குப் பேதம் இல்லை. அடியை நாடினால் சமரசபாவும் உண்டாகும்.

திருவள்ளுவர் இறைவனை வணங்குவதற்கு ஒர் அதிகாரம் சொன்னார். அதுவே முதல் அதிகாரம். 'கடவுள் வாழ்த்து' எனப் பெயர்பெறும். கடவுளுக்கு உருவும் உண்டா இல்லையா? திருவள்ளுவர் உருவும் இல்லாத கடவுளாத்தான் சொன்னார் என்று சிலர் சொல்லுவார்கள். அப்படி அன்று, அவர் இறைவனைப்பற்றிப் பேசுகிறார். இறைவனுக்கு உருவும் உண்டு என்றும் சொல்கிறார். ஆனால் அந்த உருவத்தின் பல பகுதிகளைச் சொல்லாமல் அவனுடைய அடியை மட்டும் காட்டுகின்றார். எல்லாச் சமயத்துக்கும் பொதுவாகப் பாடவந்த அவர், எல்லாச் சமயங்களும் உருவுமிபாடு செய்து வந்தாலும் அவற்றிற்குள்ளே பொதுவாக அடியைப்பற்றும் முறை ஒன்று இருப்பதைக் கண்டுகொண்டார். ஆகையால் கடவுளுக்கு உருவும் உண்டு என்று சொல்ல வருகிறவர் நேரடியாகச் சொல்லாமல் அவனுடைய அடியை மாத்திரம் சொல்லுகிறார்.

திரைக்குப் பின்னாலே இரண்டு மூன்று குருக்கள் இருந்து அவங்காரம் செய்கிறார்கள், அவருடைய பாதங்கள் மட்டும் நமக்குத் தோற்றுகின்றன. பாதங்களைப் பார்த்தால் இதோ பாதங்கள் தோன்றுகின்றன என்று சொன்னாலும், அந்தப் பாதங்களை உடைய மக்களும் இருக்கிறார்கள் என்று ஊகிக்கலாம். பாதம் உண்டு என்று சொன்னபோதே பாதத் துக்குரிய உடம்பும் உண்டு என்று தெரிந்து கொள்ளவேண்டும்; அப்படியே திருவள்ளுவர் அடியைச் சொல்வதனால் இறைவனுக்கு உருவும் உண்டு என்பதை ஒப்புக்கொள்ள கிறார். மற்றவற்றைச் சொல்லாததற்கு காரணம் இதுதான். அப்படிச் சொன்னால்

வேறுபாடு உண்டாகும். வேறுபாடற்ற ஒரு நூலை அவர் செப்தார். ஆகையினால் பொது வான ஒன்றைச் சொன்னார். அந்த அடியினிடத்திலே தலைகுனிந்து வணங்கவேண்டும் என்றும் அவர் சொல்லுகிறார்.

‘என்குண்ததான் தானை வணங்காத் தலை’ என்று கூறுகின்றார், இறைவனுடைய உருவத்திலே தான் உண்டென்றும்; அதில் நாம் தலைவைத்து வணங்கவேண்டும் என்றும் பொருள்படுகிறது அல்லவா?

நடராஜப் பெருமானுடைய திருக்கோலத் தில் பெருமான் திருவடிக்குச் சிறப்பு அதிகம். எம்பெருமானுடைய திருநடனம் பஞ்ச கிருத்தியங்களைக் காட்டும் நடனம். பஞ்ச கிருத்தியங்களுக்குள்ளே அருளுதல் மிகவும் முக்கியமானது. படைப்பு, அளிப்பு, சங்காரம், மறைப்பு, அநுக்கிரகம் என்பவை ஐந்து தொழில்கள். ஆன்மாக்கள் இன்பம் பெறுவது இறைவனுடைய அனுக்கிரகத்தாலே. அதுவே இறுதித்தொழில். நடராஜப் பெருமானுடைய கையில் உள்ள துடி சிருஷ்டியைக் குறிக்கும், அமைத்த திருக்கரம் திதியைக் குறிக்கும். கையில் உள்ள அக்கினி சங்காரத்தைக் குறிக்கும். ஊன்றியிருக்கின்ற திருவடி திரோபவமாகிய மறைப்பைக் குறிக்கும், தூக்கிய திருவடியாகிய குஞ்சிதபாதம் அநுக்கிரகத்தைக் குறிக்கும்.

இறைவன் ஐந்து பெரிய தொழில்களைச் செய்கின்றான். அவற்றுக்குள்ளே ஆருயிர்கள் கடைசித் தொழிலாகிய அநுக்கிரகம் என்பதை எதிர்பார்த்து நிற்கின்றன. அதனாலோதான் இன்பம் உண்டாகும். இறைவனைத் தொழுது அவனுடைய அநுக்கத்தைப் பெறுவதற்காக அடியார்கள் செல்லுகிறார்கள். அந்த அநுக்கிரகத்தைக் காட்டுவது அவனுடைய தூக்கிய திருவடியே. அவனுடைய திருமேனி பல

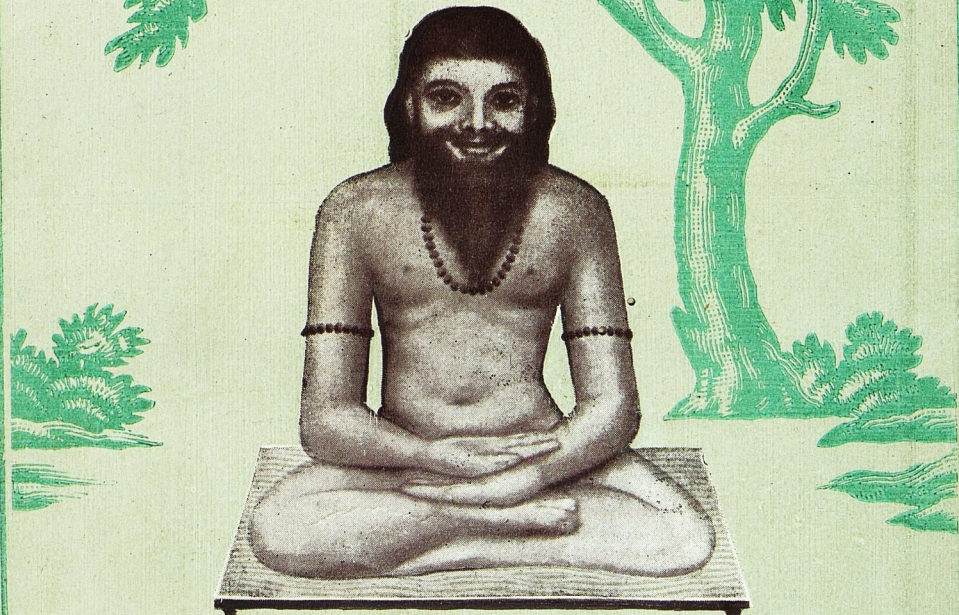
வற்றின் தத்துவங்களை ஆராய்ந்தவர்களுக்கு அவனுடைய தூக்கிய திருவடியிலே நெஞ்சம் பதியும். நடராஜப் பெருமானுடைய திருமேனிபில், அவன் பாதத்தின்கண்ணதான் ஆனந்தம் இருக்கின்றது. அதனால், அடியவர்கள்தான், அதாவது அடியைக்கண்டு அதன்கண் தங்குவோர்களே எம்பெருமானுடைய ஆடல் இன்பத்தை அடைவார்கள், இதையே திருமூலர் சொல்லுகின்றார்.

அடியார் அராடி ஆனந்தம் கண்டோர்  
அடியார் ஆனவர் அத்தருள் உற்றேர்  
அடிஆர் பவரே அடியவர் ஆமால்  
அடியார் பொன்னம்பலத்து ஆடல்கண் டோரே.

அடியவர்கள் எம்பெருமானுடைய திருநடனத்தைக் கண்டார்கள். அந்தத் திருநடனத்தில் தூக்கிய திருவடியில் கண்ணைப் பதித்து ஈடுபட்டார்கள். அந்த அடியிலே ஆனந்தம் கண்டார்கள். அந்த ஆனந்தத்திலே ஆழங்கு நின்று, அடியார் என்ற பெயரை உறுதிப்படுத்திக் கொண்டார்கள். அவனை வருணிப்பவர்களும் அவனுடைய திருவருவத்தைக் கண்டவர்களும் அடியார்கள் ஆக மாட்டார்கள்; எம்பெருமான் திருவருவச் சிலையைக்கண்டு, இது செம்பாலானதா? இது பொன்னலானதா? என்று ஆராய்ச்சி செய்கிற வர்களும் நடராஜப் பெருமானிடத்திலே கவனத்தைச் செலுத்துகிறார்கள். ஆனால், அவர்களேல்லாம் அடியார் ஆகமாட்டார்கள், ஆடுகின்ற திருப்பாதத்தைக்கண்டு, அந்தக் குஞ்சிதபாதத்தில் சரணம் புகுங்கு அதனிடத்திலே உண்டாகின்ற அநுக்கிரகத் தேஜைப் பருகுவதற்கு முயலும் பெரியோர்களே அடியவர்கள். அவர்கள்தாம் ‘பொன்னம்பலத்து ஆடல் கண்டவர்கள் ஆவார்கள்’ என்று திருமூலர்கட்டுகின்றார்.

இப்படிப்பட்ட அருமையான பாடல் களைத் திருமங்திரத்தில் கண்டு ஆனந்தம் அடையலாம்.

# திரும்தி மூந்தீஸ் மீலர்



திருவாவடுகுறை ஆத்தினம்

வ  
சிவமயம்

முன்றுவது

## திருமந்திர மாநாட்டு மலர்

[ மன்மத - கை ]

திருக்கயிலாய் பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

21-வது குருமாசந்திரானம்

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள்  
திருவுள்ளப்பாங்கிள்வண்ணம்

வெளியிடப்பெற்றது.

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக மூர்த்திகளை  
ஸ்ரீ-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்கள் வழிபடுதல்.

உ  
சிவமயம்

## வாழ்த்து

கயிலாய் பரம்பரையிற் சிவஞான  
போததெந்தி காட்டும் வெண்ணெண்ய  
பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர்  
மெய்ஞ்ஞான பாரு வாகிக்  
குயிலாரும் பொழில்திருவா வடுதுறைவாழ்  
குருநமச்சி வாய் தேவன்  
சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு  
நீழே தழைக மாதோ.

—ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

ஸ்ரீ நமசிவாயமுர்த்திகள் தோத்திரம் :

இருதய நாப்பண் அஞ்செழுத் துருவின்  
இறைவனை உயிர்க்கொலை செயாமை,  
அருள், பொறி அடக்கல், பொறை, தவம், வாய்மை,  
அன்பு, அறிவு என்னும் எண்மலர்கொண்டு  
ஒருமையொடு அருச்சித்து இடுகளன்று அடியர்க்கு  
ஒள்ளிய தீக்கைசெய்து உணர்த்தத்  
திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம்  
திருநமச் சிவாயர்தாள் போற்றி.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

குறிப்பு:-

ஸ்ரீ நமசிவாயமுர்த்திகளுக்கு வணக்கம் கூறுகிற முறையில் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகளால் பாடப்பெற்றது இச்செய்யுள். நமசிவாயமுர்த்திகள் இத்திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தை இன்றைக்குச் சுமார் ஐந்துரு ஆண்டுக்கு முன்னர்த் தோற்றுவித்த தெய்வீக அருளாளர் ஆவர். இவர் கண்ட ஆதீனம், தென்னடிடல் பலகோடி மக்குஞ்சையை ஞானத்தையும் சமய உணர்ச்சியையும் நன்னெறி யையும் நிலைபெறச் செய்வதற்கும் வளர்ப்பதற்கும் துணையாக இருந்துகொண்டிருக்கிறது. இந்தக் குருமூர்த்திகளால் கட்டளை இடப்பெற்ற நற்செயல்களும் இன்றுவரை நடைபெற்று வருகின்றன.

நாட்டிலும் மக்கள் உள்ளத்திலும் எத்துணையோ மாறுபாடுகள் தோன்றினும், குருமூர்த்தி களுடைய கட்டளையும் திட்டமும் எள்ளளவும் மாறியன அல்ல. எடுத்துக்காட்டாகத் திருமதத்தின் அடுக்களையே மூர்த்திகள் அமைத்து, அதில் பொருத்திய நெருப்பு அணையாமல் நின்று என்றும் அடியவர்களுக்கு அமுதளிக்கவேண்டும் என அருளிய திருமொழி இன்றும் உண்மையாக இருந்து வருவது உலகம் அறிந்ததே. இந்த ஐந்துரு ஆண்டுகளிலும் நிகழ்ந்த மாறுதல்களும், பஞ்சமும் எவ்வளவோ ஆயினும் இத்திருமடத்திலும் இதன் கிளைமடங்களிலும் இன்றுவரை பசிப்பினி ஒன்று உண்டு என்பதை எவரும் அறியார். இத் திருமடம் எந்த நல்ல நோக்கங்களுடன் தோன்றியதோ அந்நோக்கங்கள் இன்றும் இங்கே நிறைவேறி வருகின்றன.

ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள், சங்கரர் இராமாநுசர் ஆகிய இவர்களுடன் வைத்து எண்ணக்கூடிய ஒரு பெருந்தத்துவ ஞானியாவார்; இத் திருமடத்தின் தம்பிரான்களில் ஒருவரும் ஆவர்.



ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்

வ.  
சிவமயம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

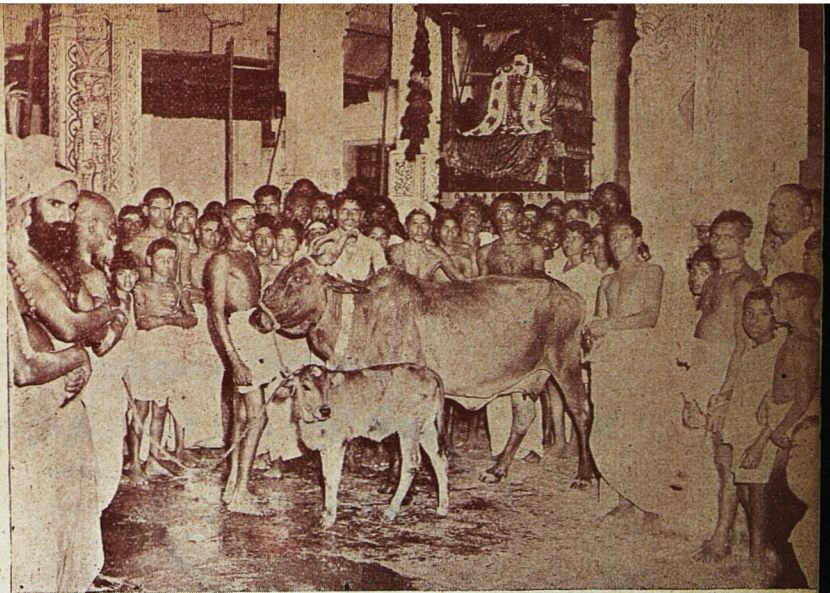
## பதிப்புரை

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகளின் திருவருள் துணைக் கொண்டு, அவர்கள் குருபூசைத் திருநாளாகிய மகரத்தலை நாளைஷட்டி, வழக்கம்போல் சென்ற மன்மத ஆண்டிலும் திருமந்திர மாநாடு நடைபெற்றது.

சொற்பொழிவாளர்கள் தமது நீண்டநாள் அநுபவத் தைக்கொண்டு வேதாகம சாத்திர தோத்திர வரம்பிலே நின்று திரட்டியகருத்துக்களை, மக்கள் அனைவரும் புரிந்து கொள்ளத்தக்க எனிய இனிய நடையில் பேசகிறார்கள். அக்கருத்துக்களை அனைவரும் கேட்டுத் தம் வாழ்க்கையநுபவத்தோடு ஒட்டிப்பயனெய்துகிறார்கள். இந்த அநுபவத்தை மாநாட்டில் கலந்துகொள்ளாத எணையோரும் அடைந்து உய்யவேண்டும் என்ற கருணைநோக்காலும், ஆண்டுகள் தோறும் எத்தகைய புதிய கருத்துக்கள் - சிவாநுபவச் செல்வங்கள் வெளிவந்திருக்கின்றன என்று திருமந்திர ஆராய்ச்சியின் உணர்ச்சிப்பெருக்கை அறிந்துகொள்ளும் நோக்குடனும் மாநாட்டுச்சொற்பொழிவுகள் அனைத்தும் தொகுத்து மலராக வெளியிடப்பெறுகின்றது.

சுருக்கெழுத்தாளர்கள் எடுத்துக்கொடுத்துள்ள சொற் பொழிவுகளின் சுருக்கங்கள், எழுத்துப் பிழைகளைத்திருத்தி அப்படியே அச்சிடப்பெற்றன.

சைவத்தமிழ் உலகம் இந்த வெளியீட்டைப்பெற்று, கருத்துக்குவியலில் ஈடுபட்டுப் போற்றி மகிழுமாக.



ஏழாந்திரநாளில் திருமூலதேவர் உற்சவம்

கயிலாயத்து ஒரு சித்தராய் நந்திதேவர் திருவருளோப்பெற்ற சிவயோகி, தல யாத்திரையாகப் பெர்தியமலை நோக்கி வருகிறபோது, திருவாவடுதுறைக்கு வந்து பெருமானை வழிபட்டு அருகில் உள்ள சாத்தனூர் அடைந்தார்; அங்கு இறந்து கிடந்த பசுமேய்ப்போனுகிய மூலன் என்னும் இடையன் உடலில் புகுந்து மூலராக எழுந்தார் என்பது வரலாறு. இப்படி மூலராக எழுந்தவுடனே, எஜமான் இறந்த துக்கத்தால் கதறிய பசுக்கள், ஆனந்தமேலீட்டால் மோந்தன; நக்கின; களைத்தன; துள்ளிக்குதித்தன. எப்படி எப்படியோ சந்தோஷத்தைக் காட்டிக்கொண்டன. மூலராகிய சிவயோகி யும் மகிழ்ச்சியோடு பசுக்களை மேய்த்தார்; அவைகளைக் காவிரித்துறையிலே நீர் அருந்தசெய்தார்; வெயில்நேரத்தில் நிழலுள்ள இடத்தில் தங்கசெய்து பாதுகாத்தார். மாலைநேரம் வந்ததும் பசுக்கள் கண்றுகளை நினைத்துக்கொண்டே வீடுகளை நோக்கி நடந்தன. அவை தத்தம் வீடுகளை அடையும்வரை மூலரும் பின்னே தொடர்ந்து சென்றார். இப்படி மூலர் அன்றுமேற்கொண்ட பசுப்பணியும் முடிந்தது.

இப்படியாகப் பசுப்பணி முடிந்தபிறகுதான், திருவாவடுதுறையில் அரச மரத்தின்கீழ் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகத்திலிருந்து, அருந்தமிழ் மூவாயிரம் அருளினர்; திருமூலதேவநாயனூர் என்று சிறப்பிக்கப்பெற்றார். அருந்தமிழும் திருமந்திரம் என்ற பெயருடன் திகழ்கிறது.

இத்தகைய சிறப்போடுகூடிய திருமூலதேவநாயனாருக்கு, பூநி கோமுத்திஸ்வரர் கோயிலில் ஆண்டுதோறும் நடைபெறுகிற மகோற்சவ ஏழாந்திரநாளில், தனிச்சிறப்புச் செய்யப்பெறுகிறது. அன்று காலை திருவீதியுலாவில் பெருமானுடன் திருமூலதேவநாயனாரும் எழுந்தருளகிறார். அவர் மேற்கொண்ட பசுப்பணியின்நினைவாக அவருக்கு முன்பு, ஒரு பசுமாடு கண்றுடன் கொண்டு செல்லப் பெறுகிறது. திருவுலா முடிந்து ஆலயத்தை அடைந்ததும் சந்திதியிலேயே ஆதீன ஒதுவாழுந்ததி களால் திருமூலர் வரலாறு வாசிக்கப்பெறுகிறது. உடனே கோழுஜை நடைபெறுகிறது. பிறகு தீபாராதனை தரிசனம். இப்படி நிகழ்கிற திருமூலர் உற்சவக் காட்சியை இப்படம் காட்டுகிறது.

ஏ  
சிவமயம்

திருச்சிற்றம்பலம்

சேர்ந்திருந் தேன்சிவ மங்கைதன் பங்களைச்  
சேர்ந்திருந் தேன்சிவன் ஆவடு தன்துறை  
சேர்ந்திருந் தேன்சிவ போதியின் நீழலில்  
சேர்ந்திருந் தேன்சிவன் நாமங்கள் ஒதியே.

திருச்சிற்றம்பலம்

—திருமூலர்.

—  
சிவமயம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

## திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 3-வது திருமந்திர மாநாட்டு நிகழ்ச்சிகள்

---

---

**ஆணையின்வண்ணம்:**

திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஸ்ரீமுத்திபஞ்சாக்கரதேசிக சுவாமிகள் ஆதீனத்து இருபத்தோராவது குருமூர்த்திகளாக ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியிருக்கின்ற ஸ்ரீ-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்கள் கட்டளையிட்டருளிய வண்ணம் மெய்கண்டான் யாண்டு 733ல் நிகழும் மன்மத ஆண்டு மார்கழித் திங்கள் உள்மொள் (11-1-1956) புதன்கிழமை மாலை மூன்றுமணிக்கு, திருவாவடுதுறை ஆதீன மடாலய கொலுமண்டபத்தில் திருமந்திர மூன்றுவது மாநாடு தொடங்கி நடைபெற்றது.

தொடக்க விழாவிற்குத் தலைமை வசித்துப்பேசிய, சென்னை நகரசபை முன்னாள் மேயர் திரு. எஸ். இராமசுவாமி நாயுடு அவர்கள் தலைமையுரையில்

‘திருமலேதவர் திருமந்திரத்தைத் திருவாய்தலர்க்குருளிய இத்திருவாவடுதுறையிலே திருமந்திர மாநாடு ஆண்டுதோறும் நடைபெறுவது சாலவும் பொருந்தும். இத்தகைய சீரிய முறையில் திருமந்திர விழா பிரிது எங்தம் நடைபெறவில்லை என்றே கூறுதல் வேண்டும். இன்றைய தநுமகாசங்கிதானம் ஸ்ரீ-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக சுவாமிகள் ஞானபீடத்தில் எழுந்தநாளிய இந்த ஐந்து ஆண்டுகளாகத் தமிழும் சைவமும் செழித்தோங்கச் செய்துவழும் செம்மையான பணிகள் பல்லாற்றுனும் சிறந்து திகழ்கின்றன. நம் தநஞான வள்ளலார் ஞானபீடம் ஏறிய பின்னரோதான் இத்திருமந்திரமாநாடு நடைபெற்ற துவங்கியது.

என்று குறிப்பிட்டிருப்பது கருத்தக்கது.

**கொலுமண்டபம்:**

கொலுமண்டபம் மாநாட்டிற்கென அலங்கரிக்கப்பெற்றுத் தனிச்சிறப்புடன் கிகழ்ந்தது. கல்லாலின்புடையமர்க்கு நான்மறை ஆறங்கங்களை அன்று சனகாதியாக்கட்குச் சொல்லாமற் சொல்லி விளக்கிய ஆசாரிய மூர்த்திகளின் திருவருட்பொலிவின்வண்ணம் இப்படித்தானே என்னுமாறு ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள், முனிபுங்கவர்கள்

புடைகுழக் கொலுமண்டபத்தில் எழுந்தருளிக் காட்சி வழங்கினார்கள். திருமுன்பு சிவநேசச்செல்வர்களும் சிவயோகப்பயிற்சி மிக்க அன்பர்களும் பாவலர்களும் நாவலர்களுமாக இப்படிப் பல்லோர் ஒருங்கு கூடியிருந்தனர். ஆதீனத்து இசைப்புலவர்கள் திருமுறைமுழக்கம் செய்துகொண்டிருந்தனர். இங்கிலையில் கண்வழிபுகுங்கு அனைவர் உள்ளத்தையும் ஒருமுகப்படுத்திப் பரவசப்படுத்தியது மற்றேரு காட்சி.

கொலுமண்டபத்தின்நடுவே திருவாவடுதுறை ஆதீன 21வது குருமகாசங்கிதானம், தமது ஞானகுருமுர்த்திகளைகிய ஸ்ரீ முத்திப்பஞ்சாக்கரதேசிகசவாமிகள் எனப்போற்றப்படும் ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திக்கு முன் கைகூப்பிய வண்ணம் தேஜோமயமாக நின்று வணங்கிக் கொண்டிருக்கும் ஸ்லையில் எழுதப்பெற்ற ஓவியக்காட்சிதான் அது. மாநாட்டுக்கு வந்திருந்த சித்தாந்தச்சிவநேசச் செல்வர்களின் சிந்தைகளிலெல்லாம்,

திருவடி ஞானம் சிவம் ஆக்குவிக்கும்  
திருவடி ஞானம் சிவலோகம் சேர்க்கும்  
திருவடி ஞானம் சிறைமலம் ஸீக்கும்  
திருவடி ஞானமே தின்சித்தி முத்தியே

என்ற திருமூலரது அருள்வாக்கை உபதேசிப்பதுபோல் இருந்தது அக்காட்சி.

#### தொடக்கநாள்:

11—1—56 புதன்கிழமை மாலை மூன்றுமணி. ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள், தலைவரும் சொற்பொழிவாளர்களும் புடைகுழ, ஆதீனப் பிரதம நாதஸ்வர வித்துவான் நடராஜசுந்தரம் நாதஸ்வரம் வாசித்துவர, கொலுமண்டபத்திற்கு எழுந்தருளி னார்கள். திருவாவடுதுறை ஆதீனத் தேவார இன்னிசைப் புலவர்கள் திரு. சுந்தரேசஜூயா, திரு. சோமசுந்தரம் தேவாரபாராயணம் ஸிகழ்த்த, திருமந்திர மாநாடு தொடங்கியது. சென்னை திரு. எஸ். இராமசுவாமி நாட்டு அவர்கள் தலைமை வகித்தார்கள். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் தலைவருக்குப் பொன்னுடை. போர்த்தி, ஸ்லைமாலை சூட்டிக் கொரவித்தார்கள். ஆதீன மகாவித்துவானும், அண்ணுமலைப் பல்கலைக்கழகத்துக் தமிழ் ஆராய்ச்சி விரிவுரையாளருமான திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் மாநாட்டுக்கு வங்கிருந்தோர்களுக்கு வரவேற்புரை வழங்கினார்கள். விழா மூன்றுநாட்களிலுமே அவர்கள் கூறிய வரவேற்புரை சமய உண்மைகள் பலவற்றை அறிந்துகொள்ளத் துணைசெய்தது.

தஞ்சை சரஸ்வதிமஹால் நூல்ஸ்லையக் கெளரவக்காரியதுரிசி திரு. ஸ. கோபால ஜயர் அவர்கள் மாநாட்டுத் திறப்புவிழா உரை ஸிகழ்த்தினார்கள்.

அடுத்து, திருமந்திர மாநாட்டைப்பற்றி அறிஞர்கள் பலரிடமிருந்து வந்திருந்த வாழ்த்துச்செய்திகள் படிக்கப்பெற்றன. தருமபுர ஆதீனத்திலிருந்து அனுப்பப்பட்டிருந்த ஆசியுரையை, ஆதீனத்தின்சார்பில் வந்திருந்த வித்துவான் திரு. வி. சா. குருசாமி அவர்கள் படித்து, ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களிடம் சேர்ப்பித்தார். தலைமையுரைக்குப் பிறகு விரிவுரைகள் முறையே தொடங்கின.

காஞ்சிபுரம் உயர்ஸிலைப்பள்ளிக் கணித ஆசிரியர் திரு. க. வச்சிரவேல் முதலியார் அவர்கள் முதல் தந்திரத்தில் 'உபதேசம்' என்பது பற்றியும், ஆதீன மகா வித்துவான் திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் இரண்டாந்தந்திரத்தில் 'அதோமுக தரிசனம்' என்பது பற்றியும், பாலகவி வயினாகரம் திரு. வே. இராமாநாதன் செட்டியார் அவர்கள் மூன்றாந்தந்திரத்தில் 'அட்டாங்க யோகம்' என்பது பற்றியும் விரிவுரை ஈகழ்த்தினார்கள். இறுதியில் பாலகவி வயின் திருமகளார், செல்வி மீனாக்ஷி 'குருவழிபாடு' என்பதுபற்றிப்பேச, கடவுள்வாழ்த்துடன் அன்றைய ஈகழ்ச்சி விறைவுற்றது.

### இரண்டாம் நாள்:

12—1—56 வியாழக்கிழமை. ஆதீன இன்னிசைப் புலவர்கள் தெய்வத்தமிழ் மறை ஒது இரண்டாம் நாள் ஈகழ்ச்சி தொடங்கியது. ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அருளாணைவழி நிற்கும் திரு. எஸ். இராமசுவாமி நாட்டு அவர்கள் முதல்நாள் போலவே இரண்டாம் நாளும் விழாத்தலைமையை ஏற்று, பெருஞ்சிறப்புக்கு உரியவர்களானார்கள். தலைமையுரைக்குப்பிறகு நாலாந்தந்திரச் சிறப்பினை, 'திருவம்பலச் சக்கரம்' என்ற தலைப்பில் சித்தாந்த சரபம், மஹா மஹோபாத்யாய சிவங்கீ ஈசான சிவாசாரியார் அவர்கள் எடுத்துரைத்து அனைவரையும் மகிழ்வித்தார்கள்.

ஆதீனவித்துவான் கடலூர் திரு. தே. ஆ. ஸ்ரீவாஸாசாரியார் அவர்கள் 'ஞானம்' என்ற தலைப்பில் ஐந்தாந்தந்திரச் சிறப்பினையும், சென்னை, டாக்டர் திரு. தேவசேநைபதி அவர்கள் 'திருவடிப்பேறு' என்ற தலைப்பில் ஆருந்தந்திரச் சிறப்பினையும் எடுத்துக்காட்டி விரிவுரையாற்றினார்கள்.

### மூன்றாம் நாள்:

13—1—56 வெள்ளிக்கிழமை. இன்றைய ஈகழ்ச்சிக்குத் தலைமைதாங்கிச் சிறப்பித் தவர்கள் சென்னை, அரசினர் கல்லூரித் தமிழ்ப்பேராசிரியர் திரு. தெ. பொ. மீனாட்சிசுந்தரம் பிள்ளை அவர்கள். ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களும் தலைவருக்குப் பொன்னுடை போர்த்தி, சிலைமாலை சூட்டி ஆசியருளினார்கள். தலைமையுரையை அடுத்துத் திருமாந்திர விரிவுரைகள் தொடங்கின. சென்னை, 'கலைமகள்' ஆசிரியர் திரு. சி. வா. ஐகங்நாதன் அவர்கள் ஏழாந்தந்திரத்தை 'இதோபதேசம்' என்ற தலைப்பிலும், சென்னை டாக்டர் திரு. T. M. P. மகாதேவன் அவர்கள் எட்டாந்தந்திரத்தைச் 'சோதனை' என்ற தலைப்பிலும், ஆதீன மகாவித்துவான் திரு. K. ஆறுமுகங்கள் அவர்கள் ஒன்பதாந்தந்திரத்தைச் 'குனிய சம்பாஷனை' என்ற தலைப்பிலும் விளக்கிப் பேசினார்கள்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் நல்லாசி அருள்ளோக்குடன் மாநாடு இனிதே விறைவுற்றியது.

திருச்சிற்றம்பலம்.

நம்பிரான் திருமூலன்

அடியார்க்கும் அடியேன் ”

கந்தர்.

## தொடக்கநாள் பேருரைகள்

திறப்புரை :

தஞ்சை சர்ஸ்வதிமஹால் நூல்நிலையக் கெளரவக் காரியதரிசி

திரு. S. கோபால ஜெயர் அவர்கள் B. A., B. L.,

அட்வகேட், தஞ்சை.

திருமங்கிர மகாநாட்டிடற்கு எழுந்தருளி. இங்குத் திருக்கொலுவீற்றிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கும், விழா விற்குத் தலைமை தாங்கும் நமது தலைவர் திரு. இராமச்வாமி நாட்டு அவர்களுக்கும், மற்றும் இங்கு இருக்கும் பெரியோர்களுக்கும், நண்பர் களுக்கும் எனது தாழ்த்த வணக்கம். இந்தத் திருமங்கிர மூன்றாம் மகாநாட்டிடல் திறப்புரை ஆற்ற என்னைக் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் சியமித்திருக்கிறார்கள் என்று தெரிந்த உடன் நான் பெரிதும் கலக்கமுற்றேன்.

திருமங்கிரம் என்பது ஒரு பெரிய கடல் என்று எனக்குத்தெரியும். அதிலும் கரையற்ற-காலவரையற்ற ஒரு பெருங்கடல். அதைப் பற்றி நான் தெரிந்துகொண்டது ஒன்றே ஒன்று; அதுதான் என்னுடைய அறியாமை. இங்கிலையில் நான் என்னசெய்யப்போகிறேன் என்று பெரிதும் கலக்கம் அடைந்தேன்.

பிறகு மற்றொரு எண்ணம் உதித்தது. என்னைப் போன்ற வழக்கறிஞர்களுங்கூடப் பெரும்பொருள் தேடி அல்லவுற்று அலைகிற வாழ்விலிருந்து, சிறிதாவது மாறுபட்டுச் சிறந்த பரம்பொருளைத் தேடிவாழும் நிலை பெற்று உய்யும் வாய்ப்பப்ருளை திருவள்ளத் தோடு மகாசங்கிதானம் திருமங்கிர மகாநாட்டிடல் பங்குகொள்ள நம்மையும் சேர்த்திருக்கின்றார்கள் போலும் என்ற எண்ணம் வந்த போதுதான் அக்கலக்கம் நீங்கியது; தெளிவு பிறந்தது. அவர்களது பெருங்கருணைக்கு மீண்டும் நன்றி உடையவன் ஆகிறேன்.

ஆதீன மகாவித்வான் அவர்கள் வரவேற் புரை வழங்கியபோது, “நம் கோபால ஜெயர்

அவர்களுடைய சேவையால், சர்ஸ்வதிமஹால் நூல்நிலையம் அதிகப் பெருமை அடைகிறது” என்று குறிப்பிட்டு மிகவும் பெருமையாகப் பேசிவிட்டார்கள். அதுவும் எனக்குப் பெரிய நடுக்கத்தைக் கொடுக்கிறது. ஆனால் அவர்கள் சொன்னதிலிருந்து என்னால் சர்ஸ்வதிமஹால் நூல் நிலையம் பெருமைக்கு வந்ததாகவே காட்டும். ஆனால் பூவுடன் சேர்ந்த நாரும் மணம் பெறுமாப்போல சர்ஸ்வதிமஹாலுடன் தொடர்பு கொண்டதாலேதான் எனக்கும் பெருமை ஏற்பட்டதாக நான் மனத்தில் கருதுகின்றேன்.

திறப்பாளரின் வேலை மகாநாட்டிலே மிகவும் சுலபமானதுதான், மகாநாட்டில் பேசப்போகின்ற பேரறிஞர்களின் சொற் பொழிவுகளை எல்லாம் நாம் எல்லோரும் கேட்டு. மகிழ்வோம் என்பதாகச் சொல்லி விட்டு உட்கார்ந்துவிடலாம்; ஆனால், தொடக்கத்திலே நான் சில பொதுவான விவரங்களை மட்டும் குறிப்பிட விரும்புகிறேன்.

அன்பர்களே! இன்று நாம் காணுகின்ற யுகமானது அனுயுகம். அனுயுக்குண்டு யுகம் என்றுகூடச் சொல்லுவார்கள். அதாவது விஞ்ஞான முன்னேற்றத்தில் மிகவும் முன்னேறிக் கொண்டேயிருக்கும் காலத்திலே பழையகால நூல்களைப்பற்றியோ, பழையகாலப் பழக்க வழக்கங்களைப் பற்றியோ நம்மில் அனேகர் உதாசினமாக இருப்பது சகஜமே.

ஒரு ஆங்கில எழுத்தாளர் மிகவும் அழகாக இந்தக்கால மனோவாட்டத்தைப் பற்றி We are in an age which is searching for supermen in their looking glasses என்று

குறிப்பிட்டிருக்கிறார். அதாவது தன்னைவிடப் பெரியவர்கள் யார்? என்று தேடுகின்றார்கள் இப்பொழுது இருப்பவர்கள்; ஆனால் தங்க ஞடைய முகம் பார்க்கும் கண்ணுடிகளில் தான். யார் பெரியவர்கள் என்று பார்க்கிறார்கள் என்று சொன்னார்.

இதற்கு உதாரணமாகச் சமீபத்தில் வெளி வந்திருக்கும் ஒரு ஆங்கிலப் புத்தகத்திலுள்ள கருத்தை இங்கு வெளியிட விரும்புகிறேன். சென்ற யுத்தத்தில் ஆகாய விமானம் ஒட்டு வதிலேயே மிகவும் கெட்டிக்காரர் என்ற பெரும் புகழுடன் பணிசெய்த ஒருவர், “நான் உலகம் முழுவதும் சஞ்சாரம் செய்து பார்த்திருக்கிறேன்; எல்லா இடங்களுக்கும் போய் இருக்கிறேன்; இந்த உலகத்திற்கு வெளியே கூட ஒரு நகரம் இருக்குமானால் நான் போய் இருப்பேன்; இவ்வளவு இடங்களுக்கும் நான் போய் இருந்தபோதிலும் எந்த இடத்திலும் கடவுள் எனது கண்ணில் தென்பட வில்லை; அவர் எங்குதான் இருக்கிறார் என்றே புரிய வில்லை” என்பதாக அந்தப் புத்தகத்தில் குறிப்பிட்டிருக்கிறார். இதனால் கடவுள் இல்லை என்று ஆசிவிடுமா? கடவுள் இல்லை என்ற கருத்தை மறைமுகமாக வலியுறுத்துபவர் போலவே அவர் அந்தப் புத்தகத்தில் குறிப் பிட்டிருப்பதால்தான் நான் சொல்லுகிறேன். இங்கு இருக்கும் வித்வான்களுக்கு எல்லாம் ஒரு விஷயம் ஞாபகம் இருக்கும். இதே விதமாகத்தானே காரர்க்காலம்மையாரும்,

வானத்தான் என்பாரும் என்கமற் றும்பர்கோன் தானத்தான் என்பாரும் தாம்ளன்க — ஞானத்தான் முன் நஞ்சத் தாவிருங்ட மொய்யொளிசேர் கண்டத்தான் என்னநஞ்சத் தான்என்பன் யான்.

என்று குறிப்பிடுகிறார்கள். ஆனால் சிச்சயமாக கடவுள் இருக்கிறார் என்பதை அம்மையார் வலியுறுத்தியிருப்பதை நாம் எல்லோருமே மறந்துவிட முடியாது.

ஆயிரக்கணக்கான ஆண்டுகளுக்கு முன் எழுதப்பட்டதாகக் கூறப்படும் திருமந்திரத்தி உள்ள பல கருத்துக்கள், இந்த அனுயுகத்தில்

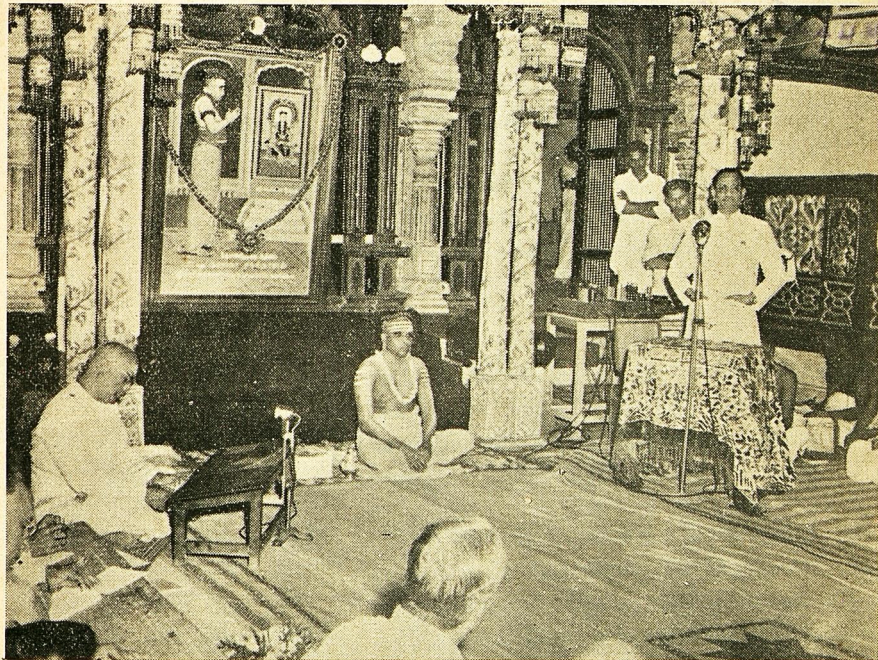
## முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

கண்டுபிடிக்கப்படும் பல விஞ்ஞானவண்மை களுக்கு மிக ஒத்ததாகவே உள்ளன. இன்று நவீன விஷயங்கள் என்று எண்ணப்படுவன எல்லாம் இந்தாட்டுக்குப் புதியன் அல்ல, பண்டைக்காலத்திலே நமது முன்னேர்கள் கண்டுபிடித்த உண்மைகளே அவை என்று அறிவுறுத்துகிறதுபோல இருக்கிறது.

திருமூலருடைய திருமந்திரம் பழைய காலத்தில் ஆயிரக்கணக்கான வருடங்களுக்கு முன் எழுதப்பட்டதாகச் சொன்னபோதிலும் அதில் சொல்லப்பட்டிருக்கும் பல விஷயங்கள் நவீன விஷயங்களாகும். இப்பொழுது இருப்பவர்களுக்கு வழிகாட்டியான பெரிய தத்துவங்கள் பல அதிலே புதைந்து இருக்கின்றன. “விஞ்ஞானத்துறையிலே முன் னேற்றம் அடைந்து விட்டோம்; ஆகையால் இது மக்குத் தற்காலத்தில் பயன்படாது” என்று நினைப்பது மிகத்தவறு. இதற்குப் பல சான்றுகள் உள்ளன.

தற்காலத்தில் ஏற்பட்டிருக்கின்ற முன் னேற்றம் வெறும் சீர் முன்னேற்றந்தான்; இன்னும் சொன்னால் இபந்திர முன்னேற்றம்; அவ்வளவுதான். ஒரு குள்ளன், உயரமான ஒருவனுடைய தோள்மீது ஏறி உட்கார்ந்து கொண்டு, அந்த நெட்டையைனவிட நான்தான் உயர்மானவன் என்று சொல்லிக்கொண்டால், அது எப்படியிருக்குமோ அவ்வாறேதான் விஞ்ஞான முன்னேற்றத்தைக்கொண்டு நாம் உயர்ந்து விட்டதாக எண்ணுவதும்; ஆனால் நம் எல்லோருடைய வாழ்க்கையும் மிகக் கீழாகத்தான் போய்க்கொண்டிருக்கின்றது. அந்தக்காலத்தில் விஞ்ஞானத்தை அடிப்படையாக வைத்துக்கொண்டு ஒவ்வொரு தனி மனிதனும் எவ்வாறு உயர்ந்து சின்றுன் என்பதற்குத் திருமூலர் போன்றவர்களே சான்று களாக இருக்கின்றார்கள். அவர்களால்தான் நாம் இன்றைக்கும் பெருமை அடைகிறோம். அம்மகான்களால் சுற்றிவிடப்பட்ட சமூக சைக்கிள் தான் இன்றும் சுற்றிக்கொண்டிருக்கிறது என்னலாம்.

COTRELLA PUBLIC LIBRARY  
12 FEB 1957



தொடக்கநாள் விழாவில்  
திரு. S. கோபால் ஜெயர் திறப்புரை நிகழ்த்துதல்.

1986—87-ம் வருஷத்திலே சரஸ்வதி மஹால் நூல் ஸிலையத்தில் ஒரு வேடிக்கையான சம்பவம் நிகழ்ந்தது. அப்பொழுது 'India office' லண்டனில் இருந்தது. அந்தக் காரியாலயத்திலிருந்து தஞ்சை நூல் ஸிலையத்தில் இருந்த பழங்கால எட்டுச்சுவடிகளின் நகல் வேண்டுமென்று அடிக்கடி பல மனுக்கள் வரும். பெரும்பாலான மனுக்களில், நம் நாட்டின் பழைய புராணங்களான பாரதம், இராமாயணம் ஆகிய நூல்களில் குறிப்பிடப் படும் சண்டைகளில் எந்தவிதமான ஆயுதங்கள் உபயோகப்படுத்தப் பட்டிருக்கின்றன; அந்தப் பகுதிகளை மாத்திரம் நகல் எடுத்து அனுப்பும்படியாகக் கேட்டிருந்தார்கள். நானும் அம்மாதிரி பல பகுதிகளை எட்டுச்சுவடிகளிலிருந்து எடுத்து, ஆங்கிலத்திலும் மொழிபெயர்த்து அவர்களுக்கு அனுப்பி வைத்தேன்.

சென்ற மகாயத்தத்தில் பல விசித்திரமான ஆயுதங்களேல்லாம் உபயோகிக்கப்பட்டன என்பதை நாம் அறிவோம். அந்த ஆயுதங்களில் பெரும்பாலானவைகள், நம் சரஸ்வதி மஹால் நூல் ஸிலையத்திலிருந்து அனுப்பப் பட்ட எட்டுச்சுவடிகளின் நகல்களில் குறிப்பிட்டிருந்தபடி யே செய்யப்பட்டன என்றால் யாரும் ஓப்புக்கொள்ளமாட்டார்கள். ஆனால் அதற்குப் பிறகு என்ன நடந்தது என்பதைக் குறிப்பிட்டால் அந்த உண்மை புலனுக்கலாம்.

யுத்தம் ஆரம்பித்துச் சமார் ஒருவருடம் ஆனவுடன் எங்களுக்கு வேறு ஒரு உத்தரவு வந்தது. அதாவது “இனிச் சரஸ்வதி மஹால் நூல்ஸிலையத்திலிருந்து பழங்காலத்தில் இந்தியாவில் உபயோகிக்கப்பட்ட ஆயுதங்கள் என்னென்ன என்பதை எட்டுச்சுவடிகளில் இருந்து மொழிபெயர்த்து யாருக்கும் அனுப்பக்கூடாது; முன்பு அனுப்பப்பட்ட மனுக்கள் எல்லாம் ஜேர்மன் தேசத்திலிருந்தே நூல் ஸிலையத்திற்கு அனுப்பப்பட்டன; லண்டன் ஆபீஸிலிருந்து அனுப்பப்படவில்லை” என்று அதில் குறிப்பிட்டிருந்தார்கள்.

இதிலிருந்து என்ன தெரிகிறது? ஜேர்மானியர்கள் லண்டன் ஆபீஸிலிருந்து எழுதுவது போல எங்களது நூல்ஸிலையத்திற்குப் பல கடிதம் எழுதி எங்கள் நூல்ஸிலையத்திலிருந்த பல எட்டுச்சுவடிகளின் நகல்களைப் பெற்றுக் கொண்டுவிட்டார்கள்; அதனை அடிப்படையாகக் கொண்டு பல ஆயுதங்களையும் செய்து விட்டார்கள் என்பதுதான். இதனை நான் தற்போது சொன்னாலுங்கூட நீங்கள் ஒருக்கால் வேடிக்கையாக இருக்கிறது என்று என்னை விடலாம். ஆனால் இதே கருத்தை, சர்ச்சில் அவர்கள் தாம் எழுதிய ஆறு புத்தகங்களிலும் வெளியிட்டிருக்கிறோம். குறிப்பாக இரண்டாவது பகுதியில் (Volume II) இந்தியாட்டுப் புராணங்களில் சொல்லப்பட்டிருந்த பல விஷயங்களைத் தெரிந்துகொண்டு ஹிட்லர் பைத்தியக்காரர்த்தனமாகப் பல பல ஆயுதங்களைப் பண்ணீக் குவித்துவிட்டார் என்று குறிப்பிடுகிறோம்.

இப்படியாக அந்தக்காலத்தில் அறிவின் நுட்பங்கொண்டு மரத்தடியில் உட்கார்ந்து கொண்டே, சிந்தித்துச் சிந்தித்துப் பல உண்மைகளை நம் நாட்டிலுள்ள பல பெரியார்கள் வெளியிட்டிருக்கிறார்கள்.

“Parady” என்ற பெரிய விஞ்ஞானி ஒருவர் ஐரோப்பாதேசத்தில் இருந்தார். அவர் சாதாரணமான சிறிய குடிசையிலே இருந்தவர். அவர் பல ஆராய்ச்சிகள் செய்து பல உண்மைகளை வெளியிட்டிருக்கிறார். சிலபேர் அவரிடம் சென்று, தாங்கள் அவருடைய நூல் ஸிலையத்தைப் பார்க்க வந்திருப்பதாகத் தெரிவித்தார்கள். அவர் ஒரு தட்டில் இரண்டு மூன்று கருவிகளைப் போட்டுக் கொண்டுவந்து வைத்து ‘இதுதான் என்னுடைய நூல்ஸிலையம்; இதைத்தவிர வேறு ஒன்றும் இல்லை’ என்பதாகக் குறிப்பிட்டார்.

இப்படித்தான் நம் நாட்டிலிருந்த பல மகரிஷிகள் அன்று மரத்தடியிலே உட்கார்ந்து கொண்டு உண்மைகளைக் கண்டு பிடித்தார்கள். இப்பொழுது ஒரு கல்லூரி ஏற்படுத்த

வேண்டுமென்றால் பல்கலைக்கழக ( யூனிவர்ஸிடி ) ஃங்வாசிகள், ஓங்குலட்சம் ரூபாய்கள் டெபாஸிட் கட்டவேண்டுமென்று சொல்லுகிறார்கள். அக்கல்லூரிக்கு ஒரு லாபரெடரி கட்டவேண்டும் என்று சொன்னால் அதில் முன்று லட்சம் ரூபாய்க்குச் சாமான்கள் வாங்கி வைக்கவேண்டும் என்று சொல்லுகிறார்கள். இன்றைக்கு மூம்படைய இந்திய நாட்டிலே பன்னிரண்டு பிரதேசங்களில் எலெக்ட்ரோ கெமிக்கல்இன்ஸ்டிடியூட்டுகள் ஆரம்பிக்கப்பட இருக்கின்றன. அவை எதற்காக என்று உங்களுக்குத் தெரியும். ஒரு உலோகத்தை மற்றொரு உலோகமாக மாற்றுவதற்கு மின்சார சக்தி மிகவும் அவசியம். ஆகவே மின்சார சக்தியைச் சேகரிப்பதற்காகவும். அதையொட்டி வேறு பல ஆயுதங்களையும் இயங்கிறங்களையும் கொண்டு பரிட்சைகள் நடத்தவும் ஏற்பாடு செய்து வருகிறார்கள்.

ஆதிகாலத்தில் இதே விஷயங்களைப் பல சித்தர்கள் செய்யவில்லையா? எங்கள் நூல் நிலையத்தில் 'ஆனந்த நந்தன்' என்ற ஒரு புத்தகம் இருக்கிறது. அதில் பல சித்தர்கள் அந்தக் காலத்தில் எப்படி செம்பைப் போன்னாக்கி வந்தார்கள் என்பதற்கும் பல வழிகள் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. அந்தக் காலத்தில் பல சித்தர்கள், உட்கார்ந்த இடத்திலேயே இருந்து கொண்டு. அனுஷ்சக்தியின் இரகசியத்தை எல்லாம் கண்டுபிடித்து, அவற்றை எவ்வாறு வைத்திய சாஸ்திரத்திற்குப் பயன்படுத்திக் கொள்ளலாம் என அறிந்தார்கள். வைத்திய சாஸ்திரத்தைப் பல துறைகளிலும் விருத்தி செய்திருக்கிறார்கள். அந்தப் புத்தகத்தில் ஆயிரம் பக்கங்களுக்கு மேல் இருக்கின்றன. நாங்கள் அதனை ஆங்கிலத்திலும் மொழி பெயர்த்திருக்கின்றோம். தமிழிலும் மொழி பெயர்த்திருக்கிறோம். மூலம் சமஸ்கிருதத்தில் இருக்கிறது. "அனுவை எப்படித் துளைப்பது? எப்படி அதனைத் தயாரிப்பது?" என்பதற்குரிய பலவழிகள் அதில் நன்கு விளக்கமாகக் காட்டப்பட்டிருக்கின்றன.

ஒரு உலோகத்தை மற்றொரு உலோகமாகச் செய்ய அவர்கள் தங்கள் சரீரத்திலேயே மின்சாரத்தை அடக்கி வைத்திருந்தார்கள். ஒரு ஆசாமியை அவர்கள் கையால் தொட்டாலேபோதும். அந்த ஆசாமி உடனே உயிரிழப்பான்; இது நம்பக் கூடிய விஷயமாக இல்லையே என்று பலர் கேட்கலாம். இப்படியே எங்கள் நூல்விலையத்திற்கு வந்தவர்கள் என்னிடம் கேட்டார்கள். நான் அப்பொழுது அவர்களிடம் ஒன்று கேட்டேன் "அமேசன் நதியில் மின்சாரத்தைத் தனது உடலிலேயே சேர்த்துவைத்துக்கொள்ளும் ஒருவகை மீன் இருக்கிறது என்று சொல்வதை நீங்கள் நம்புகிறீர்களா? அந்த மீன் ஒருவர் காலில்பட்டால் போதும்; அவருடைய கால் உடயோகமற்ற தாக ஆகிவிடுகின்றது என்று சொல்லப்படுகிறதையும் நீங்கள் நம்புகிறீர்களா? என்று. அவர்கள் அதனை நம்புவதாகச் சொன்னார்கள். அதனை நம்ப முடியுமானால், அந்தக் காலத்தில் இங்ஙாட்டிலிருந்த பல சித்தர்கள் தங்கள் கைகளிலேயே மின்சாரத்தைச் சேர்த்து வைத்துக்கொண்டிருந்தார்கள் என்பதை என்னம்பழுதியாது என்று கேட்டேன்.

இதைப்போல் பல உதாரணங்களை நான் உங்களுக்குக் கூற முடியும். விஞ்ஞானம் பெருமை அடைந்திருக்கிறது என்று சொல்லுகின்றோம். விஞ்ஞானத்தின் சாரந்தான் மெய்ஞ்ஞானம். மெய்ஞ்ஞானத்தின் சாரமே திருமந்திரம் என்று சொல்லலாம். அது ஒரு பெரிய கடல். பொருள்காணமுடியாத பெரிய கடல். இதில் நான் இறங்கி வியாக்யானம் செய்ய விரும்புவது, மன் பொம்மையைக் கொண்டு கடல் ஆழத்தைக் கண்டுபிடிக்க ஆரம்பித்தது போலத்தான் ஆகும். கற்றல், கேட்டல் ஆகிய இரண்டும் வாய்ந்த பெரிய வர்கள் இதில் சிறைங்கிறுக்கும் தத்துவங்களை எடுத்துச்சொல்லப்போகிறார்கள்.

ஆனால் ஒரு விஷயத்தைமட்டும் இங்கு எடுத்துச் சொல்லிவிடுகின்றேன். உலகமேல் லாம் நம்புமடையபெருமையை உணரவேண்டுமானால் - இந்தத் தேசத்திலேயே உள்ள பல

பகுதி மக்களுக்கும் தமிழர்களுடைய பழம் பெரும் நூல்கள் பயன்படவேண்டுமானால், இந்தத் திருமந்திரத்தை ஆங்கிலத்தில் மொழி பெயர்க்கவேண்டும். அதற்கு அறிகுறியாகவே இவ்வாண்டு இவ்வாதீனத்தின் வெளியீடாகத் திருமந்திரத்தின் சாராம்சத்தினைத் தாங்கி ஆங்கிலத்தில் ஒரு புத்தகம் வெளிவருகிறது. இது மிகவும் பாராட்டப்படவேண்டியதான் விஷயம். திருமந்திரமாகிய பழத்திலுள்ள சாற்றைப் பிழிந்து கொடுப்பதுபோல அப் புத்தகம் ஆங்கிலத்தில் மிக அழகாக எழுதப் பட்டிருக்கிறது.

திருமூலரைப்பற்றி நமக்கு எவ்வளவு தெரியுமோ அவ்வளவுதான் அதன் சாராம் சத்தை ஆங்கிலத்தில் எழுதியவரைப்பற்றியும் தெரிகின்றது. இப்புத்தகத்தில் அவரைப்பற்றி யாதொன்றும் குறிப்பிடப்படவில்லை. பெயர் வெளியீடவேண்டாம் என்று அவரே சொல்லி விட்டார்கள் என்று அறிகிறேன். அதை எழுதியவர் யாராக இருந்தபோதிலும், அவர் தமிழையும் ஆங்கிலத்தையும் கரைத்துக் குடித்த பெரியாராகத்தான் இருக்க வேண்டும்

என்பது அதிலுள்ள பலபகுதிகளைப் படித் துப் பார்ப்பதிலிருங்கே நமக்குத் தெரிகிறது. விஞ்ஞான ஆராய்ச்சிக்குச் சாதகமான பல விஷயங்கள் திருமந்திரத்தில் இருக்கின்றன. ஆண்டுதோறும் இங்கு நடக்கப்போகும் திருமந்திர மாநாடுகளைப் போலவே, திருமந்திரத்திலுள்ள பல கருத்துக்களும் நூல்வடிவாக இவ்வாதீனத்திலிருந்து வெளியிடப்படும் என்று நான் கருதுகிறேன்.

இவ்வாதீனமும், ஆதீனத்தின் 21-வது குருமகாசங்கிதானமாக இங்கே வீற்றிருக்கின்ற குருமூர்த்திகள் அவர்களும் சைவத்திற்கும் தழிமுகத்திற்கும் செய்துவருகிற சேவைகள் பாராட்டுதலுக்கு உரியன. இதே பணியை அவர்கள் தொடர்ந்துசெய்து, உலக மக்கள் யாவரும் உய்ய வழிகாட்டுவார்கள் என்பதில் சங்கேகம் இல்லை. இம்மாநாட்டிலே கலங்கு கொள்ள எனக்கும் ஒரு வாய்ப்பு அளித்தமைக்கு எனது மனப்பூர்வமான நன்றியைக் குருமகா சங்கிதானத்திற்கு மீண்டும் தெரிவித்துக்கொண்டு எனது பேச்சை முடித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

“ ஊனுடம்பின் பிறவிவிடம் தீர்ந்துலகத் தோர்உய்ய  
ஞானமுதல் நான்குமலர் நல்திருமந் திரமாலை  
பான்மைமுறை ஓராண்டுக்கு ஒன்றுகப் பரம்பொருளாம்  
எனாயி றணிந்தாரை ஒன்றவன்தான் எனாடுத்து ”

“ முன்னியுப் பொருள்மாலைத் தமிழ்மூலா யிரம்சாத்தி  
மன்னியமூ வாயிரத்தாண்டு இப்புவிமேல் மகிழ்ந்திருந்து  
சென்னிமதி அணிந்தார்தந் திருவருளால் திருக்கயிலை  
தன்னில் அணைந் தொருகாலும் பிரியாமைத் தாள்டைந்தார் ”

—திருமூலர் புராணம்.

தலைமையுரை :

## திரு. எஸ். இராமச்வாமிநாயுடு அவர்கள்

முன்னாள்மேயர், சென்னை.

திருக்கபிலாய பரம்பரை வழித்தோன்ற லாம் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தின் இருபத் தொன்றுவது குருஞானப் பெருந்தகையாராக எழுந்தருளியிருந்து, சைவச்செங்கோல் ஒச்சித் திருவருள் பாலிக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கி தானம் அவர்கள் பொன்னார் திருவடிகளுக்கு அடியேன் தலைவணங்கித் தாழ்மையுடன் விண்ணப்பித்துக் கொள்ளும் நனிகலன்த வணக்கம். இத்திருமந்திர மாநாட்டில் பங்கு கொள்ளவாங்திருக்கும் சித்தாந்தச்செங்கெநியும் சிவபோகப் பயிற்சியும் மிக்க பெருமக்கள் அனைவருக்கும், மற்றும் உள்ள சீரடியார் கட்கும் அடியேனுடைய மிகத்தாழ்மையான வணக்கம் உரியதாகுக.

அடியேனுக்கு இந்த நாள் ஒரு தெய்வத் திருநாள்: புனிதம் நிறைந்த பொன்னாள்: மறைகின்ற ஞானரும் மறக்க முடியாத ஓர் பெருநாள்: மூலபண்டாரத்தை வந்தித்து வாழ்த்துகின்ற முதல்நாள்.

இந்த முன்றுவது திருமந்திர மாநாட்டு விழாவிற்குத் தலைமை தாங்குக என்று ஆணை பிறந்தது. ஏதும் அறியாமல் திகைத்தேன்: மயங்கினேன்: அச்சம் கொண்டேன். என? அரிய திருமந்திரத்திற்குப் பேருரை காண, சிவபோகப் பயிற்சியாளரும், சைவசித்தாந்தப் பெருநெறியை முற்றிலும் உணர்ந்தோரும், வடமொழிப் பயிற்சி வல்லுஙரும், தமிழ் இலக்கண இலக்கியம் கற்று உணர்ந்த அறிஞரும், மற்றும் பிறவகையில் பெரும்பலமை வாய்ந்த ஆன்றேர்களும் முன்னின்று முயன்றுகொண்டிருக்கின்றனர். இங்கிலையில் அடியேன் இப்பொறுப்பினை எவ்வாறு ஏற்று ஆற்றுதற்கு இயலும் என்ற உணர்ச்சி என்னைப் பெரிதும் கவ்விக்கொண்டது. பிறகு ஒருவாறு தேற்றம் கொண்டேன்; தெளிந்தேன். முன் பிறவியில் செய்த முது தவத்தின் பயனே போலும்,

இப்பிறவியில் பெறுதற்கு அரியதாகிய பெரும் பேறு பெற்றேன் என எண்ணி மகிழ்ந்தேன். ஆண்டவனுடைய அருளால் நம் குருஞான மினிகளார் அடியேனை ஏழையன் என்றும் எண்ணுது ஏற்று அருள் பாலித்தனர்,

திருமூலதேவர் வாழ்ந்தருளிய இத்திருவா வடுதுறையிலேயே திருமந்திரமாநாடு ஆண்டு தோறும் நடைபெறுவது சாலப் பொருத்தம். இத்தகைய சீரிய முறையில் திருமந்திரவிமா பிறிது எங்குமே நடைபெறவில்லை என்றே கூறுதல் வேண்டும். ஆகவே அடியேனுக்குப் பேசும் வாய்ப்புக் கிடைத்ததும் திருவருட பேறே என்னலாம்.

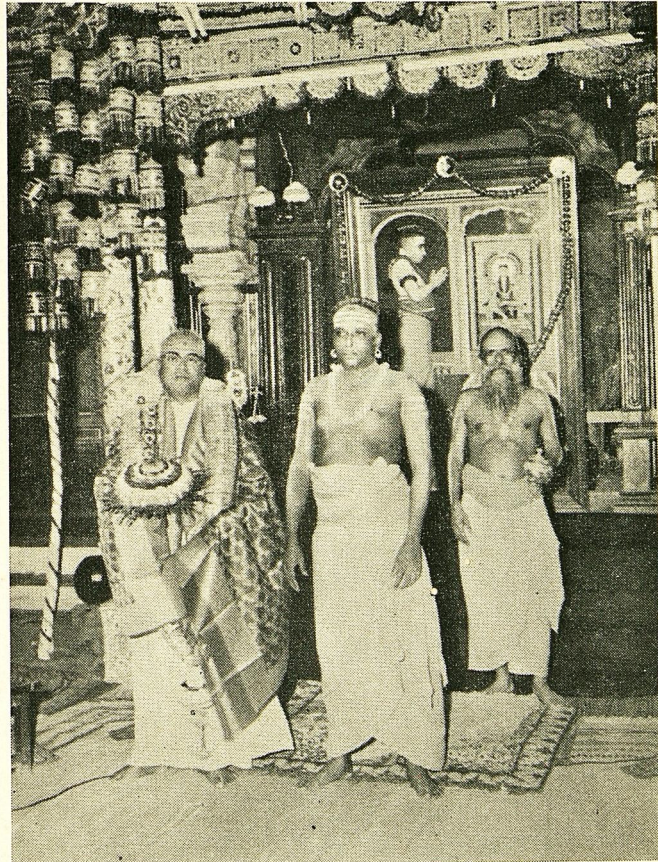
“ திருவடிவைத்தென் சிரத்தருள் நோக்கிப் பெருவடிவைத்தந்த பேர்நந்தி தண்ணைக் குருவடி விற்கண்ட கோளையும் கோவைக் கருவழி வாற்றிடக் கண்டுகொண் டேனே ”

என்ற பாசரம் அடியேனுடைய நீணவுக்கு வருகிறது. திருவடிப்பேறு பெற்றமையினாலே அடியேன் திருவடிஞானமுங்கூடச் சிறிதளவு பெற்றேன் என்று சொல்லலாம்.

அப்பர்சவாமிகள், “ பன்னிய செந்தமிழ் அறியேன் ” என்று கூறுவாராகில் அடியேன் போன்றவன் தமிழின் அருமை பெருமை அனைத்தையும் எங்ஙனம் அறிதல்கூடும்? தண்ணைர் தமிழளிக்கும் தண்பாண்டி நாட்டானுகைய சிவபெருமான் தமிழ் இனபம் பெறவேண்டி, அப்பருக்கும், சம்பந்தருக்கும் மிழலையம்பதி யில் நாள் தோறும் பொற்காச அருளித் தமிழ் மாலை குடி. அவ்விருவர்களின் உள்ளக் கோபிலையும் தனக்கே உறைவிடமாக்கிக் கொண்டார் என்று சேந்தனார் பாடுகிறார் : -

“ பாடலங்காரப் பரிசில் காசருளிப் பழுத்தசெந் தமிழ்மலர் குடி நீடலங்காரத் தெம்பெரு மக்கள் நெஞ்சினுள் நிறைந்து நின்றுளை ”

CONNAIRAR PUBLIC LIBRARY  
12 FEB 1957  
MADRAS



ஸ்ரீ-ஸ்ரீ மகாசந்திரனம் அவர்கள்  
தொடக்கநாள் விழாத்தலைவர்  
திரு. ச. இராமச்வாமிநாயுடு அவர்களுக்கு ஆசி அருந்தல்.

இத்தகைய அருந்தமிழை - தமிழன்னையை ஆர்வத்திலே நம்முன்னேர் இவ்வாறு சிறப்பித் துன்னனர். திருமங்திரம் எனப்படும் தமிழ் மூவாயிரத் திருமுறையை அறிய வேண்டும் என்ற அடியேனுக்கு இருந்த காதல் வேட்கை தான் சிறிதளவு பேசுவதற்குத் துணை செய்கின்றது. மேலும், துறைசையும் தருமையும் அடியேனுடைய தாயகம். அடியேனுக்குள்ள தமிழ்ப்பற்றினையும், சைவப் பற்றினையும், அன்பு நீர் பாய்ச்சி வளர்த்த திருமடங்கள். தாயினும் சாலப்பரிந்து பாவியேனுடைய ஊனினை உருக்கி, உள் ஓளிபெருக்கி ஆட்கொண்ட இடங்கள் அவையே.

திருமூலரே, இறைவன் தமது புகழைத் தமிழிற் புலப்படுத்துமாறே தன்னைப் படைத்தான் என்று கூறுகிறோம்.

“ என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தனன் தன்னை நன்றாகத் தமிழ்ச் செய்யுமாறே ”

என்கிறோம். அடியேன் பேசப்படுகும் சொற்களின் குற்றம் குறைகளைக் கலைஞர் நல்லன வற்றை நாடிக்கண்டு சிவஞானச்செல்வர்கள் நல்லாசி வழங்கும்வண்ணம் வேண்டுகிறேன்.

திருமூலாயனார் தமது சிவாநுபவத்தில் கண்டவாறு திருவாய்மலர்ந்தருளிய அரும் பெரும் சிறப்பினை உடையது; மேலும் தமிழ் உலகிற்கு இருகண்மணிகள் போன்று, அறிய பெரிய தத்துவப்பொருள் குறைவினை எல்லாம் தன்னுள் ஒருங்கே கொண்டு, உயர்வு ஒப்பு உள்து எனக் கூறுதற்கு அரியதாய் விளங்கு வது திருமங்திரம். இத்திருமங்திரத் திருமுறையினிடத்து ஸீடித்த காலமாய் அடியேன் வைத் திருந்த சிற்றறிவின் பெரும்பற்றே அறிஞர் பெரும்களாகிய உங்கள் திருமுன்னிலையில் நின்று, பேருரை காண்பதற்குப் பேரருள் நோக்குப் பாவித்தருள்க என்று குருமகா சங்கிதானம் அவர்களை வேண்டிக்கொள்ளப் பிடர் பிடித்து உங்தியது. அத்திருமங்திரப் பேருரை யாற்றுதற்கு வேண்டுவன விரைவில் நிகழும் என்பது உறுதி.

சமயச்சார்பற்றது அமது தேசம். எம்மத மும் சம்மதமே என்ற ஒரு பொதுநோக்கினைக் கொண்டது நம் அரசு. ஆகவேதான், பண்டு திருமடங்கள் செய்த திருப்பணியை இன்றும் இடையெருது செய்ய முற்படுகின்றன. சைவமும், தமிழும் தழைத்தினிது ஒங்க ஐந்தாறு ஆண்டுக்கு முன்னர் இந்தத் திருமடத்தில் ஆசாரிய ஞானபானுவாக விளங்கியருளிய ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் தேடிவைத்த அருள் விளக்கம் நம் தெய்வத் தமிழ் உலகத்தைச் செங்கெற்றியில் நிலைக்கச்செய்து வருகின்றது.

இன்றைய இருபத்தோராவது குருமகா சங்கிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக சுவாமிகள் ஞானபீடத்தில் எழுந்தருளியான ஐந்து ஆண்டுகளாகத் தமிழும், சைவமும் செழித்தோங்கச் செய்து வரும் செம்மையான பணிகள் பல்லாற்றுனும் சிறங்கு திகழ் கின்றன என்று சொல்லலாம்.

பக்தசிரோமணிகள் உய்யும் வண்ணம் நம் ஞானசாத்திரங்கள் யாவற்றையும் அச்சிட்டு இலவசமாகவே வழங்கி அருஞுகின்றார்கள். அவர்கள் திருவள்ளத்துச் சரக்கின்ற அன்பும், அருஞும் சிவநேசச் செல்வர்களைச் சூழ்ந்து நிற்கின்றன. அரன் நாமத்தை நாள் தோறும் அனைவரும் நவின்று போற்றிப் பணியுமாறு செய்துவருகின்றனர்.

அருந்தமிழ் மூவாயிரம் அருளிய திருமூலதேவாயஞருக்கு, ஆண்டுதோறும் நிகழ்கின்ற திருஞாளில் தனிச்சிறப்புச் செய்யப்பெறுகிறது. நம் குருஞான வள்ளாலார் ஞானபீடம் ஏறிய பின்னரே இத்திருமங்திரமாநாடு நடைபெறுதற்குத் துவங்கியது. இனிமேல் இந்த மாநாடு தொடர்ந்து நடைபெறும். இத்திருவிழாவிலே எளியவரும் இனிது படித்து அறிந்து உவக்கும்வண்ணம் ஆங்கிலம். தமிழ் முதலாய மொழிகளில் அற்புத வெளியீடுகள் ஆக்கித் தங்குள்ளனர்.

திருமுறைகள் பன்னிரண்டில் பத்தாவது திருமுறையாகத் திகழ்வது தமிழ் மூவாயிரம்

என்ற திருமந்திரம் ஆகும். திருத்தொண்டத் தொகையில் நம்பியாரூர் திருமூலமுனிவரை,

“ நம்பிரான் திருமூலன் அடியார்க்கும் அடியேன் ”

என நாவார இசைத்து உள்ளம் உருகிப் பரவியிருக்கின்றனர். “நம்பிரான் திருமூலன் ” என்று சிறப்பு அடைமொழி தந்து பாடியிருக்கும் பெருமை போற்றுதற்கு உரியது. இதனால் திருமூலர் ஞானகுருவர் என்பதை நன்கு உணர்லாம்.

நம்மனோர்க்குக் கிடைத்துள்ள செந்தமிழ் ஞான நூல்களுள், திருமூலர் திருமந்திரம் ஒன்றே பழைமையும், புகழும் வாய்ந்தது. அதன்பின் ஞானமிர்தம், சிவஞானபோதும் முதலிய அடுத்து அமையற்பாலன, திருமந்திரம் ஆகமசாரம்; முதலில் ஆகமங்கள் ஒன்பது வகையாகப் பாகுபடுத்தப்பட்டு, பின் அவற்றிலிருந்து இருபத்தெட்டு ஆகமங்கள் விரிந்து தோன்றலாயின என்பது,

“ ஆகமம் ஒன்பான் அதிலான நாலேழு ”

என்னும் திருமூலர் திருமொழியினால் நன்கு விளங்குகின்றது. திருமந்திரம் உயரிய மந்திர நூல்.

வேதம் என்னும் ஞானநூலும் இறையில்பு உணர்த்தும் இறைவன் நூல்களே யாயினும் முறையே அவை பொது எனவும் சிறப்பு எனவும் கொள்ளப்பட்டன. ஆயினும் இவ்விருவகை நூலின் பொருள் ஒருமை காணும் அருட்பெரியோர்க்கு விழுமிய நோக்க மெல்லாம் ஒன்றேயாம்.

“ வேதமொ டாகமம் மெய்யாம் இறைவன்நூல் ஒதும் சிறப்பும் பொதுவுமென் றுள்ளன நாதன் உரையவை நாடில் இரண்டந்தம் பேதம(து) என்பர் பெரியோர்க்கு அபேதமே ”

என்னும் திருமந்திர மெய்யுரைகளாலேயே இனிது விளங்காங்கும்.

மந்திரம் என்பதற்குத் தன்னை மனத்து னால் சினைப்பவருக்குத் துன்பத்தை நீக்கி

இன்பம் தருவது என்று பொருள் உரைப்பர். மந்திரம் என்னும் சொல் வடமொழியில் “திரண்டு வடிவம் எடுத்த கருத்து ” எனப் பொருள்படும். எனவே, இடையரு நினைப்பி னால் புந்தியில் சிகழும் ஆழ்ந்த உண்மைத் தோற்றங்களே மந்திரங்களாகற்பாலனவாம்.

ஆரூருக்குப் பின்னர்த் தோன்றிய நம்பியாண்டார் நம்பியும், திருமூலரைப் “பிரான் ” என்று வியந்து போற்றுகின்றதோடு அவரது வரலாற்றறையும் விளக்குகின்றார் :

“ குடிமன்னு சாத்தனார்க் கோக்குலம்  
மேம்போன் குரம்பைபுக்கு  
முடிமன்னு கூன்ற் பினையாளன்  
ரன்னை முழுத்தமிழின்  
படிமன்னு வேதத்தின் சொற்படி  
யேபரவிட்டு(டு) என்உச்சி  
அடிமன்ன வைத்த பிரான்மூல  
ஞகின்ற அங்கணனே ”

இங்வனம் சுருக்கமாகக் கூறிய வரலாற்றினைச் சேக்கியார் பெரியபூராணத்தில் விளக்கமாக எடுத்து ஒதுக்குள்ளார்,

திருமுறைகளுக்கு எல்லாம் காலத்தால் முற்பட்டது “தமிழ் மூவாயிரம்”. அங்வன மிருக்க அதனைப் பத்தாவது திருமுறையாக அமைக்கத் திருவருள் நம்பியாண்டார் நம்பிகளை இயக்குவானேன் என்றால் அது கி. பி. 13-ம் நூற்றுண்டில் மெய்கண்ட சிவாசாரிய சுவாமிகளால் செய்யப்பட்ட சிவஞானபோத நாலை நோக்க வெளியாம்.

சிவஞானபோதப் பன்னிரண்டு குத்திரங்களும், பன்னிரண்டு அமைப்பைப் பொருந்தி யிருக்கின்றன. பிரமாணவியலில் சூறப்பட்ட மூன்று குத்திரங்களும் முதல் மூன்று திருமுறைகளையும், இலக்கணவியலில் சூறப்பட்ட மூன்று குத்திரங்களும் 4, 5, 6 திருமுறைகளையும், சாதனவியலில் சூறப்பட்ட மூன்று குத்திரங்களும் 7, 8, 9 திருமுறைகளையும், பயனியலில் சூறப்பட்டுள்ள மூன்று குத்திரங்களும் 10, 11, 12 திருமுறைகளையும் பொருந்த அமைந்துள்ளமை உணரத்தக்கது.

சிவஞானபோதம் பத்தாஞ்குத்திரமாகிய,  
 “ அவனே தானே யாகிய அந்நெறி  
 ஏகஞ்சி இறைபணி நிற்க  
 மலமாயை தன்னெடும் வல்வினை இன்றே ”

என்பது,

“ ஊனுடம்பின் பிறவிவிடம் தீர்ந்துலகத்தோருய்க்  
 ஞானமுதல் நான்குமலர் நல்திருமந்திரமாலை ”

என்று சேக்கிழார்பெருமான் திருமூலஙாயனார் பூராணத்தில் கூறியதற்கு இணங்கவே அமைங்குள்ளது. தமிழ் மூவாயிரத்தின் பொருள் அமைதியை நோக்கியே நம்பியாண்டார்நம்பிகள் திருமந்திரத்தைப் பத்தாம் திருமறையாகத் தொகுத்து அமைத்துள்ளார் என்று போதருகின்றது.

“ தமிழ் மூவாயிரம் ” என்பதே திருமூலர் நாலுக்கு இட்ட பெயர் எனத் தெரிகிறது.

“ மூலன் உரை செய்த மூவாயிரம் தமிழ் ”

என்ற சிறப்புப்பாயிரச் செய்யுளானும்,

“ முன்னிய அப்பொருள்மாலை  
 தமிழ் மூவாயிரம் சாத்தி ”

என்ற சேக்கிழார்பெருமான் திருவாக்கானும் அறியலாம்.

பழைய வரலாற்று வழக்கினைக்கொண்டு பார்க்கும்பொழுது மூலனுடைய உடலிற் புகுங்தபின் செய்யப்பட்டது தமிழ் மூவாயிரம் ஒன்றே. இது நிகழ்வதற்கு முன்னம் உபதேசம் முப்பது, மங்திரம் முந்நாறு என்ற இரண்டு நூல்களைச் செய்துள்ளார் திருமூலர். அவ்வாறிருக்க இதற்குமட்டும் திருமந்திரம் எனப் பெயர் வருவானேன் என்னின்.

“ நிறைமொழி மாந்தர் ஆணையிற் கிளந்த மறைமொழி தானே மந்திரம் எனப் ”

என்னும் தொல்காப்பியச் சூத்திரத்திற்கு இணங்க, நிறைமொழி மாந்தராகிய திருமூலநாயனாரால் சிவபெருமானது திருவருட்குறிப்பு

என்னும் ஆணையால் மறைபொருள் கூற்றுக் களையுடைய செய்யுட்களால் தமிழ் மூவாயிரம் ஆக்கப்பட்டிருப்பதால் “ மந்திரம் ” என இது பெயர்பெற்றது.

திருமூலதேவாயங்குறைடைய வரலாற்றில் சேக்கிழார்பெருமான், “நந்தி திருவருள் பெற்ற நான்மறை யோகிக ளொருவர் ” “ அணிமாதி வருஞ்சித்தி பெற்றுடையார் ” “தவமுனிவர் ” “ சைவங்கெறி மெய்யுணர்க்தோர் ” என்று கூருமற்கூறுகிறார்.

தமிழ் மூவாயிரத்தின் சிறப்புப்பாயிரச் செய்யுளில்,

“ தந்திரம் ஒன்பது சார்வு மூவாயிரம்  
 சுந்தரன் ஆகமச் சொன்மொழிந் தானே ”

என்று கூறப்பட்டிருப்பதால், திருமூலருடைய இயற்பெயர் “ சுந்தரநாதர் ” என்று அறியக் கிடக்கின்றது.

திருமூலருடைய கால ஆராப்ச்சி இன்னும் முற்றும் முடிந்தபாடில்லை. ஏழாம் நூற்றுண் புக்கு முன்னரும் போகும் என்று ஒரு சாரார் கூறுகின்றனர். பிறிது ஒரு சாரார் கி. மு. 2100-க்கு மீண்டும் இருக்கவேண்டும் என்று வரையற்கின்றனர். ஆயின் இவ்வாராப்ச்சி யில் அடியேன் ஈடுபடுதற்கு விரும்பவில்லை.

“ தப்பிலா மன்றில் தனிக்கூத்துக் கண்டபின் ஒப்பில் எழுகோடி யுகம் இருந்தேனே ”

“ இருந்தேன் இக்காயத்தே எண்ணிலி கோடி ”

என்ற திருமந்திரப்பாடல்களின் பகுதிகளால் பல்லாண்டு இவர் உயிர் வாழ்ந்தனர் என்பது மட்டும் தெளிவு.

“ சுந்ததமும் இளமையோடு இருக்கலாம் ”

எனத் தாடுமானார் கூறியது கருதற்பாலது.

திருமூலதேவர் பொன்னம்பலத்தையும் சிலபாடல்களில் கூறியுள்ளமையான் தில்லைமாங்கில் அந்த அம்பலம் அமைக்கப்பெற்ற பின்னரே இந்நூலை இயற்றியிருத்தல்வேண்டும்

என்பது ஒருதலை. தில்லையம்பலத்தில் கூத்தப் பெருமானுக்கு அம்பலம் அமைத்து அதற்குப் பொன்வேப்பத்தவன் கி. பி. ஜந்தாம் நூற்றுண்டிலிருந்த பல்லவ வேந்தனுகிய சிம்ம வர்மன் ஆவன். எனவே தில்லைப் பொன்னம் பலத்தைத் தம் நூலில் கூறியுள்ள திருமூல நாயனார் கி. பி. ஜந்தாம் நூற்றுண்டின் பிற பகுதியிலாதல் ஆரூர் நூற்றுண்டிலாதல் இங்நூலை இயற்றியிருந்தல் வேண்டும் என்பது நன்கு துணியப்படும் என்று அண்ணுமலைப் பல்கலைக் கழகத்துத் தமிழ் ஆராய்ச்சி விரிவுரையாளர் சதாசிவ பண்டாரத்தார் அறுதியிட்டுக் கூறுகிறார்.

இன்னும் பலர் பலவாறு சாற்றுகின்றனர். எங்ஙனமாபினும், திருமந்திர நூலின் பழமையையும் பெருமையையும் அடியேன் போற்றுகிறேன். ஒளவையார் பாடியுள்ளனர்.

“தேவர் குறஞும் திருநான் மறைமுடிவும் மூவர் தமிழும் முனிமொழியும் - கோவை திருவா சகமும் திருமூலர் சொல்லும் ஒருவாசகம் என்று உணர்”

என்பதிலிருந்து திருக்குறள், திருநான்மறை, தேவாரம், முனிமொழி, திருக்கோவையார், திருவாசகம் இவையெல்லாம் உயரியாக ஒத்த - இணையிலா உண்மைப்பொருள் ஒன்றையே குறிப்பன எனக்கொள்ளலாம்.

திருமூலரது திருமந்திரத்தில் உள்ள தங்கிரங்கள் ஒன்பது.

முதல் தங்திரத்தில் மெய்யணர்ச்சிக்குச் சாதனமாக அமையும் நல்லொழுக்கு நிலைகளை வற்புறுத்தும் பாக்கள் அடங்கியுள்ளன.

இரண்டாம் தங்திரத்தில் சைவ பூராணாங்களிலும் ஆகமங்களிலும் பண்டைய இதி காசங்களிலும் வழங்கும் இன்றியமையாத சிற்சில சரிதங்களின் மெய்ப்பொருள் உணர்த் தப்பெறுகின்றன. கடவுளினது ஜங்தொழிலும் ஆன்மாக்களினது கூறும், கடவுளை வழி பட்டு உட்பும்வழியினிடத்து உண்டாகின்ற

வழுங்களும் ஒருவாறு இதில் விளக்கப்பட்டு உள்ளன.

மூன்றாம் தங்திரம் போகத்தின் வழியையும், பேறுகளையும், சாதனங்களையும், சித்தி களையும் கூறுகின்றன.

நான்காம் தங்திரம், பேரறிவிற்குத் தலை மைச் சாதனமாகிய மங்திர போகத்தின் பிரிவு களையும், அப்பிரிவுகளைப் பற்றும் உபாசனை வேற்றுமைகளையும், அந்த வேற்றுமைகளையுடுத்து அகவுணர்ச்சி எப்தும் திரிபுகளையும் விளம்பும்.

ஐந்தாம் தங்திரம், சைவசமயத்தின் பகுதி களையும், பாதங்களாகிய படிகளையும், மார்க் கங்களாகிய வழிகளையும், அந்த வழிகளின் இறுதி நிலைகளையும், கடவுளின் அருட்டிரு மேனி ஆன்மாக்கள் தோறும் பதியும் பல முறைகளையும், ஒதுக்கற்பாலனவாகிய சமயப் பாகுபாடுகளையும் பகர்கிறது.

ஆரூப் தங்திரம், சமய நெறி சிற்க முந்து வோர் குருவின்திருவருள் எப்திப் பிற பற்றுக்கள் அற்றுத் தவநெறி கடைப்பிடித்தற்கான தெளிவுசிலைகளை விளக்குகிறது.

ஏழாம் தங்திரம், அத்தெளிவு கைவந்த சீரியோரை அகவழிபாடு புறவழிபாடுகளாகிய அருட் பழக்கத்தில் கேரே இறக்கிப் பழகச் செய்து, அங்கிலையில் உறும் இடையூறுகளைக் களைந்து தனது நிலையில் சிற்கும் ஆற்றலையும் அறிவிக்கின்றது.

எட்டாம் தங்திரம், ஆகமாந்தத்தின் நுண்ணிய அகவுணர்ச்சிபழகக் கருவிகளாகிய பதி னெட்டவத்தைகள், ஆற்றுவாக்கள் முதலிய வற்றின் இலக்கணங்களையும், அவ்வுணர்ச்சி பெருகப் பெருகத் தழைக்கும் மெய்ப்பேறு களின் பாகுபாடுகளையும், அப்பேறுகளைப் பெறும் தவங்களில் கேரும் இடையூறுகளினின்றும் நீங்கி அடையும் துறைகளையும் வெள்ளிடைமலைபோல் விளக்குகின்றது.

ஒன்பதாவது தங்கிரம் இறுதித்தங்கிரம். பஞ்சாக்கரத்தின் உட்பிரிவுகளையும், அவைகளின் மெய்ப்பொருள்களையும், அம்மெய்ப்பொருள்களை ஊன்றி இடைவிடாது நினையும் ஆன்மாவினது அகவுணர்ச்சி மேலீட்டினால் அவ்வாண்மாவின் புந்தியிற் பொழியும் இறைவனது இன்னரூட் பெருவெள்ளத்தின் தன்மைகளையும், அத்தன்மைகளைச் சார்ந்து அந்தப்பேரின்பவீட்டை அணுகும் அவ்வாண்மாக்களுக்குப் புலப்படும் பற்பல காட்சிகளையும், பேரின்பவீட்டின் இறுதி இயக்கத்தையும் உரைத்து முடிக்கிறது இப்பகுதி.

திருமாந்திரத்தில் காணப்படுகிற தங்கிரம் ஒவ்வொன்றிற்கும், அத்தியாயங்கள் அநேகம் உள். அந்த அத்தியாயங்கள் ஒவ்வொன்றும் ஒவ்வொரு விஷயத்தை விளக்க அமைந்ததாயினும், அவ்விஷய வரம்பு மீருது, அவ்வத்தியாயம் முடிவு பெறுதல் மிகவும் அரிது. காரணம் என்னையோவெனில் திருமூலர் துறையற்ற திருவருட்பெருஞ்சோதியை அகக்கண் கொண்டு கண்டு, பேரின்பவீட்டு வெள்ளத்தில் முழிகியவராதலானும், சாதன முறைகளிலும், சோதனை நெறிகளிலும் இடையருப்பயிற்சியினால் எள்ளளவேனும் குழப்பமின்றி உழுங்கு முப்பதார்த்தங்களின் இயற்கைகளை நன்வு கணவு துயில் என்னும் மூன்று நிலைகளிலும் ஒருங்கே உற்று நோக்கி உணர்ந்தவராதலானும், மெய்யுணர்வின் மேலீட்டினால் பொய்யுணர்வின் வெறுமையினின்றும் அகன்றவராதலானும் அவர் தாம் பகரப்படுகும் ஒவ்வோர் அத்தியாயவிடயத்தையும் உள்ளங்கை நொல்லிக்கனிபோல் உரைக்கவேண்டி வெள்ளெனச் சூருக்கமாய்க் கூறி முடிப்பதுமன்றி, அவ்விடயத்தின் இறுதிப்பயணையும், அவ்விடயத்தைச் சார்ந்து ஒழுகும் ஏனைய விடயங்களின் தொகுதியையும் பயணையும் சொல்லாமல் விடுவதில்லை.

“ வழுதலை வித்திடப் பாகல் முளைத்தது புழுதியைத் தோண்டினேன் பூசனி பூத்தது தொழுதுகொண் டோடினர் தோட்டக் குடிகள் முழுதும் பழுத்தது வாழைக் கணியே ”

என்று ஒரு பாடல் உள்ளது.

சாதாரணமாக இதற்குப் பொருள் பார்த்தால் வழுதலை வித்திட அதாவது கத்தரிவிடை போடப் பாகல் முளைத்தது என்றும், புழுதியைத் தோண்டினேன் பாகல் பூசனியாக மாறிப் பூத்தது என்றும், இதனைக்கண்டு அஞ்சி அந்தத் தோட்டக்காரர்கள் ஓடிவிட்டார்கள் என்றும், பிறகு பார்த்தால் அது பூசனியும் அல்ல வாழைக்கனியாகப் பழுத்து நின்றது என்றும் பொருள் கொள்ளப்படும். ஆனால் இதன் உண்மைப்பொருள் என்ன என்று சிறிது பார்த்தால் அந்தப் பாடல் எவ்வளவு நேர்த்தியாக அமைக்கப்பட்டு இருக்கிறது என்பது விளங்கும்.

வழுதலை வித்திட என்றால் யோகாப்பியாசம் செய்ய என்று பொருள், பாகல் முளைத்தது என்றால் வைராக்கியம் பிறங்தது என்றும் புழுதியைத் தோண்டினேன் என்றால் தத்துவ ஆராப்சிகளைச் செய்ய என்றும், பூசனி பூத்தது என்றால் சிவம் வெளிப்பட்டது என்றும், தோட்டக்குடிகள் ஓடினர் என்றால் இந்திரியாதி விடயங்கள் அதனைக் கண்டு ஓட்டம் பிடித்தன என்றும், வாழைக்கனி என்றால் ஆன்மலாபம் என்றும், முற்றும் பழுத்தது என்றால் நன்றாகச் சித்தித்தது என்றும் பொருள் கொள்ளப்படும்.

“ தட்டான் அகத்தில் தலையான மச்சின்மேல் மொட்டா மெழுந்தது செம்பால் மலர்ந்தது வட்டம் படவேண்டி வாய்மை மடித்திட்டுத் தட்டான் அதனைத் தலைந்து கொண்டானே ”

இதில் தட்டான் என்றால் ஜீவன் என்றும், அகத்தில் என்றால் உடம்பில் என்றும், மச்சின்மேல் என்றால் கபாலத்தில் என்றும், மொட்டாப் என்றால் அரும்பைப்போல என்றும், செம்பால் என்றால் செம்மைத்தன்மை என்றும், வட்டம் என்றால் பிரணவம் என்றும், வாய்மை என்றால் பஞ்சாக்கரம் என்றும், அதனை என்பதற்கு அந்த அபுதப்பாலை என்றும், தகைந்து கொண்டான் என்றால் தடுத்துத் தன்னுடையதாக்கிக் கொண்டான் என்றும் பொருள் வைத்துப் பார்த்தால் இதன் அருமை நன்கு விளங்கும்.

இப்படியாகத் திருமூலர் கூறியுள்ள அரிய உண்மைகள் எல்லாச்சமயத்தினர்களும் எத் தகைய வேறுபாடும் இன்றி எஞ்ஞான்றும் நினைவிற்கொண்டு ஒழுகத்தக்க பொதுவான அறிவுரைகளாகும். திருமந்திரத்திற்கு முழுதும் இஞ்ஞான்றும் எவரும் பேருரைகள் கண்டாரில்லை; எனினும் சமயஞானப் பயிற்சி மிக்க பேரியாளர் ஒரு சிலர் ஒரு சில நூறு பாடல் களுக்குப் பேருரை வரைந்து சென்றுள்ளனர்.

அடியேனுவதைய சிற்றறிவுக்கு உண்மை ஏதும் விளங்கவில்லை. விளங்க வேண்டின், குருவினிடத்து உபதேசம் பெற்று, சமயத் துறையில் சின்று முறைபோகிய முனிவர்கள் திருவடிகளைத் தொழுது, பலாள் தவம் கிடந்து பாடம் கேட்கவேண்டும். இல்லையாயின் முற்றிலும் அறிவுது கடினமே.

ஆதீனச் சார்பில் அமைந்துள்ள நூல் நிலையத்தில், யோகாப்பியாசத்தைப் பற்றிய நூல்கள் பல இருக்கின்றன. அவற்றை மொழி பெயர்த்து வெளியிடுவது என்று. திருவருளின் பயனால், இந்த ஆதீனத்தின் பேராதாரவில் பெரும்புலவர்களும், வித்துவான்களும், மகா வித்வான்களும், முழுத்த முதிர்ந்த சிவஞானம் பெற்றவர்களாகத் திகழ்கின்றார்கள். இவர்களிடத்துப்பெரும்பொறுப்பையளித்து ஞான முதிர்ந்த பெரியவர்கள்பால் சென்று, அவர்தம்முடன் இருந்து, அறிந்து, மெப்பப்பொருள் பெற்று அதன்பயனாகத் திருமந்திரத்திற்குப் பேருரை காணுமாறு செய்திடல் வேண்டும். குறிப்பாக மகாவித்வான் தண்டபாணி தேசிகரவர்களும், வித்துவான் ஸ்ரீவிவாஸாசாரியார் அவர்களும். த. ச. மீனாட்சிசுந்தரம் பிள்ளை அவர்களும் நமது பாராட்டுதலுக்கு உரியவர்கள் ஆவர்.

சிறப்பாக, த. ச. மீனாட்சிசுந்தரம் பிள்ளை அவர்கள் இடையருது செம்மையாகவும், செழுமையாகவும் மெய்யறிவுக்கண்கொண்டு, ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் திருவருட்கருணையினால் ஆக்கியுள்ள சித்தாந்தப் பேருரைகள் எண்ணிலிடங்கா. அவர்களைப்

போற்றுகின்றேன். எழுத்தறிவும், மெய்யறிவும் சிரம்பப்பெற்ற அடியேன் நீண்டநேரம் பேச விரும்பவில்லை. சிவஞானச் செல்வப் பெரியோர்களுடைய சொற்பொழிவுகளைக் கேட்டு இன்பம் துய்த்துத் தினைக்கவே வேட்கை கொண்டுள்ளேன்.

யோகத்தைப்பற்றிக் கூறியதும், இன்றைய செய்தித்தாளில் வெளியான அற்புத சிகழ்ச்சி எனக்கு ஆனந்தத்தை அளித்தது. கோவையில் நாற்பத்தைந்து ஆண்டுகள் சிரம்பிய அருணசை அடிகளார் என்ற யோகிகள் பதினாற்கு நாட்கள் ஏழு அடி ஆழமுள்ள குழியில் பத்மாஸன சமாதியில் இருந்து உணவின்றி உள்ளிருந்தவாறே ஒவிபெருக்கியின் வழியாகச் சமயவுரையும் சிகழ்த்தி வெற்றிகண்டுள்ளார். இக்காலத்திலும் இவ்வாறு செய்ய இயலும் என்ற சாதனையைக் காட்டி பிருக்கிறார் எனின், பண்டு முற்றும் துறந்த முனிபுங்கவர்கள் எவ்வாறு இருந்திருக்க வேண்டும் என்பது கருத்துக்கும் எட்டாத உச்ச நிலையில் இருக்கின்றதன்கூறு?

உயரிய ஒப்பிலாத் தத்துவப் பொருளை உணர்வதற்கு எளியேனுக்கு முற்றிலும் இயலாது எனினும் பொதுவாகச் சில பாடல்களுக்குப் பொருள் விளங்குவது போல் அறிகின்றேன். இதனை ஒரு மயக்கம் என்றே என்னுகிறேன். அடியேன் அப்படி அறிவுதாக உள்ள ஒரு சில கருத்துக்களையும், பாடல்களையும் கூறி அமைய விரும்புகிறேன்.

ஆன்ம ஆற்றல் என்ற உள்ளொளி பெற்றுப் புலனடக்கம் கொள்ளுதற்கு இனிய துணையாவது இறைவழிபாடேயாம் என்னும் சீரியகருத்தை.

“ தானே புலன் ஜந்தும் தன்வசம் ஆயிடும் தானே புலன் ஜந்தும் தன்வசம் போயிடும் தானே புலன் ஜந்தும் தன்னில் மடைமாறும் தானே தனித்தெம் பிரான்றனைச் சந்தித்தே ” என்னும் திருமந்திரம் தெளிவுபடுத்துகின்றது.

இதைத்தான் அப்பர்பெருமான் அழகாகக் கூறுகின்றார் :

“ ஆட்டுவித்தால் ஆரோருவர் ஆடாதாரே  
அடக்குவித்தால் ஆரோருவர் அடங்காதாரே  
ஒட்டுவித்தால் ஆரோருவர் ஓடாதாரே  
உருகுவித்தால் ஆரோருவர் உருகாதாரே  
பாட்டுவித்தால் ஆரோருவர் பாடாதாரே  
பணிவித்தால் ஆரோருவர் பணியாதாரே  
காட்டுவித்தால் ஆரோருவர் காணுதாரே  
காண்பாரார்கண்ணுதலாய்காட்டாக்காலே”

“ அவனருளே கண்ணுக்க் காணின் அல்லால்  
இப்படியன் இந்நிற்றத்தன் இவ்வண்ணத்தன்  
இவன் இறைவன் என்றெழுதிக் காட்டொணுதே”

என்று பிறிதோரிடத்திலும் அறிவிப்பர்.

செல்வச்செருக்கால் ஓடியலைபவரையும்  
இளமை இன்பத்தில் ஓடித்திளைப்பவரையும்  
அடங்கவைத்துத் தம்பால் இழுத்து உருக  
வைத்து, பாடுவோரையும் பணியவைத்து,  
அறவாழ்விற்கு அரிய உரம் அளித்து அருளைத்  
தருவது சமய வாழ்வே, இத்தகைப் அமைதி  
இறைந்தான் அருள்வாழ்விற்கு அழைத்துச்  
செல்லுகிற அருள்நெறிகளே எண்ணற்றன.  
பழம்பெரும் காலத்திலிருந்தே நம்மைப் பண்  
படுத்த முன்னிற்பது சைவசெறியாகும். உலக  
வரலாற்றுக்கெல்லாம் முன்னையதும் இன்றைய  
விஞ்ஞானத்திற்கு ஏற்றத்துடனும் எழிலுட  
னும் ஒன்றிசிற்பதும் இறை என்பதை,

“ முன்னைப் பழம்பொருட்கும்  
முன்னைப் பழம்பொருளே  
பின்னைப் புதுமைக்கும்  
பேர்த்தும் அப்பெற்றியனே”

என்ற மணிவாசகப் பெருமானின் மணிவாக்  
கால் அறியலாம்.

நம்பெரும் சைவ சமயத்து அடிப்படைக்  
கொள்கையாக முப்பொருள் உண்மை முன்  
னிற்கின்றது.

“ பதி பச பாசம் எனப் பகர் முன்றில்  
பதியினைப் போல் பச பாசம் அனுதி”  
என்பது திருமங்திரம். தாயுமானாரும்,  
“ என்று நீ அன்று நான் உன் அடிமை அல்லவோ”

என்ற அடியில் சத்காரியவாதத்தைச் சுருக்கி  
அடக்கிச் சமயக்கருத்தை அறிவிக்கிறார்.

இறைவனை எவ்வண்ணம் ஏத்தினாலும்,  
அவ்வண்ணத்திலேயே ஈசன் அருள்புரிவான்  
என்ற உண்மையை,

“ எப்பரிசாயினும் ஏத்துமின் ஏத்தினால்  
அப்பரிசு ஈசன் அருள் பெறலாமே”

என்ற அடிகள் தெளிவுபடுத்துகின்றன.

தலங்தோறும் சென்று வணங்கி வழி  
படுவாராகில் நெஞ்சத்துள் இறைவன் கோயில்  
கொள்வான் என்பதை,

“ நாடும் நகரமும் நற்றிருக் கோயிலும்  
தேட்ட திரிந்து சிவபெருமான் என்று  
பாடுமின் பாடிப் பணிமின் பணிந்தபின்  
கூடிய நெஞ்சத்துக் கோயிலாக கொள்வனே”

என்ற பாடல் விளக்குகின்றது.

திருமங்திரப் பாடற்பகுதிகளிலே காண்  
கின்ற பேருண்மைகளைத் தமிழகத்தில் பழ  
மொழியாகப் பேசி வருகின்றனர். குறிப்பாக,

“ நான் பெற்ற இனபம் பெறுக இவ்வையகம்”

“ ஒன்றே குலமும் ஒருவனே தேவனும்”

“ ஆர்க்கும் இடுமின் அவர் இவர் என்னன்மின்”

“ சிவனேடு ஒக்கும் தெய்வம் தேடினும் இல்லை”

இவைபோன்ற இன்னேரன்ன பல உண்மை  
களை, திருமங்திரம் கற்றறியாதவரும் அறிந்தவர்  
சொல்லக்கேட்டு வழக்காற்றில் அமைத்துப்  
பேசுகின்றனர்.

முதல் தங்திரத்திலே உபதேசவாயிலாகக்  
கூறும் உண்மைகள் யாவற்றையும் மக்கள்  
இன்று ஊன்றிப் படித்து உய்யும் வழியை  
அடைய வேண்டுவது மிகவும் இன்றியமை  
யாதது. எல்லாமக்கட்கும் பொதுவாகவுள்ள  
யாக்கை ஸிலையாமை, செல்வம் ஸிலையாமை,  
இளமை ஸிலையாமை, புலால் மறுத்தல், அன்பு

உடைமை, நடுவுசிலைமை, வாய்மை, அவா அறுத்தல், புறங்கூருமை, கள்ளுண்ணுமை, அண்பு, கல்வி, கேள்வி, தானம், அரசாட்சி முறை, அந்தணர் ஒழுக்கம் முதலான அறங்கள் பலவற்றை எடுத்து இனிது இயம்புவதால் எல்லோரும் படித்து இன்புறுதல் வேண்டும். அவ்வாறு செய்திடின் நம்முடைய நாடும் நற்றமிழ்நாடு என்று போற்றப்படும்.

இந்நாலிலுள்ள அருமை பெருமைகளை எடுத்துக் கூறி, தமிழ்நாட்டில் யாவருக்கும் இந்நால் பயன்படுமாறு செய்யவேண்டியது சிவஞானச் செல்வர்களின் இன்றியமையாத கடமையாகும், சிவஞானப்பேற்றில் திளைத்த செல்வர்களாகிய உங்கள் முன்னிலையில் அறியாமையின் காரணமாக அடியேன் கூறிய மொழிகளை அன்புப்பெருக்கால் அமைதியுட னும், பொறுமையிடத்தும் கேட்டருளின மைக்கு வணக்கமும் நன்றியும் உரித்தாருக.

ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள், பேரின்ப நெறியை நாடி நுகர்ந்து இன்புற தற்கு விரும்பும் பிறார்ட்டு மக்களுக்குப் பயன் படும்வண்ணம் ஆங்கிலத்திலும், தமிழிந்த யாவரும் படித்து உய்யும்வண்ணம் தமிழிலு மாகத் திருமந்திர முன்னுரை என்னும் தனி நூல் இன்று வெளிவருமாறு செய்த பெருங் தகைமைக்கு அடியேன் தமிழ்ப்பெரு மக்க வின் தொண்டன் என்ற நிலையில் பலமுறை வாழ்த்தி வணங்குகிறேன்.

என்னுதற்கும் அரிய இந்த வாய்ப்பினை அடியேலுக்கு அருளிய ஸ்ரீ-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு மீண்டும் வணக்கத் தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு இவ்வளவில் அமைகின்றேன்.

நம்பிரான் திருமூலன் திருவடிகள் வாழ்க். நமச்சிவாய மூர்த்தி திருவடிகள் வாழ்க். வாழ்க உலகெலாம்.

‘ஒன்றவன் தானே இரண்டவன் இன்னருள் நின்றனன் மூன்றினுள் நான்குணர்ந் தான்ஜூந்து வென்றனன் ஆறு விரிந்தனன் ஏழும்பர்ச் சென்றவன் தானிருந் தானுணர்ந் தெட்டே.’

முதல்தந்திரம் :

‘உபதேசம்’

## திரு. க. வச்சிரவேல் முதலியார் அவர்கள் B. A., L. T.,

கணித ஆசிரியர், பச்சையப்பன் உயர்நிலைப்பள்ளி, காஞ்சிபுரம்.

அருள்வடிவாகச் சபையில் வீற்றிருக்கும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கும், மாநாட்டுக்கு விஜயம் செய்திருக்கின்ற அன்பர் பெருமக்களாகிய சிவநோசச் செல்வர்களுக்கும் எனது வணக்கத்தை முதற்கண் தெரிவித்துக் கொள்ளுகின்றேன்.

அடியேன் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானத் தினது திருவருள் ஆணையின்வண்ணம், திருமங்கிரம் என்ற ஞானநூலின் முதல்பகுதியாக இருக்கின்ற உபதேசம் என்பதைத் தொடக்க மாகவுள்ள முதலாம் தந்திரத்தைப்பற்றிச் சில கருத்துக்களைச் சுருக்கமாகச் சொல்ல முற்படுகின்றேன். தலைவர் அவர்கள் திருமூலரைப் பற்றியும், திருமங்கிரத்தின் ஒன்பது தந்திரங்களும் என்னென்ன கருத்துக்களை உடையனவாக இருக்கின்றன என்பதைப் பற்றியும் நன்கு சுருக்கமாகச் சொன்னார்கள். அவர்கள் சொன்ன கருத்துக்களையே ஒரு சிலவற்றை எடுத்துக்கொண்டு சுற்று விரிவாக நான் பேச வேண்டிய நிலைமையில் இருக்கின்றேன்.

முதல் தந்திரம் என்று தொடங்குகின்ற பகுதியில் இருபத்துநான்கு தனி அத்தியாயங்கள் இருக்கின்றன. அவற்றுள் முதலாவதாக இருக்கின்ற அத்தியாயம் உபதேசம் என்று சொல்லப்படும். உபதேசம் என்ற பகுதியைக் கவனித்துப் பார்த்தால், சிவாகம நூல்களை ஈடுபட்டு, சமயப்பெரியோர்களின் திருமுன் னிலையில் இருந்து, அவர்கள் சொல்லக்கேட்டு, கேட்டபின் உணர்ந்த பொருள் அனைத்தையும் ஒன்றுக்க் தொகுத்து உரைக்கின்ற பாகம் எப்படியிருக்குமோ அப்படியே இந்த உபதேசம் என்ற பகுதி அமையப்பெற்றிருப்பது கவனிக்கத்தக்கது.

திருமுறைகள் பன்னிரண்டில் பத்தாவது திருமுறையாகத் திகழ்வது தமிழ் மூலாயிரம்

என்ற திருமங்கிரம் ஆகும். இந்த நிலையில் பத்தாவது திருமுறையாக இருக்கக்கூடிய இந்தத் திருமங்கிரம் என்ற பெரிய நூலுக்கு முதல் பாகமாக அமைந்திருப்பது உபதேசம் என்ற இப்பகுதி. இதிலே ஈடுபட்டவர்கள் இதனைச் சொல்லக் கேட்டறிந்திருக்கின்றேன். அதனாலேயே நூலினுடைய முழுப்பயன், அதனுடைய சாரமாக- பிழிவாக எடுத்துக்கொண்டால் அந்தப் பிழிவை இந்தப் பகுதியிலுள்ள முப்பது திருப்பாடல்களிலே காணலாம். இந்த முப்பது திருப்பாடல்களிலே சொல்லப்படுகிற கருத்துக்களை எல்லாம் ஒருவர் அனுபவத்திலே பெறுவதற்கான வழிகளை, இந்தப் பகுதிக்குப் பின்னே வருகின்ற பகுதிகளில் காணலாம்.

பொதுவாக நாம் நம்முடைய உள்ளங்களிலே ஒருகருத்தை வைத்துக்கொள்ளலாம். பன்னிரண்டு திருமுறைகளில் திருமங்கிரம் பத்தாம் திருமுறையாக அமையப்பெற்றிருக்கின்றது. முதல் பதினெடு திருமுறைகளில் பத்தாம் திருமுறை நீங்கலாக, முதல் ஒன்பது திருமுறைகளும், பதினெடுராம் திருமுறையும் தேவர் வடிவமாக அமைந்தவை. பன்னிரண்டாவது திருமுறை நாயன்மார்களுடைய உண்மை வரலாற்றையும், அவர்கள் காட்டிய செங்கெற்றையையும் விளக்குவதாக அமைந்தது. இவற்றில் பத்தாவது திருமுறை சாத்திர வடிவமாக இருக்கின்றது என்பதை நாம் எல்லோரும் அறிந்துகொள்ளவேண்டும். நாம் அடையவேண்டிய நெறி, நாம் கடைசியாக அடைய விரும்பவேண்டிய நிலை, அதற்கு நாம் கடைப்பிடிக்க வேண்டிய ஒழுக்கம், நாம் அறிந்துகொள்ளவேண்டிய பல உண்மைகள் ஆகிய எல்லாவற்றையும் ஒருங்கே சொல்லக்கூடிய நூலாக இத்திருமங்கிரம் அமைந்திருப்பதை எல்லோரும் மனத்தில் வைத்துக் கொள்ள வேண்டும். அப்படிக்கொள்ளுகிற போது சாத்திரம் வேறு; திருமுறைகள் வேறு

என்று நாம் சொல்வதற்கு இல்லை. அவை இரண்டும் நெய்யும் பாலும் போலக் கலந்தவை.

சிவானந்த அனுபவ மேலீட்டினாலே உள்ளம் கிளர்ந்து பாடப்பெற்றவைகள்தாம் திருமந்திரப்பாடல்கள் எல்லாம். பாடல்களின் வாயிலாகக் கிடைக்கின்ற அனுபவங்களை எல்லாம் வரிசைப்படுத்தி - கோவைப்படுத்திப் பார்த்தால் இறைவன் எல்லாமாய் எங்குமாய் விரவி சிற்கின்றுன் என்று பாடுபவர்களின் உண்மைகளை உணர்ந்துகொள்ளலாம்.

உண்மைத் தத்துவத்தினை விளக்குகின்ற போது, பகுத்தறிவு பேசும் அறிவுடையோர் கருக்கும் பொருந்தும் வகையில் - சமயத் தைக் குறை கூறுவோர்களுங்கூட ஏற்றுக் கொள்ளத்தக்க வகையில் பல கருத்துக்கள் சொல்லப்படுகின்றன. அப்படி இந்த உலகத் திற்கும் இறைவனுக்கும் உள்ள தொடர்பு விளக்கப்படுகிறது. விரிவான இந்த உலகம் முழுவதிலும் சசன் கலந்து நிற்கின்றன; பார்க்கின்ற பொருளாகவும், பார்க்கப்படுகின்ற பொருளாகவும் அவனே விளங்குகின்றன என்று பரம்பொருளின் தத்துவம் விளக்கப்படுவது கவனிக்கற்பாலது.

சுப்ரபேதம் ஸ்ரீ பகுதியிலே மிக முக்கிய மாகச் சொல்லப்படுகிறது என்னவென்றால் உணர்த்துகிறவனுக்கும், உணர்ப்படுகின்றவ குகவும் விளங்குபவன் சசன்தான். கடவு ஞடைய உணர்வு தானே எல்லாவற்றையும் உணர்ந்து, உணர்த்துவதாகவும் இருக்கிறது. ஒரு பொருளை நாம் உணரவேண்டுமானால் உணர்ந்துகொள்ளுகிறவன், உணர்ப்படுகின்ற பொருள், உணர்த்துகின்ற பொருள் ஆகிய மூன்று இருக்கவேண்டுமென்பது ஆராய்ச்சி பூர்வமாக நம் சைவசித்தாங்தத்தில் சொல்லப்படுகிற உண்மை. கடவுஞடைய உணர்வு தானே எல்லாவற்றையும் உணர்ந்து உணர்த்துவதாக இருக்கின்ற - உணர்வு தத்துவமாக விளங்குகின்ற ஒரு பொருளாகவும், உணர்வு எதனாலும் உணரமுடியாத பொருளாகவும் இருக்கின்றது.

முன்னுவது திருமந்திர மாநாடு

இப்பொழுது நாம் பேசுகிறவர்களை ஒரு உவமையாக வைத்துக்கொள்ளுவோம். கேட்கின்றவர்களை உணருகிறவர்களாக வைத்துக்கொள்ளலாம். நம் எதிரிலே இருக்கின்ற ஒவிபெருக்கி நான் பேசுவனவற்றையெல்லாம் வாங்கி ஒவியைப் பெருக்கி உங்களுக்கு எல்லாம் அளிக்கிறது. நீங்கள் நான் சொல்லுகின்ற கருத்துக்களையெல்லாம் கேட்டு மகிழ்கிறீர்கள். ஆனால் என்னதான் அழகாக நான் பேசினாலும் இந்த ஒவிபெருக்கியினால் நான் கூறுகின்ற திருமந்திர உண்மைகளை உணர்ந்து கொள்ள முடியுமா? உணர முடியாது. அது போலவே ஜடப்பொருள்கள் இருக்கின்றன. நாம் உணர்ந்து கொள்ளுகின்றேம் என்று கிணக்கிறேமே. நமக்கு உணர்த்துகின்றவர்களும், உணர்த்தப்படுவதற்குச் சாதனமான நூலும் இருக்கவேண்டும். அதனை நாம் அறிந்து கொள்வதற்கு இந்த உடம்பு வாய்க்கவேண்டும். இவைகளையெல்லாம் உடன் கூட்டுகிறபோதுதான் நமக்கு அந்த ஆர்வமானது எழுகின்றது. ஆகையால் நமக்குப் பொது அறிவு உண்டாகிறபோதுதான் நாம் அறிவோம் என்று பெரியவர்கள் சொல்லி இருக்கிறார்கள். இந்த உடம்பும் உடம்பிலே இருக்கின்ற கருவிகளும் நமக்கு வந்தபோது நாம் அறிவுவிளக்கம் பெறுகின்றேம், ஆகையால் அந்த அறிவு விளக்கத்திலே வந்தவன் ஆண்டவன்.

நமக்குள் இருந்து நம்மை எல்லாம் உருக்கி உலப்பிலா ஆனந்தத்தைக் காட்டுபவன் ஆண்டவன். உயிராகிய நாம் உண்மைப்பொருளை உணராதவகையில் மறைப்பது மலம் என்று சொல்லப்படுகிற களிம்பு. மனத்திலே இருக்கிற அழுக்காறு, அவா, வெகுளி போன்றவைகள் மலம் என்னும் அறியாமை ஆகும் என்று பெரியோர்கள் சொல்லுகிறார்கள். இந்த அழுக்காறு இருப்பதனாலேதான் நாம் உண்மையிலேயே எதை நன்கு உணர்ந்துகொள்ள வேண்டுமோ. அதனை உணர்ந்து கொள்ளாது ஜடமாக இருக்கின்றேம். அறிவு விளக்கம் வரும்போது நமக்கு வேறாக உள்ள பொருள் அனைத்தையும் அறிய முற்படுவதை விட்டு

நமக்குள்ளேயே இருக்கும் பொருளை அறிய முற்படுகிறோம். நமது கருத்துக்களை எல்லாம் வெளியிலே போக விட்டு. வெளிப்பார்வை கொண்டு - தூரப்பார்வைகொண்டு வெளியிலிருக்கின்ற பொருள் அனைத்தையும் அறிய முற்படுவதை விட்டு. உள்ளங்குள்ளேயே இருக்கின்ற பொருளை உணர்ந்து கொள்ளச் செய்கின்ற ஞானப்பார்வை நமக்கெல்லாம் ஆசான்மூர்த்தியின் வழியாகத்தான் கிடைக்க வேண்டும்.

வெளிப்பொருள்களைப் பற்றி ஆராய்ச்சி செய்துகொண்டே போகின்ற விஞ்ஞானிகளுக்குடை விளங்காத பொருளாக இருப்பது கடவுள் தத்துவம். இப்படிச் சாதாரண அறிவினால் வெளிப்பொருள்களையே அறிந்து அறிந்து காலத்தைப் போக்கும் அறிவினால் அறியப்படாத ஒர் பொருளாக விளங்குவது கடவுள். எவனும் இனி வெளிப்பொருள்களைப்பற்றியே அறிந்துகொண்டு போவதில் பிரயோஜனமில்லை. நாம் யார்? நாம் எப்படி வங்தோம்? என்பதாக தன்னைத்தானே விசாரம் செய்துகொள்ள எவன் ஆரம்பிக்கின்றுகே அவனால் கொஞ்சம் கொஞ்சமாக அறியக் கூடிய பொருளாக நெருங்கிவருவன் ஈசுவரன். எவன் ஒருவன் தன்னை உணர்ந்து, உடம்பை உணர்ந்து, அறிவிற்கும் அப்பாற்பட்ட உணர்வாக இருக்கின்ற ஒன்றை அடைகின்றுகே அவனால்தான் பரம்பொருளை நன்கு அறிந்து கொள்ளக்கூடும்.

பொருள்களை எல்லாம் அறிந்துகொள்ளக் கூடிய அறிவு எது? எது? என்று தன்னை நோக்கி அறிகிற ஒரு உணர்வு இருக்கிறதே அந்த உணர்வு ஆண்டவனால்தான் கொடுக்கக் கூடியதாக இருக்கிறது. வெளியே செல்லுகிற உணர்வை உள்நோக்கிச் செலுத்துகிறவனாக இருப்பவன் ஆண்டவன்தான். உள்நோக்கு அமையப்பெற்றுச் சிந்திக்கக்கூடிய ஒருவன் து சிந்தையில்தான் அருள் நோக்கம் - திருவருள் நோக்கம் பிறக்கிறது. இந்த அருள் நோக்கம் பிறந்தவுடன் ஆனந்த சிலையும், தன்னிலும் மேம்பட்ட பரம்பொருளை உணர்ந்ததினால்

பேரானங்தத்தை அடைகின்ற தன்மையும் உண்டாகிறது. இப்படிப்பட்ட இந்தப் பெரிய சிலையிலே கொண்டுவந்து வைப்பதற்கு நம் ஆண்டவன் குருமுகத்திலே வந்து நின்று, அவர் உலகத்திலே இருக்கிற சுத்த ஆன்மாவான ஜீவன் முத்தர் ஒருவரை இடமாகக் கொண்டு, இந்த உயிர்களுக்கு எல்லாம் தன்னை நோக்கிச் செல்லுகின்ற ஒரு பெருநெறியைக் கொடுத்து, அந்த ஞானநெறியிலே இருக்கிற தலைவன் அறிவித்த திருவருளில் தோய்க்கு நிற்கிற ஒரு சிலையை அறிவிக்கிறேன் என்று இந்த உபதேசப் பகுதியிலே சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. முதல் பாட்டு:

“ வின்னின் றியிந்து வினைக்கிடாய் மெய்கொண்டு தன்னின் தாளைத் தலைக்காவல் முன்வைத்து உண்னின் றுருக்கியோ ரொப்பிலா ஆனந்தக் கண்ணின்று காட்டிக் களிம்பறுத் தானே ”

என்பதாகப் பாடுகிறார் திருமூலர். கடவுள் நம்முடைய மனத்திலே உள்ள களிம்புகளை எல்லாம் அறுத்து, ஆசான்மூர்த்தியின் வாயிலாகவே ஒப்பிலா ஆனந்தம் கொடுக்கிறார்.

எப்படி ஈஸ்வரன் நம்முடைய மனத்தி அவன் களிம்புகளையெல்லாம் அறுத்து எறிகிறான்? செம்பு போன்ற பதார்த்தத்தைத் தேய்த்துத் தேய்த்து வைத்துக் கொண்டிருங்தால்தான் அது பரிசுத்தமாக எப்பொழுதும் இருக்கும். அதைப்போலவே நாமும் கடவுளுடைய நாமத்தைச் சொல்லிக் கொல்லி நமது உள்ளத்தில் மாசுபடியாதவண்ணம் பரிசுத்தமாக இருக்கும்படி பார்த்துக் கொள்ள வேண்டுவது நமது கடமை.

திருமூலதேவர் சிறந்த ஞானி. அவர் சிவபோகத்தின்வாயிலாகச் சிவஞானப் பேற்றை அடைந்து அந்த ஆனந்த பரவசத்தினால் தான் அடைந்த இன்பநிலைகளையெல்லாம்,

“ யான் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையைக் ”

என்ற பேரவாவோடு உலகத்துக்குத் திருமாந்திரம் வாயிலாகப் பல உண்மைப்பொருள்களை எடுத்துக் கூறியிருக்கிறார்.

சிவஞானம் என்பது வெளியிலிருந்து கிடைக்காதது; உள்ளிருந்தே கிடைப்பது, மனத்தின் இயல்பு தன் நுடைய கரணங்களின் உதவியினால் வெளியில் இருக்கும் பொருள் களையே அறிந்துகொள்ள முற்படுவது ஆகும். ஆனால் ஐம்பூன்களின் பார்வையை உள்முக மாகத் திருப்பினால் பதி உண்மைப்பொருள் களை நம்முள்ளேயே நாம் எல்லோரும் காண வாம். வெளியிலே ஈசவரன் இருப்பதாகத் தேடி அலைந்து ஏமாந்து போகும் மனத்தை, உள்ளேயே தீர்த் தீர் விசாரித்துப் பார்க்கச் செய்தால் உண்மைப் பரம்பொருளை எளிதில் கண்டு கொள்ளலாம்.

“வேயின் எழுங்கள் போலே இம் மெய்யெனும் கோயிலிருந்து குடுக்கொண்ட கோன் நந்தி”

என்று திருமூலர் பாடியிருக்கிறதைப் பார்க்க வேண்டும். சிவஞானம் உயிரினிடத்திலேயே இருக்கிறதென்றால், உயிரினிடத்தில் தோன்றக் கூடிய மலம் ஏன் இயற்கையிலேயே போக வில்லை? என்ற கேள்வி எழும்பும்.

குரிய காந்தக்கல் பஞ்சை எரிக்கும் தன் மையை உடையதுதான். இருந்தாலும் குரிய காந்தக் கல்லினிடத்தில் பஞ்சை வைத்தால் பஞ்ச எரிந்து போவதில்லை; ஆனால் குரியனுடைய ஓளியில் குரியகாந்தக்கல்லைப் பிடித்து, அடியில் தோன்றும் ஓளியிடையே பஞ்சை வைத்தால் பஞ்ச பொசுங்கிவிடுகிறது. அதைப் போலவே உயிரின் பக்கத்திலேயே மலம் இருந்தும் மலத்தைப் போக்க அதனால் முடிய வில்லை. குரிய ஓளிபோன்ற நூனசிரியனின் அருட் பார்வையும், அருள்வாக்கும் இருக்குமேயானால் உயிர் சிவஞானத்தைப் பெற்று மலங்களை அழித்துவிடுகின்றன. இதைத்தான் திருமூலர்,

“ குரிய காந்தமும் சூழ்பஞ்சம் போலவே  
குரிய காந்தம் சூழ்பஞ்சைச் சுட்டிடா  
குரியன் சந்திதி யிற்கு மாறுபோல்  
குரியன் தோற்றமுன் அற்ற மலங்களே ”

என்று வெகு அழகாகச் சொல்லுகிறார்.

இந்த வகையிலே சிவஞானத்தை ஆசான் மூர்த்தமாக அனுபவித்து கிள்ளு, இறைவன் உண்டுபண்ணின் ஆனந்தநிலையிலே இந்த உயிரை வைத்து, இன்புறுத்தி, மீள் இந்தப் பிறவிக்குக் காரணமாக இருக்கிற மலங்கள் பற்றுதவண்ணம் செய்கிறேன் என்ற ஒரு முடிவை வைத்துக்கொண்டு அதற்கான கருத்துக்களையெல்லாம் அடுத்தடுத்து முறையாக எடுத்துச் சொல்லி, முத்திசிலையை எய்தும் ஒரு நூனனாந்த சிலையை எப்படி ஆன்ம சோதனையினாலே பெறலாம் என்றும் விளக்குகிறார் திருமூலர்.

வெளிப்பார்வையின் மூலம் பெறுகின்ற உணர்வெல்லாம் பொறி உணர்வு - மன உணர்வு; அதற்கு மேம்பட்டது தத்துவ உணர்வு; தன்னைத்தானே விசாரித்துக்கொள்ளுவதன் மூலம் அதனைப் பெறலாம் என நமது முாலை ஜயர் அவர்கள் சொன்ன சிலையிலே சொல்லுகிற முறைகளை எடுத்துச் சொல்கின்றார். அப்படிச் சொல்கின்றபோது முடிந்த முடிபு என்னவென்று சொன்னால் சிதாகாசத்திலே ஒன்றி சிற்கின்ற ஆனந்த தாண்டவங்தான். ஆனந்தக் கூத்திலே பிறந்து ஆனந்தத்திலேதான் முடிவாகிறது இந்த உபதேசம் என்ற பகுதி. இது,

“ விண்ணின் றிழிந்து விணைக்கீடாய் மெய்கொண்டு ”

என விண்ணிலே தொடங்கி,

“ வேதம் துதித்திடப் போய் அடைந்தார் விண்ணே ”

என்று விண்ணிலேயே முடிகிறது.

சித்தாந்தத்திலே முதலிலே இருக்கின்ற முதற்பொருள் நடனம். முதல்வன், ஆசான் மூர்த்தமாக அனுஷ்டித்துகின்று. உயிரை உயர்த்தி, இந்தத் தத்துவங்களினின்றும் பிரித்து மீள், அந்தச் சிதாகாச நடனம் என்ற ஒரு ஆனந்த நடனத்தை அவர்களுடைய மெய்யுணர்வுள்ளே வரும்படியாக வைத்து, அந்தச் சிதாகாசத்திலே ஒன்றி சிற்கும்படி யான ஒரு சிலையை இந்த உயிருக்கு உண்டு

பண்ணுகிறான் என்று ஒரு முதலும் முடிவும் இன்றி, அந்தாதித் தொடையாக “விண்” என்று ஆரம்பித்து, “விண் ணே” என்று முடிக்கிறார். இவ்வண்ணம் உபதேசப்பகுதி முப்பது பாக்கஞாம் சிறந்த வகையிலே நமக்கு அமைந்திருக்கின்றன.

அதோடுகூட ஒரு கருத்து, நடனத்தைப் பற்றிச் சொல்லவேண்டும் என்று விரும்புகின்றேன். அதாவது திருமூலர் இங்கு வருவதற்கு முன்னே அற்புதக் தாண்டவத்தைத் தரிசித்தார்; அதன் பிறகுதான் இங்கு வந்தார் என்று பெரியபூராணத்தில் சொல்லப்படுகிறது. அப்படித் தரிசித்தபோது. எந்தவகையிலே தரிசித்தார் என்பதைச் சேக்கியூர் சொல்லியிருக்கிறார்.

“ எவ்வுலகும் உய்யெடுத்  
தருவியசே வடியாரைச்  
செவ்வியஅன் புறவணங்கிச்  
சிந்தைகளி வரத்திலைத்து  
வவ்வியமெய் யுணர்வின்கண்  
வரும்ஆனந்தக் கூத்தை  
அவ்வியல்மில் கும்பிட்டுஅங்கு  
ஆராமை அமர்ந்திருந்தார் ”

என்பது திருப்பாடல். ஒவிபரப்புதலை ‘ப்ராட்காஸ்டிங்’ என்று சொல்லுகிறோம். பேசுகிற ஒவி மற்றெல்லாவற்றையும் விடப்பேர் ஒவி யாகச் சென்று செயற்படுகிறது. நான் பேசுகின்ற ஒவி காற்றில் பரப்பப்பட அதனை நீங்கள் உணர்ந்து என் கருத்துக்களை உங்களுடைய மனதிலே ஒருவாறு ஏற்றுக் கொள்கிறீர்கள். அது இப்பொழுது நிகழ்கிறது. ஆனால் ஒவி பரப்புகிறபோது நான் பேசுகிற ஒவியை மின் அலையாக மாற்றுகிறார்கள். அது எங்கே செல்கிறது என்றால் காற்றுக்கு மேம்பாடாக நம் முடைய பெரியோர்கள் ‘ஆகாசம்’ என்று ஐந்தாவது பூதமாகச் சொல்லுகின்ற ஈதரில் தான் பரவுகிறது. ‘ரிலீவிங் ஸெட்’ வீட்டிலே வைத்திருந்தால் அந்தக் கருவி மின் அலையை வாங்கி. அதை மீன் ஒவி அலையாகத் தருகிறது. அதனாலே காற்றுக்கும் மேம்பட்டு நிச்சலமாக இருக்கிறதென்று சொல்லப்படுகிற ஈதரில் ஒரு

அசைவு உண்டு. அதற்கு ட்ரான்ஸ்மீட்டர் கொண்டுபோகிறது. ரிலீவிங் ஸெட் அங்கிருங்கு கொண்டு வருகிறது. இந்தப் பூதாகாசமெலாம் கடங்கு, எல்லாப் பொருள்களுக்கும் இடம் அளித்து உயிருடைய அறிவையும் ஊடுருவி நிற்கக்கூடியதாக உள்ள ஆண்டவனுடைய பேருணர்வு அல்லது ஞானம் அல்லது சக்தி என்று சொல்லுகிற அவனுடைய ஞானசக்தி அந்த ‘சதர்’ போல் இருப்பது ஒன்று. அந்தச் சக்தியிலே ஒரு இயக்கம். அந்த இயக்கம் தான் ஞானமாக இருங்கு கொண்டிருப்பது. அது உலகத்தை இயக்குகின்றபோதுதான் தோற்றம் எடு இறுதி ஆக மூன்று வகையாகிறது. உயிரின் அறிவைப்பற்றி இயக்குகின்ற போது திரோதானம் அனுக்ரகம் என்று இருவகையான தொழில் ஆகின்றது, மலத்தைப் பற்றிக்கொண்டிருக்கும் உயிர்கள் மலத்து விருங்கு விடுபட்டு ஆனந்தக்கூத்தை அனுபவிக்கிறபோது இனபமாக இருக்கிறது. ஆகையால், அந்தக் கூத்தைச் சிவஞானிகள் தரிசிக்கிறபோது ஆனந்தக் கூத்தாக – தனு கரண புவன போகங்களையல்லாம் கடந்து தணித்து நிற்கின்ற இறைவனுடைய உணர்விலே ஒன்றி இறைவன் தருகிற பேரின்பமாக அனுபவிக்கிறார்கள். ”

முப்பத்தாறு தத்துவங்களையும் கடந்து எந்த இடத்திலே பேரானந்தம் இருக்கிறதோ, அந்த ஆனந்தத்தைப் பெற, ஞானகுருவின் திருமேனியைக் கண்டு, அவரது திருநாமம் செப்பி, அவர் அருள்வாக்கைக் கேட்டு, அத் திருவருவையே சிந்தித்து இருக்கவேண்டும் என்கிறார் திருமூலர். ஈசவரன்து திருவடிசிழலை அடைவதற்குரிய வழி என்ன என்பதையும் அமைத்துக்கூறும் நல்ல உபதேசமாக அமைந்திருக்கின்றது முதல் பகுதி. அந்த உயர்ந்த நெறிக்கு அழைத்துப் போவதற்காக அடிப்படையான சிற்சில கருத்துக்களையும் ‘உபதேசம்’ என்ற பகுதிக்குப் பின்னர் முதல் தந்திரத்திலேயே திருமூலர் வெளியிடுகின்றார். அவற்றை அதிகமாக விளக்கிச் சொல்ல விரும்பவில்லை. குறிப்பாக நிலையாமையை உணர்கின்றபோது – செல்வம் நீங்கி வறுமை

வரும்போது எல்லாருக்கும் ஞானம் பிறப் பதைப் பார்க்கின்றோம். அனுகுண்டு கண்டு பிடிக்கப்பட்டதினால், உலகத்தின் ஸிலையா மையை உணர்ந்துகொள்ள முடிகின்றது. அதனால் மக்களிடத்தில் பரபரப்பு உண்டாவதையும் நாம் பார்க்கின்றோம். இப்படி உயிர் போகின்ற காலத்தும், செல்வம் போகின்ற காலத்தும், அதனால் உறவினர்கள் எல்லாம் நம்மை உதறிவிட்டுப் போகின்ற காலத்தும் ஞானம் வருகின்றது. உலகப் பொருள்களின் மீது இச்சையை விட்டு, நாம் யார்? நாம் ஏன் வந்தோம்? இந்த உலகத்தின் உண்மையான இயல்பு என்ன? என்பதைப்பற்றி விசாரிக்க ஞானம் பிறக்கும். இந்த உலக இயல்புக்கு ஏற்பத் திருமூலரும் யாக்கை ஸிலையாமையை உணர்த்தி, செல்வம் ஸிலையா மையைக் கூறி, இளமைச்சிலையாது என்பதை அறிவுறுத்தி, அதற்கு மேலாகத் தவசெறியில்

வாழ்தற்கு விரும்புகின்றவர்கள் என்ன என்ன முறைகளைப் பின்பற்ற வேண்டும் என்றும் வற்புறுத்துகிறார். அரனைக் காண்பதற்கு அன்பு வேண்டும் என்றும், அறிவு மயமாக ஸிற்கின்ற அவனைக் காண்பதற்கு அறிவுவேண்டும் என்றும், கல்வி கேள்வி வேண்டும் என்றும், நடவுசின்று ஞானம் பெறுகிறதன்மை அமையப்பெறுதல் வேண்டும் என்றும், பூர்ண ஞானநிலை எய்தக் கள்ஞானங்குமை அவசியம் என்றும் முறையாகக் குறிப்பிட்டு. திருமங் திரத்தின் முதல் தங்திரத்தை முடிக்கிறார் திருமூலர். சைவசித்தாங்தத்தின் கருத்துக்கள் இங்தத் திருமங்திரப் பாடல்களில் புதைந்து கிடக்கின்றன என்னலாம். இவற்றை எல்லாம் நாம் ஞான குருவை அடுத்துங்று, கேட்டு இறைவன் திருவருளைப் பெறவேண்டும் என்ற அளவில் அடியேன் சொற்பொழிவை முடித்துக் கொள்ஞுகிறேன்.

“ மாணிக்கத் துள்ளே மரகதச் சோதியாய்  
மாணிக்கத் துள்ளே மரகத மாடமாய்  
ஆணிப்பொன் மன்றினுள் ஆடும் திருக்கூத்தைப்  
பேணித் தொழுதுளன் பேறு பெற்றுரே.”

இரண்டாந்தந்திரம் :

‘அதோமுக தரிசனம்’

திருவாவடுதுறை ஆதீன மகாவித்துவான்  
**திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள்**  
 தமிழராய்ச்சித்துறை விரிவுரையாளர், அண்ணமலைநகர்.

அருள் வடிவாய் இங்கு வீற்றிருக்கின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கும். மற்றும் பெரியோர்களுக்கும் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

உலகத்திலே ஆசை என்ற ஒன்று மனிதனைப் பல்வேறு வழிகளில் அழைத்துச் செல்கின்றது. அந்த ஆசையின் அளவுக்கு எல்லையில்லை என்பதை விஞ்ஞானத்துறையிலுள்ள வர்களும். மெப்ஞ்ஞானத்துறையிலேயுள்ள பெருமக்கள் அனைவரும் நன்றாக அறிவார்கள். அதனைப்பற்றி, திரு. கோபால ஜயர் அவர்கள் நன்றாக எடுத்துச் சொன்னார்கள். ஆசையை அடக்கி, ஜம்புலன்களையும் வென்று, தன் உடலை ஒதுக்கித்தள்ளி, தன்னாந்தனியாகச் சிந்தித்திருக்கும் ஸ்லையிலிருந்து பலசித்தர்கள் அறிவுக்கும் எட்டாததான் உண்மைகளை ஒருமன்பட்டு ஒன்றிலே தோய்ந்துவின்று அனுபவித்திருக்கின்றார்கள். அந்தஸ்லையிலே உணருகின்ற அளவுக்குப் பல உபாயங்கள் உண்டு. அங்ஙனமன்றிப் புதுப் புத்தகங்களால் விளக்கப்படுகிற விஷயங்களைத் துணையாகக் கொண்டு, கருவிகளைச் சாதனமாக வைத்து உணருகின்ற அறிவுதான் முடிந்த அறிவு என்று, சிலர் பெரும்பயனை அடைந்ததுபோல எண்ணி ஏமாந்துபோகிறார்கள்.

இந்த ஸ்லையிலே, அறிவின் அளவுக்கு ஒன்றி இருந்து, உணர்ந்த ஒன்றினாலே உணருகிற உணர்ச்சிமாட்டு ஸ்ரீ இறைவன் திருவருள் ஆட்சியிலே கொண்டு செலுத்துகிறதே மேம்பட்டதான் ஸ்லை. அதற்கு ஆன்மாவை அடிப்படையாகக்கொண்டு கல்வி கேள்வி ஆகியவைகளைச் சாதனங்களாக - துணையாக வைத்துக்கொண்டு, அனுபூதிகளை அடைந்த போது - அனுபூதி ஸ்லையிலேயே சிதாகாசப் பொருளாய் விளங்கின்றிகின்ற பரம்பொருளின் தன்மையோடு ஒன்றுகின்றபோது அனேக

அற்புதங்கள் ஸ்கழ்கின்றன; அற்புதங்களும் ஸ்டீக்கின்றன. அந்த அனுபூதி மகான்களும், அதனைத் தாம் ஸ்கழ்த்தியதாக எண்ணுவதும் இல்லை; தாம் கண்டதாகச் சொல்லிக் கொள்வதும் இல்லை. தம்மைக் கருவியாகக்கொண்டு திருவருள் அவற்றை ஸ்கழ்த்துவதாக எண்ணி, பாச ஸ்லைவை அகற்றிவிட்டு, பரம் ஸ்லையிலேயே ஸ்ற்கிறார்கள்.

இம்மாதிரியான பல அற்புதங்களை அந்தக் காலத்தில் பல சித்தர்கள் செய்துவந்தார்கள் என்றும், குறிப்பாகக் கையிலேயே மின்சாரத் துணைச் சேகரித்து வைத்துக்கொண்டார்கள் என்றும் திரு. கோபால ஜயர் அவர்கள் குறிப் பிட்டார்கள். அதனைக் கேட்டபோது அடியே னுக்கு 1928-ம் ஆண்டில் உடன்தாரு ஸ்கழ்ச்சி ஸ்லைவிற்கு வருகின்றது; அடியேன் கண்ணல் கண்ட அக்காட்சியை எங்கள் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அருள் விளக்கம் பெற்றிருக்கிற இந்தப்பேரவையில் அறிவிக்காமல் இருக்க முடியாது. அது என்ன வென்றால் குஞ்சமலைச் சுவாமிகள் என்ற சித்தர் ஒருவர் இருந்தார். அவர் பேசுகின்ற பேச்சை நம்மால் புரிந்து கொள்ள முடியாது. இந்த அனுபூதிமகான் நாகை தாலூகாவில் நாட்டுவம்சத்திலே பிறந்த ஒரு பெரியவருக்கு இருந்த காக்கை வலிப்பு நோயை மிக அற்புதமாகக் குண்ப்படுத்தி யதையே குறிப்பிடுகின்றேன். பலர் அந்தப் பெரியவருக்குள்ள காக்கைவலிப்புநோயைக் குண்ப்படுத்துவதற்காக எங்கெங்கோ ஒடித்திரிந்து பணத்தைச் செலவழித்தார்கள். யாரா ஒம் அதைக் குணப்படுத்த முடியவில்லை. அந் ஸ்லையிலேதான் இந்தச் சுவாமிகள் அதனைக் குணப்படுத்தினார்கள்.

குஞ்சமலைச் சுவாமிகள் பெண்களைப் போல் நகைகளைப் போட்டுக்கொண்டு பேதா

பேதமற்ற ஸிலைபிலே திருவருள் இன்பத்தில் தினைப்பவர்கள். அவர் அந்த நோயாளியின் வீட்டிற்கு வந்து, அம்மாள் கட்டியிருக்கும் சேலையைக்கேட்டார்கள். சுவாயிகள் யாரிடம் எது கேட்டாலும் அதை அவர்கள் கொடுக்க மறுப்பது வழக்கம் இல்லை. அவர் கேட்ட சேலையைக் கொடுத்தபோது அந்த அம்மா ஞடைய காக்கக் கோய்க் கணவர் உள்ளே காக்காய் வலிப்பால் துடித்துக்கொண்டிருந்தார். அதனை நினைந்த அம்மாளின் கண்களில் கண்ணீரேவள்ளம் பெருகியது. சிவனடியார் மனமோ அந்த அம்மாளின் கண்ணீரின் காரணத்தை அறிந்துவிட்டது. உடனே அவர்கள்

“என் அம்மா வருந்துகின்றீர்கள்” என்று கேட்டார். அந்த அம்மாள் தன் வருத்தத்தின் காரணத்தைச் சொல்ல, உடனே அடிகள் விழுதி வாங்கி வரச்சொல்லி, அதனை அந்த நோயாளி உடலெல்லாம் ழுசி, காறிக் காறித் தன் வாயின் எச்சில் கோழையை அவர்மேல் துப்பினார்; அவரைப் போட்டு உருட்டினார். அந்த அனுபூதி மகாளின் வாயெச்சில் பட்ட மாத்திரத்திலே நோய் விலகிவிட்டது. இன்றும் நோய்நிக்கம்பெற்ற அவர் நன்றாக உயிரோடு இருக்கிறார். ஆனால், அந்த அடிகள்மாத்திரம் கூத்துரை என்ற ஊருக்குப் பக்கத்தில் அடங்கி விட்டார்கள். இது 1928-ம் ஆண்டில் நடந்தது. இதுபோலப் பல சித்த புருஷர்கள் நாம் முத்திரிலை எய்த, அற்புத நூல்களைச் செய்து ஞானக் கருவுலங்களாகக் கொடுத்திருக்கிறார்கள். அந்த சித்த பரம்பரையில் வந்தவர் கனுக்குத் தலைவராகத் திருமூலரைச் சொல்லாம். இவர் பெரிய சிவயோகி. இந்தச் சித்த ஞடைய நூலிலே இரண்டாங்தந்திரத்திலுள்ள “அதோமுக தரிசனம்” என்ற பகுதிபற்றி உரையாற்ற ழீ-ல-பீ- குருமகா சங்கதானம் அவர்களின் அருள் ஆணை பிறங்கிருக்கிறது.

இரண்டாங்தந்திரத்திலே அதோமுக தரிசனம் என்பதை அடிப்படையாகக் கொண்டு குருமகாசங்கதானத்தின் ஆணையின் வண்ணம் இரண்டாங்தந்திரம் முழுவதையும் ஒருவாறு சுருக்கிப்பேச முற்படுகிறேன்.

முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

திருமந்திரம் ஒன்பது தந்திரங்களாகப் பிரிக்கப்பட்டிருக்கிறது. அப்படி ஒவ்வொரு தந்திரத்திலும் இருக்கக்கூடிய பொருள்களைத் தொகுத்துப் பார்த்தால், அவைகள் ஒன்பது பகுதிகளுக்குள் அடங்கக் கூடியதாக இருக்கின்றன. அந்தமுறையில் இரண்டாங்தந்திரமும் ஒன்பது பகுதியாக அமைந்திருக்கிறது என்பதைச் சிறப்பாக ஒருவாறு நோக்கலாம்.

முதல்பகுதி என்பது வரலாற்றின் அடிப்படைத் தத்துவங்களைக் கூறுவது: அதில் நாற்பத்து முன்று பாடல்கள் அமைந்திருக்கின்றன.

இரண்டாவது பகுதி ஆதி சிருஷ்டியைப் பற்றிக் கூறுவது. இறைவன் சங்கரர் காலத்தில் இவ்வுலகத்தைப் படைத்தருஞம் தன்மை முப்பது திருப்பாடல்களால் இப்பகுதியில் சொல்லப்படுகிறது.

முன்றும்பகுதி இறைவனுடைய பஞ்சகிருதியங்களைப் பற்றிக் கூறுகிறது. இறைவன் தாயும் தந்தையுமாக இருந்து இவ்வுலகை யெல்லாம் காத்து ரட்சித்துக் கிருபை செய்கின்ற அடிப்படைத் தத்துவமும், கற்றறிந்த விஞ்ஞானிகளுக்கூட அறிந்துகொள்ள முடியாதபடி கரு உற்பத்தி விபரமும் இப்பகுதியில் விவரிக்கப்படுகிறது.

நாலாவது பகுதி மூவகைச் சீவவர்க்கங்களைப்பற்றியது. ஐந்தாவது பகுதி பாத்திரம், அபாத்திரம், தீர்த்தம் முதலியவைகளின் விளக்கம். ஆருவதுபகுதி திருக்கோயிலைப் பற்றியது.

எழாவது பகுதியில் அதோமுகதரிசனம் பெறப்படுகிறது. உன்முக தரிசனமும், அதற்கான ஸிலைமையும் அறிவிக்கப் பெறுகின்றது இந்தப் பகுதியில்.

எட்டாம்பகுதி சிவசிங்கதை, குருஷிங்கதை, மயேசரிங்கதை முதலியவைபற்றியும், பொறையுடைமைபற்றியும் விளக்குகிறது.

ஒன்பதாம்பகுதியில், பெரியாரைத் துணைக் கோடல்வேண்டும் என்பதுபற்றி விளக்கப் படுகிறது.

இப்படியே ஒன்பது தங்கிரங்களிலுள்ள ஒவ்வொரு தங்கிரத்தின் பொருள்களும் தொகுக்கப்பட்டால் ஒன்பது பகுதிகளுக்குள் அடங்கும் என்பது அறிவுடை மக்களின் ஆராய்ச்சிக் கண்களுக்குத் தெரியும். பூராண தத்துவங்களைப்பற்றிப் பேசும்போது திருமூல தேவர் எப்படித் தெரிவிக்கிறார் என்பதும் கவனிக்கத்தக்கது.

சிலர் எங்களிடம், 'உங்கள் பூராணங்கள் எல்லாம், சமயத்தின் அடிப்படைத் தத்து வத்தை விளக்குகின்ற வெறும் கதைகள்தாம் என்பதை ஒத்துக்கொள்ளுங்கள், நாங்கள் உங்களை மன்னித்து விடுகின்றோம்' என்று சொல்லுகிறார்கள். நன்றாகச் சமய சாஸ்திரங்களை ஊன்றிப்படித்தவர்களுங்கூட, 'இறைவனின் தத்துவத்தை விளக்கப் பல பூராணங்களின் வரலாறுகள் இருக்கின்றன; தத்துவம் புரிந்தாலே போதும்; பூராண வரலாறுகளை உண்மையெனக் கொள்ளவேண்டாம்' என்று நமது மாணவர்களிடையே பேசி, மாணவர்களின் கருத்தைக் கெடுக்கிறார்கள்.

பூராணங்கள் வாயிலாக நாம் பல தத்து வங்களை உணர்ந்துகொள்ளுகின்றோமேதவிர, தத்துவத்தை விளக்கவந்த பொய்க்கதைகள் அவை என்று சொல்வது மிகவும் தவறாகும். பூராணங்களின் வரலாற்றையெல்லாம் நாம் மெய்யெனவே கொள்ளல்வேண்டும். திருமூல தேவரும் இலிங்க பூராணம், தக்கன் வேள்வி முதலியவற்றை இரண்டாவது தங்கிரத்தின் ஆரம்பத்தில் விளக்குகிறார்.

பரமேஸ்வரனது திருமணக்காலத்திலே எல்லோரும் இமயம் நோக்கி வட திசை செல்ல, தென்திசை தாழ்ந்துபோக, அதனைச் சமப்படுத்துவான் வேண்டியே அகத்தியரைத் தென்திசைக்கு அனுப்பிய வரலாற்றை இரண்டாவது தங்கிரத்தின் முதற்பகுதியாகிய அகத்தியம் என்பது விளக்குகிறது. இது நடுவின் ரூர்க்கே எதையும் சமன்படுத்தும் சக்தியுண்டு

என்னும் தத்துவத்தைக்காட்டுகிறது. உருவத் தால் சிறுத்த அகத்தியர் பெரிய தேரிலுள்ள அச்சாணியைப் போன்றவர் என்பதை.

‘நடுவுநில் லாதில் வுலகம் சரிந்து கெடுகின்ற தெம்பெரு மாண்ண ஈசன் நடுவுள் அங்கி அகத்திய நீ போய் முடுகிய வையத்து முன்னிரென் ரூனே’

என்ற பாடலில் விளக்குகிறார்.

பூராண வரலாறுகளை விளக்கும்போதே, நமக்கு அதன் தத்துவார்த்தக் கருத்துக்களும் விளங்கும்படியாகக் கூறுகிறார். உதாரணமாக,

‘அப்பணி செஞ்சடை ஆதி புராதனன் முப்புரம் செற்றனன் என்பர்கள் மூடர்கள் முப்புரம் ஆவது மும்மல காரியம் அப்புரம் எய்தமை யாரநி வாரே’

என்ற பாடலைப் பார்க்கலாம்.

யோகம் பற்றியும் பலபாடல்கள் இருக்கின்றன. மூடயோகம் போன்றவைகளோ நம்மால் அப்பியசிக்க முடியாதன. பிராணையாமம் ஒன்றினுடேயே கூற்றை உதைக்கும் நிலை பெற்றிடமுடியும்.

இரண்டாவது தங்கிரத்தின் நான்காவது பகுதி தக்கன் வேள்வியைப்பற்றிச் சொல்வது.

‘தந்தை பிரான்வெகுண் டான்தக்கன் வேள்வியை வெந்தம் ஊடே புறப்பட்ட விண்ணவர் முந்திய பூசை முடியார் முறைகெட்டுச் சிந்தினர் அண்ணல் சினம்செய்த போதே’

என்பதாகப் பாடுகின்றார் திருமூலர். அந்தப் பகுதியின் கடைசியிலேயே,

‘தெளிந்தவர் கலங்கினும் நீ கலங்காதே’

என்று சிறப்பித்துச்சொல்லி, அதன் பின்னர், பிரளையம், சக்கரப்பேறு என்பதையும் அறிவிக்கிறார். இறைவனிடமிருந்து சக்கரத்தைப் பெற்ற தாமோதரன் அதைச் சுமக்கச் சக்தி இல்லாதவரை இருந்தமையினால், அதைச் சுமப்பதற்கான ஆற்றலையும் அவருக்கு இறைவனே தரவேண்டி வந்தது என்பதையும்

அறிவிக்கின்றூர். ஆன்மாக்களுக்குச் சிவபெரு மான் அருள்புரியும்போது அந்த அருள் அவர்களிடம் தேங்கி நிற்கக்கூடிய சக்தியையும் அவரே கொடுக்கிறார் என்று அறிவிக்கிறார்.

பின்னர் பிரமனும் மாலும் அரணத்தேடி நின்ற வரலாற்றை 'அடிமுடி தேடல்' என்ற பகுதியில் ஒன்பது பாடல்களால் விளக்குகின்றார். அடுத்துச் சிவசக்தியின் தத்துவம் களையும் இவ்வகைத்தின் சிருஷ்டியைப்பற்றியும் சிருஷ்டிக்கப்பட்ட உலகத்தைக் காத்து சிற்கின்ற நுணுக்கமான கருத்துக்களையும் விளக்குகிறார். அதையொட்டி யே சங்காரம் பேசப்படுகிறது.

“ நித்த சங்காரம் உறக்கத்து நீள்முடம் வைத்த சங்காரமும் சாக்கிரா தீதமாம் சத்த சங்காரம் தொழிலற்ற கேவலம் உய்த்தசங் காரம் பரன்அருள் உண்மையே ”

என்பது திருமூலரது பாடல்.

நம் இறைவன் தாயையும் தந்தையையும் கருவியாக - காரியமாக வைத்துக்கொண்டு பல காரியங்களைச் செய்கிறுன்; கிருபை செய்கிறுன் என்ற பகுதியை ஆரம்பிக்கிறார்கள். பத்திரிகையிலே படித்தேன்; விஞ்ஞானிகள் கூடக் கருவிலே இருக்கின்ற சிசு ஆனை? பெண்ணை? என்று அறிவுதற்குப் பெருமுயற்சி எடுத்துக்கொண்டார்கள் என்று. அதுவும் கருவியின் சாதனத்தினாலேதான் அதன்மேலே இருக்கிற ஜவ்வைக்கொண்டு ஆண் என்றும் பெண் என்றும் சிச்சயித்துச் சொல்லக்கூடும் என்ற செய்தி வந்திருக்கின்றது. திருமூலர் தாய்க்கும் தந்தைக்கும் தெரியாமலேயே சிருஷ்டிக்கப்படுகிற சிசுதற்பத்திபற்றி மிக விளக்கமாகப்பேசி, அறிவின் எல்லையிலேயே அந்த சிசு ஆனை? பெண்ணை? என்று அறியலாம் என்றும் குறிப்பிடுகிறார்.

“ ஆண்மிகில் ஆனைகும் பெண்மிகில் பெண்ணைகும் பூனிரண் டொத்துப் பொருந்தில் அவியாகும் தான்மிகு மாலில் தரணி முழுதானும் ஆண்வசம் மிக்கிடில் பாய்ந்ததும் இல்லையே ”

முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

என்ற இந்தத் திருப்பாடலுக்கு நான் பொருள் சொல்லத் தேவையில்லை. பிறங்கு குழந்தை எத்தனை வயது இருக்கும் என்று ஜாதகத்தைப் பார்க்கவேண்டாம்; அதையும் அப்போதே சுவாசிக்கின்ற அளவுகொண்டே தெரிந்து கொள்ளலாம் என்கிறார்.

“ பாய்ந்தபின் அஞ்சோடில் ஆயுனும் நூற்கும் பாய்ந்தபின் நாலோடில் பாரினில் எண்பதாம் பாய்ந்திடும் வாயுப் பகுத்தறிந் திவ்வகை பாய்ந்திடும் யோகிக்குப் பாய்ச்சலு மாமே ”

அதாவது ஐந்துமாத்திரையளவு சுவாசம் ஒடுமேயானால் 100 வயது; நான்கு மாத்திரையளவு ஒடினால் 80 வயது என்று இப்படி அறியலாம்; இது உனக்கு அல்ல யோகிக்கு என்றும் சொல்லிவிடுகிறார். இல்லறத்தினின்று செவ்வையாக வாழ்வதற்கும். இல்லறத்தை இன்பகரமாக - வெற்றிகரமாக நடத்துவதற்கும் உரிய வழிகளைப் பல பாடல்களிலே குறிப்பிட்டிருக்கிறார்.

காசிக்கும் ராமேஸ்வரத்திற்கும் சென்று தவம்செய்து பெற்ற பிள்ளை பொட்டையாக - குருடாகப் பிறப்பதையும் பார்க்கிறோம். இந்த ஊனம் எப்படி ஏற்படுகின்றது என்பதை இன்றைக்கு விஞ்ஞானிகளுங்கூட ஆச்சரியப் படத்தக்கவகையில்,

“ மாதா உதரம் மலம்மிகின் மந்தனம் மாதா உதரம் சலம்மிகின் மூங்கையாம் மாதா உதரம் இரண்டொக்கில் கண்ணில்லை மாதா உதரத்தில் வந்த குழவிக்கே ”

என்று சொல்லியிருக்கிறார்.

பின்னர் பாத்திரம், அபாத்திரம் என்று பிரிக்கப்படுகிறது. சிவ ஞானிகளுக்கு ஈந்தால் பரமுத்தி, சித்தி, பரபோகம் யாவும் பெறலாம். ஆனால் அபாத்திரங்களுக்கு ஈவது சூடாது. அப்படி ஈந்தால் அது “ கோல வறட்டைக் குனிந்து குள்கிட்டுப் பாலைக்கறந்து பருகுவதே ஒக்கும் ” என்று குறிப்பிடுகிறார்.

திருக்கோயில் பூசனைமுறை சரிவர நடை பெறுவிட்டால் மன்னர்க்குத் தீங்கு வரும்;

வாரிவளம் குன்றும்; காசினியில் கன்னங்களாவு மிகுங்கிடும் என்று குறிக்கிறார். குருவை சிந்திப்பவர்களுக்கும் சிவனை சிந்திப்பவர்களுக்கும் நரகமே சிடைக்கும் என்று சொல்லி முடிக்கிறார். புண்ணியபாவும் இரண்டிடலே நம்பிக்கையுள்ளபடி பண்படுகிற இந்திய நாட்டு மக்களுக்குச் சொர்க்கம் நரகம் என்ற பயனை அகற்றவே முடியாது. ஆகவே சிவன், குரு, மயேசரன் ஆகிய மூன்று பேரையும் சிந்திக்கிறவர்களுக்கு இடம் நரகந்தான் என்கிறார். நாம் வாழவேண்டுமானால் பொறையுடைமை அவசியம் என்று சொல்லி, அதற்குமேல் தக்கபெரியோர்களை அடுத்து ஈற்கவேண்டும் என்றும், பெரியாருடன் கூடல்தான் பேரின்பம் ஆகும் என்றும் கூறி முடிக்கிறார். இவ்வளவு கருத்துக்களும் 212 பாடல்களால் இரண்டாம் தங்கிரத்தில் விளக்கப்படுகிறது.

அடியேன் இதுகாறும் பேசியதெல்லாம் இரண்டாம் தங்கிரத்தின் அடிப்படைத் தத்துவங்களை எடுத்துக்காட்டவே. வரலாறுகள்

தத்துவங்களைக் காட்டுவதற்காக எழுதப்பட்டிருக்கின்றன என்று அரசியல்வாதிகளைப் போலச் சமயவாதிகளுங்கூடப் பிரசாரம் செய்வது சரியல்ல. பல மகான்கள் இந்தநாட்டிலே தவத்தின் பெருமையால் செய்து காட்டிய அந்புதங்கள் - அவர்கள் வரலாறுகள் யாவும் உண்மை. அதில் பலஅடிப்படைத் தத்துவங்கள் அமைந்து கிடக்கின்றன அல்லாது இப்பொழுது எழுதப்படுகிற புனைக்கதைகள், நாவல்களைப் போலத் தத்துவங்களை விளக்க அமைக்கப்பட்ட கட்டுக்கதைகள் அல்ல அவை. இந்தக் கருத்து, தென்னிந்திய சைவ நாட்டிலே நிலைபெற்றிருக்கவேண்டும் என்று கூறி அடியேன் முடித்துக்கொள்ளுகிறேன். அனுவை மலையாக ஆக்கிய குருமகா சங்கதானத்தின் பேரருங்கு அடியனேன் என்றென்றும் கடமைப்பாடுடையேன் என்று தெரிவித்துக்கொண்டு, நமசிவாயழுர்த்திகளின் திருவருங்கு நமஸ்காரம் தெரிவித்துக்கொண்டு அடியேன் அமருகிறேன். வணக்கம்.

“ செய்தான் அறிவன் செழுங்கடல் வட்டத்துப் பொய்யே உரைத்துப் புகலும் மனிதர்காள் ;  
மெய்யே உரைக்கில் விண்ணேந் தொழுச்செய்வன்  
மைதாழ்ந் திலங்கு மணிமிடற் றேரேனே .”

முன்றுந்தந்திரம் :

‘அட்டாங்க யோகம்’

சித்தாந்தப்புலவர்மணி

**பாலகவி, திரு. வே. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள்**

ஆசிரியர் ‘செட்டிநாடு’ தேவகோட்டை.

கண்ணுதலும் கண்டக்கறையும் கரங் தருளி, மண்ணிடையில் மாக்கள் மலமகற்ற எழுந்தருளி, சைவச் செங்கோல் ஒச்சி வரும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் திருவடிக் கமலங்களுக்கு வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு, அன்புடைய பெருமக் களாகிய உங்களுக்கும் நன்றி செலுத்திக் கொண்டு, திருமந்திரத்திலுள்ள முன்றுந் தந்தி ரத்தின் முதற்பகுதியாகிய அட்டாங்க யோகம் என்பதுபற்றிப் பேச எழுந்து நிற்கிறேன்.

யோகத்தைப்பற்றிய கூறுபாடுகளைப் பலர் பலவகையில் எடுத்துக் காட்டினார்கள். இன்று நாட்டில் யோகத்தைப்பற்றி அறிந்தவர்கள் பல பேர். ஆனால் அனுபவத்தில் அதன்படி நிற்கின்றவர்கள் ஒருவரைக்கூட காணமுடியா தென்று சொன்னால் அதை யாருமே மறுக்க முடியாது. உடற்பயிற்சி என்ற முறையிலே வேண்டுமானால் இருக்கலாம். ஆனால், யோக ஸ்லீ பழக்கத்தில் இல்லை. யோகம் என்கிற பெயரை வைத்துக்கொண்டு இன்று நாட்டில் பல வகையான யோகாசனப் புத்தகங்கள் வெளிவருகின்றன. இவையெல்லாம் ஓரள வுக்கு நன்மையே பயக்கின்றன என்றாலும் ஆதிகாலத்திலிருந்த யோகஸ்லீயை அடைந் திட யாரும் முயற்சிசெய்யவில்லை.

திருமூலரது திருமந்திரத்திலே முன்றும் தந்திரத்தின் முதல்பகுதி அட்டாங்கயோகம். திருமந்திரத்திலுள்ள மூவாயிரம் பாடல்களில் யோகத்தைப்பற்றி விளக்க வீரெட்டி பாடல்கள் இருக்கின்றன. அட்டாங்க யோகம் நான்கு பாடல்களால் விளக்கப்படுகிறது. யோகா சனப் பயிற்சிக்கு இன்றியமையாத இயம், நியம், ஆதனம், பிராண்யாமம் முதலியன வும் பின்னர் பேசப்படுகின்றன.

திருமூலர், யாவருக்கும் நன்கு விளங்க மிக அழகான பாடல்களில் தன் கருத்தைச் சொல்கிறூர். யோக ஸ்லீயை அடைய விரும்பு சின்றவர்கள் கடைப்பிடிக்க வேண்டிய நெறி களையெல்லாம் விளக்குகிறூர்.

‘கொல்லான் பொய்க்கருன் களவிலான் என்குணன் நல்லான் அடக்கம் உடையான் நடுச்செய்ய வல்லான் பகுந்துண்பான் மாசிலான் கள்காமம் இல்லான் இயமத் திடையில்நின் ரூனே’

என்கின்றூர் திருமூலர். யோகத்திலே பயிற்சி பெறவேண்டுமென்று கருதுகின்றவன் இந்த வகையான நெறிகளையெல்லாம் நாம் உடைய வனக இருக்கின்றேமா என்று முதலிலே சிந்தித்துப் பார்க்கவேண்டும். குறைபாடு இருக்குமானால் அவன் யோகத்திற்குத் தகுதி உடையவன் ஆகான். இங்நெறிகளைக்கொண்டு பார்த்தால் இன்று யோகிகள் என்று சொல்லு கிறவர்களிலே எவ்வளவுபேர் தேறவார்கள் என்று நீங்களே முடிவுசெய்துகொள்ளலாம். தீயனவற்றை விடுதலே இயம் ஆகும், நல்லனவற்றைக் கொள்வது நியமம் ஆகும். எது நியமம் என்று திருமூலர் சொல்லுகிறார் :-

‘தவம்செபம் சந்தோடம் ஆத்திகம் தானம் சிவன்தன் விரதமே சித்தாந்தக் கேள்வி மகம்சிவ பூசையொன் மதி சொல்லீர் ஜந்து நிவம்பல செய்யின் நியமத்தன் ஆமே’

இந்த நல்ல கொள்கைகளை உடையவன் நியமத்தில் நிற்பவன் என்று சொல்லுகிறூர். பிராண்யாமத்திலே இப்பொழுது சுடுபடாத வர்கள் யாருமே இல்லை. பெரும்பாலோர் பிராண்யாமம் செய்கிறார்கள். அது செய்யா தவர் சைவர் அல்லர். பிற மதத்தவர்களும் பிராண்யாமம் செய்வதை நாம் பார்க்கிறோம். பிராண்யாமத்தின் அடிப்படையை நினைந்து

பார்த்தால் அவ்வளவும் சிந்திக்கவேண்டிய இடத்திலேதான் இருக்கிறது. பிரானையாமம் என்பதை எடுத்துச் சொல்லுகின்றபோது தேசிகர் அவர்கள் மிக அழகாகச் சொல்லிக் காட்டினார்கள். அதைத் திருமூலதேவர் ஒரு அழகான பாடலில் கூறுகிறார்:

“ஜவர்க்கு நாயகன் அவ்வூர்த் தலைமகன்  
உய்யக்கொண் டேறும் குதிரைமற் றென்றுண்டு  
மெய்யர்க்குப்பற்றுக் கொடுக்கும் கொடாதுபோய்ப்  
பொய்யரைத் துள்ளி விழுத்திடும் தானே”

அதாவது குதிரையில் ஏறும்போது அடங்காத குதிரையாக இருந்தால் ஏறியவனை அது கீழே தள்ளிவிடும். அடங்கிவிட்டாலோ அது அவன் செலுத்துகிறவழியே நடக்கும். இந்த உவமையை வைத்துக்கொண்டு பார்த்தால் ஐம்புலன்களையும் அடக்கவல்ல குதிரைதான் பிரானையாம்; அதனை அடக்கிவிட்டவனே ஐம்புலன்களையும் வென்றவன். அடங்காதவர் களுக்கு இப் பிரானையாமம் கெடுதியை விளை வித்துவிடும் என்று அழகாகக் குறிப்பிடுகிறார். நாமோ நமக்குள்ள புலன்களின்வழியே நாம் ஈடுபட்டுக் கொண்டிருக்கின்றேம். ஆனால் ஞானிகளோ புலன்களை விட்டவர்கள் அல்லர்; ஐம்புலன்களை அடக்கி அதனைத் தன்வழியே செலுத்தினவர்கள். நாம் செல்கிறவழி அவர்கள் செல்கிறவழி ஆகிய இரண்டுக்கும் இது தான் வேறுபாடு. ஐம்புலன்களை அடக்கித் தன்வழியில் கொணர்ந்தவர்களே ஞானிகள். சேக்கிமார்ச்வாயிகள் திருநீலகண்டாயனார்.

“வென்ற ஐம்புலனால் மிக்கீர்”

என்று சிறப்பித்துக் சொல்வதைப் பார்க்க வாம். ஐம்புலன்களையும் அடக்கப் பிரானையாமங்தான் இன்றியமையாதது. மூச்சை ஏற்றி இறக்கிப் பிரானையாமம் செய்யப்படுகிறது. மூக்கைக் கையினால் தொடுவது. எடுப்பது என்பது பிரானையாமம் ஆகாது. காற்றை உள்ளே அடக்கி. விடும் கால சம்ஹாரம் தெரிந்து செய்கிறவர்களுக்குத்தான் யமனை உதைக்கும் கருவியாகப் பிரானையாமம் இருக்கும். நமது மூச்சுக் காற்றைக் கட்டுதலே

பிரானையாமம். மூச்சை அடக்கினால் மனமும் அடங்கும். அதனை மாறி மாறிப் பாய்ச்சினால் மனங்குருமைப்பாடு உண்டாகும்.

பிரானையாமத்தைப்பற்றி நம் சிவஞான சுவாமிகள் குறிப்பிடுகின்றபோது யோகத்தில் சரியை, யோகத்தில் சிரியை, யோகத்தில் யோகம், யோகத்தில் ஞானம் நான்கு வகையாகப் பிரித்துக்கொண்டு, இயமம் ஸியமம் ஆதனம் பிரானையாமம் என்னும் நான்கும் யோகத்தில் சரியை என்றும், பிரத்தியாகாரமும் தாரணையும் யோகத்தில் சிரியை என்றும், தியானம் யோகத்தில் யோகம் என்றும், சமாதி யோகத்தில் ஞானம் என்றும் குறித்துக்காட்டி னர்கள். பிரத்யாகாரம் தாரணை என்று சொல்லப்படுகிற இரண்டும் எங்கெங்கோ செல்கிற மனத்தை அங்கங்கெல்லாம் செல்லவிடாது தடுத்து ஒருமூகப்படுத்தலே ஆகும்.

புலன்களை அவ்வவற்றுக்கு உரிய செயல் களைப் புரியாது தடுத்து, மனத்தை ஒருவழிப் படுத்தவே பிரானையாமம் உதவுகிறது.

“கோண மனத்தைக் குறிக்கொண்டு சீழ்க்கட்டி வினாத்தன் ரூடே வெளியுறத் தாஞேக்கிக் கானுக்கள் கோாச் செவியென் றிருப்பார்க்கு வானுள் அடைக்கும் வழியது வாமே”

என்கிறார் திருமூலர்.

திருப்பெருந்துறையிலே முனிபுங்கவர்கள், கானுக்கண் அதாவது பொருள்களைப் பார்த்தும் பார்க்காத விழித்த கண்ணுடையவர்களாகவும் கேட்டற்கு உரிய செவியிருந்தும் கோராத்தன்மை உடையவர்களாகவும் இருந்தார்கள் என்று கூறப்படுகிறது.

நமக்கெல்லாம் யோகத்தைப்பற்றிக் கூறுகின்ற திருமூலரும் சிறந்த சிவபோகி ஆவார். அவரே தன்னைப்பற்றிக் கொல்லியிருக்கிறார்:

“இருந்தேன் இக்காயத்தே என்னிலி கோடி”

என்பதாக. என்னையிரம் ஆண்டு வாழ்ந்தார் நமது திருமூலதேவர்.

இப்படிப் பல காலம் தியானத்திலிருந்து அது மற்றி. அதே சமாதிமாக ஆகும்போது அதற்குமேலே ஒருபடி: அதாவது அறிவினாலே அறியமுடியாத - அறிந்தாலும் பிறருக்கு எடுத்துக் காட்ட முடியாத ஞானம் வந்துசேரும்; பயில்வார்களுக்கு முற்றின பகுதியாக வருவது ஞானம். ஆன்மா, மலம் நீங்கி யோகத்திலே அடங்கி ஆசாரியர்கள் காட்டுகிற நன்னெறி யிலே ஸின்று. இறைவன் திருவடிப் பேற் றையே ஸினெந்து தியானித்தால் அதனால் சமாதி ஞானம் உண்டாம். அந்த ஞானம் பெறுவதற் கேற்ற சிறங்கதொரு வாய்ப்பை, நம்மைவிட அறிவிலே உயர்ந்து. உலகியல் வாழ்விலே சிக்குறுது நல்ல முறையிலே சிறங்க சிவநெறி வாழ்க்கையை நடத்திக்காட்டி வருகின்ற ஒருவராலேதான் அளிக்கமுடியும் என்ற குறிப்பை நமக்குக் காட்டுகிறார். நம்மிட முள்ள தீயனவற்றையெல்லாம் விட்டு, நல்லன வற்றைக்கொண்டு, பிராண்யாமத்தில் மனம் அடங்கி விடலாம். மலத்தின் இயல்பு சும்மாய் இராது. அடங்கிய மனத்திலே வேறொரு பொருளை அடக்கி, அந்த மனமும் அடக்கிய பொருளும் ஒரே ஸிலையை அடையப் பயிற்சி வேண்டும் என மிக அழகாகத் திருமங்கிரத்தில் எண்பத்துமன்று பாடல்களால் விளக்கப்படுவதைப் பார்க்கிறோம்.

இரண்டாம் தங்கிரத்தைப்பற்றிப் பேசிய திரு. தேசிகரவர்கள் ஒவ்வொரு தங்கிரத்திலும்

முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

உள்ள பொருள்களை ஒன்பது பகுதிகளாகப் பிரிக்கலாம்; திருமங்கிரமும் ஒன்பது தங்கிரங்களாக விளக்கப் படுகிறது என்று குறிப்பிட்டார்கள். அந்த முறையிலே இந்த மூன்றும் தங்கிரத்திலுள்ள இருபத்தொரு தலைப்புக்களும், பொருள்வகையில் சேர்த்துப் பார்த்தால் ஒன்பது பகுதிகளுக்குள்ளே அடங்கும். அட்டாங்கபோகத்தை ஆண்டவன் திருவருள் பேற்ற பெரியவர்கள் மிக எளிய முறையிலே திருவாய்மலர்ந்தருளியிருக்கின்றார்கள். அதனை நாம் கடைப்பிடித்து ஒழுகுவதற்குக் கரு மூர்த்தியின் திருவடியைப் பற்றிக்கொள்ள வேண்டியது இன்றியமையாத கடமை என்பதைத் திருமூலரே தெரிவித்துள்ளார் என்ற அளவிலே என் உரையை முடித்துக்கொள்ள கிறேன்,

இங்கேரத்திலே என்னுடைய உள்ளத்தை விட்டுப் பிரியாது இடையருது ஸிற்கின்ற நமசிவாயமூர்த்திகளையும், சிவஞானசவாயிகளையும், அவர்கள் வழியே உருப்பெற்று எழுங்கருளியிருக்கிற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானத்தின் திருவடிகளையும் ஸினெந்து இங்கேவந்து இந்த மகாநாட்டிலே பங்கெடுத்துக்கொள்ள கருணைபாலித்த ஸ்ரீலஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுடைய பொன்னர் திருவடிகளுக்கு என்னுடைய மனமொழி வணக்கத்தை மீண்டும் செலுத்தி, உங்கள் அனைவரையும் வணங்கி அமர்கிறேன்.

அந்நெறி இந்நெறி என்னது அட்டாங்கத்து அன்னெறி சென்று சமாதியிலே நின்மின் நன்னெறி செல்வார்க்கு ஞானத்தில் ஏகலாம் புன்னெறி யாகத்திற் போக்கில்லை யாகுமே.”

# இரண்டாம்நாள் பேரூரைகள்

தலைமையுரை :

திரு. எஸ். இராமசுவாமிநாயுடு அவர்கள்

முன்னாள் மேயர், சென்னை.

கருணையுள்ளம் நிறைந்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குரு மகாசங்கிதானமவர்களுக்கு அடியேனுடைய இதயபூர்வமான வணக்கத்தை முதற்கண் அறிவித்துக்கொள்கிறேன். இன்று இங்கு கூடி யிருக்கின்ற சிவகேசுச்செல்வர்கள் பெருவாரி யாகக் காணப்படுகின்றார்கள். நேற்று காணப் பெருவார்கள் இன்று காணப்பெறுகிறார்கள். அவர்களிலே பெரும்பாலானவர்களுடைய பேரவையின் சிலையை அறிந்துகொள்வதற்கு வேண்டிய வழிகளெல்லாம் பலகாலும் நான் பெற்றிருப்பதினாலே அவர்களுக்கும் என்னுடைய வணக்கத்தையும் நன்றியறிதலையும் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன். மேலும், நாயன் மார்கள் திருக்கூட்டத்திலே ஆண்களுக்கு மட்டுந்தானு இடம், பெண்களுக்குங்கூட உண்டு என்பதை அறிவிக்கும் முறையிலே காரைக்காலம்மையார்வழியிலே வந்தவரைப் போல் இக்கூட்டத்திற்கும் ஒரு அம்மையார் வந்திருப்பது பாராட்டுதற்குரியது. ஆகவே, அந்த அம்மையாருக்கும் என்னுடைய வணக்கத்தைக் கூறிக்கொள்கிறேன்.

இம்மாநாட்டின் நேற்றைய பேரவையில் பேசியபோது மெப்பியறிவை உணர்வதற்கு வேண்டிய வழியை இறைவன் அருள் பெற்று வன்றி - குருவின் அருள்பெற்றுவன்றி அறிந்து கொள்ள இயலாது என்று எண்ணினேன் : அதோடுமட்டுமல்லாமல் மேலெழுந்தவாரியாக நான் கேட்டறிந்தவையெல்லாம் உங்கள்பால் கூறினேன்.

இன்று இவ்விழாவிற்குத் தலைமைவகிக்க வேண்டுமென்று குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுடைய பெரும் கருணை நிறைந்த ஆணையானது பிறந்தது என்பதை நான் ஒருசில

நிபிஷங்களுக்கு முன்னால்தான் அறிந்தேன். ஆனால், நேற்று ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களிடம் விடைபெற்றுச் செல்லவேணும் என்று விரும்பிக் கேட்டுக்கொண்ட காலத்தில் 'இன்று அமர்ந்து நாளை செல்க' என்று அவர்கள் எனக்கு ஆசி பகர்ந்தார்கள். ஆனால், நானும் போக விரும்பியது உண்மையாக இருந்தாலும் எனக்கு இங்கே இருக்கவேண்டுமென்ற பேராசையானது பிடர் பிடித்து இழுத்து சின்றது என்று சொல்லவேண்டும். ஏனென்றால், மகாமகோபாத்யாய பட்டம் பெற்று, ஆரியமும் தமிழும் கண்டறிந்து பேரறிஞராக விளங்கும் சைவசித்தாந்த சரபாம் நமது சாசன சிவாசாரிய சுவாமிகளை அறியாத வர்கள் அறியாதாரே என்று சொன்னால் அது உண்மைதான். ஆனால், அவர்களை முற்றிலும் அறிந்தவனென்று சொன்னாலுங்கூட அதுவும் அறிவுடைகை ஆகாது. அவரை அறியுமாறு செய்த ஒருசம்பவம் ஒருகாலத்தில் ஈகழ்ந்தது.

தருமை ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசங்கிதானம் அவர்கள், சிவாசாரியார் அவர்கள் பேசங்காலத்தில் அழைத்துச் சென்று தனியாகப் பக்கத்தில் அமர்த்தி, பேச்சைக்கேட்டு மெய்குளிர் அருள் செய்தார்கள். அதற்குப் பின்னர் அவர்கள் அறிவுரைகளைக்கேட்டு மகிழுவேண்டும் என்ற ஆசை எனக்கு இருந்தாலும், அவ்வப்போது சிகிச்சை பேச்சுக்களை செய்தித்தாள் வாயிலாக அறிவேனேயல்லாது நேரில் கேட்டு மகிழ்வதற்கு வேண்டிய பேறு பெற்றேன் இல்லை. அவர்கள் பேச்சைக் கேட்பதற்குப் புண்ணியம் செய்யவேண்டும் என்று நமது மகா வித்வான் சொன்னார்கள்; அது உண்மைதான். ஆகவே, அந்தப் புண்ணியத்தின் பயனுக்கத் தான் இன்று ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குரு மகா சங்கிதானம் அவர்களின் திரு முன்னிலையிலே அவருடைய

பேச்சைக்கேட்கும் திருவாய்ப்புக் கிடைத்தது பற்றி நான் மகிழ்கிறேன். அவர்கள் பேச வேண்டிய பேச்சும் அதிகமாக இருக்கிறது. மேலும் கேட்டு மகிழுவேண்டும் என்று நீங்களும் விழைந்திருப்பதாக அறிகின்றேன். அதற்கு அடுத்தாற்போல் நமது வைணவ சிவ நேசர் முநிவாஸாசாரியார் அவர்களும், புகழ் படைத்த திரு. தேவசேநூபதி அவர்களும் பேசவார்கள்; அவைகளையும் கேட்கவேண்டு மென்ற விருப்பம் எனக்கும் உண்டு. ஆகையினால், தலைமையுரை என்ற தலைப்பின் கேழே நீண்ட நேரம் பேசுவதற்கு இல்லாத இந்த அளவிலே ஒரு சில கருத்துக்களைமட்டும் நான் இங்குக் குறிப்பிடுவதற்கு விரும்புகிறேன்.

ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களின் அருளாலேதான் நான் நேற்றும் 'திரு மந்திரம்' என்ற ஒன்றைப்பற்றிப் பேசுவதற்கோ அதைத் தொட்டுப் பார்ப்பதற்கோ வாய்ப்புக் கிடைத்தது என்று கூறினேன். அதைப்போல் இன்றும் தொடர்ந்து கிடைக்கிறது. நானே தனித்திருந்து புத்தகத்தைப் புரட்டிப் பார்த்துக்கொண்டே இருந்தேன். ஆனால், இன்று சிவாசாரியார் அவர்கள் பேச வேண்டிய பேச்சானது உயர்ந்த பேச்சாக இருக்கிறது. நான் அந்தப் பேச்சைக் குறித்துத் தலைமையுரையில் ஒன்றும் சொல்ல விரும்ப வில்லை. ஏனென்றால் திருமந்திரம், மந்திரங்கள் சக்கரங்கள் பற்றிய விஷயம் அடங்கிய ஒரு நூல் என்று நம் மகாவித்துவான் அவர்களே குறிப்பாக எடுத்துக் கூறினார்கள். 910, 911, 912 ஆகிய எண்ணுள்ள பாட்டுக்களைமட்டும் நான் அவர்களுக்கு இப்பொழுது விண்ணப் பித்துக்கொள்ளலாம் என்று நீண்கிறேன்.

ஆனந்தம் ஒன்றென் றறைந்திட ஆனந்தம்  
ஆனந்தம் ஆ-ஈ-ஊ-ஏ-ஓமென் றறந்திடம்  
ஆனந்தம் ஆனந்தம் அஞ்சும் தாயிடும்  
ஆனந்தம் அம்-ஹர்ம்-அம்-க்ஷம்-ஆம் ஆகுமே.

மேனி யிரண்டும் விளங்காமல் மேற்கொள்ள  
மேனி யிரண்டு மிக்கார விகாரியா  
மேனி யிரண்டும் ஊ-ஆ-ஈ-ஏ-ஓ என்னும்  
மேனி யிரண்டும் ஈ-ஓ-ஊ-ஆ-ஏ-கூத்தே.

கூத்தே சிவாய நமமசி வாயிடும்  
கூத்தே -ஈ-ஊ-ஆ-ஏ-ஓம்-சிவாயநம வாயிடும்  
கூத்தே-ஈ-ஊ-ஆ-ஏ-ஓம்-சிவாயநம வாயிடும்  
கூத்தே-இ-ஊ-ஆ-ஏ-ஓம் நமசிவாய கோளாள்றும்  
வாறே.

இந்தப் பாட்டுக்களைப் படித்துக்கொண்டிருந்தேன். பொருள் விளங்கவில்லை. அதை உங்களிடத்திலே சொல்லவேண்டும் என்று நீண்கிறேன். மந்திரத்தினுடைய பெருமையைப்பற்றியெல்லாம் அவர்கள் சொல்வார்கள். நாம் கேட்கின்ற ஒலி எல்லாம் மாயையின் காரியமாகிய ஒலிதான். இன்னிசைப் பாட்டுக்களைக் கேட்கிறோம். அந்தச் சொற்கள் எந்த வகையில் அமைக்கிறான, உலகத்திலே வான வெளியிலே எப்படி அண்டங்களெல்லாம் ஒவ்வொன்றுக் கியங்குகின்றது என்பதைப்பற்றி நீண்கும்போதெல்லாம் - பூமியிலே வளருகிற உயிர்களும் மற்றைய பொருள்களும் எவ்வாறு அந்த ஒலித்தன்மையை அடைந்து பிறகு வளர்கின்றது என்று நீண்கும்போதெல்லாம் அந்த ஒலியின் சக்தி விளங்குகிறது. அந்த ஒலி, பேச்சொலி ஆனந்தமாக சிறப்புப் பெறுகிறது. அவைகளையெல்லாம் மாயையென்று வைத்துக்கொள்ளவேண்டும். அவை அருள்நாத ஒலி அல்ல. அருள்நாதம் சிவஞானப் பேற்றுவதே பெறவேண்டும். அந்த ஒலி சாதாரண அளவிலே ஒரு பெரிய மகிழ்ச்சியிலே இருக்கை.

மேற்கண்ட பாட்டுக்களின் பொருளைப் பற்றி ஸ்ரீ ஈசான சிவாசாரியார் அவர்களிடத்திலே நேரில்கேட்டபதற்குச் சந்தர்ப்பம் வாய்க்கவில்லை. அந்தப் பாடல்களின் மந்திரக் கருத்துக்களை அவர்களிடமிருந்து அறிந்துகொள்ள விரும்புகிறேன். இதனைப்பற்றிக் கூறுவதற்கு அவர் ஒருவராலேதான் இயலும் என்று அவருடைய பேச்சுக்களைக் கேட்டு மகிழ்ந்த அறிஞர்கள் கூறக் கேட்டிருக்கிறேன்; அவருடைய ஒளி நிறைந்து விளங்குகின்ற பேச்சுக்களையெல்லாம் தொகுத்துச் சுருக்கி வெளியிடவேண்டும். அவருடைய பேச்சுக்களையெல்லாம் அவரைக்கொண்டே ஒன்றுசேர்த்துத்

தொகுத்து, அதை அவர்கள் பதிப்பிக்குமாறு செய்தால், அது உயர்ந்ததொருபயனைத் தரும் என்று அடியேன் என்னுகின்றேன்.

இன்று இருக்கிறகுழிலையிலே, இறைவன் திருவருளால் நமசிவாயமுர்த்தியின் வடிவமாக எழுங்கருளியிருக்கின்ற பூ-ல-பூ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள் முன்னிலையிலே பேசுவதாக இருப்பதால், அவர்கள் பேச்சு, தெய்வப் பேச்சாகத்தான் இருக்கும்; தெய்வ மனம் கமழும்; இறையருள் சுரக்கும். சிவஞானப்

பழுத்தைப் பிழிந்து நல்ல சாருகச் சொடுக்கப் போகிறார்கள். அதில் நானும் தினைக்க விரும்புகிறேன் என உங்களிடம் சொல்லிக்கொண்டு, என்னுடைய அறிவுக்கு எட்டாத இந்தப் பாடல்களை அவர்களுக்கு முன்னால் சமர்ப்பணம் செய்துகொண்டு, இந்த மங்கிரங்களைப் பற்றி அருள் விளக்கம் தெரிவிக்க வேண்டும் என்று அவர்களைக் கேட்டுக்கொண்டு, மகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கும் வணக்கம் செலுத்திக்கொண்டு என்னுடைய தலைமையுரையை இந்த அளவோடு சிறுத்திக்கொள்கிறேன்.

“போற்றுகின் ரேன்புகழ்ந் தும்புகல் ஞானத்தைத்  
தேற்றுகின் ரேன்சிந்தை நாயகன் சேவடி  
சாற்றுகின் ரேன் அறை யோசிவ யோகத்தை  
ஏற்றுகின் ரேன்எம்பி ரான்ஹர் எழுத்தே.”

“திருவம் பலமாகச் சீர்ச்சக்க ரத்தைத்  
திருவம் பலமாக ஈராறு கீறித்  
திருவம் பலமாக இருபத்தைஞ் சாக்கித்  
திருவம் பலமாகச் செபிக்கின்ற வாறே.”

நான்காந்தந்திரம் :

‘திருவம்பலச்சக்கரம்’

சித்தாந்த சரபம், மகாமகோபாத்தியாய

சிவபூர்ணசானசிவாசாரியார் அவர்கள்-

பழநி.

ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கும், முனிபுங்கவர்களுக்கும், இதர பெரி யோர்களுக்கும் என் வணக்கம். திருவம்பலச்சக்கரம் என்பது நாலாந்தந்திரத்திலுள்ள பல பகுதிகளில் ஒருபகுதியின் தலைப்பு. அதனைப் பற்றிப் பேசுமாறு ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களிடமிருந்து கட்டளை பிறங்கிறது. அதனைப் பல பிரகாரமாகப் பேச வேண்டியிருக்கின்றது. திருவம்பலச்சக்கரம் என்பது எல்லா மந்திரங்களையும் சாரும் சமய சாஸ்திரப் பொருளைத் தன்னகத்தேகொண்டு விளங்குவது. மந்திரங்கள் என்பன தன்னைத் தியானிப்பவர்களைச் சம்லாரக் கடவிலிருந்து கரையேற்றுவிப்பதாகும்.

திருமூலர் எழுதிய நூலுக்குத் திருமந்திரம் என்று பெயர் அமைந்திருப்பதிலிருந்தே இம் மந்திரத்தை யார் மனனம்பண்ணுகிறார்களோ அவர்களுக்குச் சம்சாரக்கடவிலிருந்து தப்பிக்க வழி தோன்றும் என்பதும், சித்தாந்த உண்மை கள் பலவும் இதனிடத்தில் கொண்டு விளங்குகிறது என்பதும் புலனாகும். இந்தத் திருமந்திரத்தின் நடுப்பகுதியிலே திருவம்பலச்சக்கரம் என்பது அமைந்திருக்கின்றது. ஆகம சாஸ்திரங்களைல்லாம் கூறுகின்ற உண்மைச் சிவஞானத்தில் உய்ப்பிக்கும் சிறந்த நூல் இது. அறிவுக்கு அறிவாக விளங்கும் பரம்பொருளின் தரிசனத்தைத் தான் அனுபவித்து, தான் பெற்ற இன்பத்தை உலகோரும் பெற்று இன்பம் அடைவான் கருதியே இந்நுளினைத் திருமூலர் ஆக்கினார் என்ற வரலாறு நாம் எல்லோருமே அறிந்துகொள்ளத் தக்கது. மாயையில் தன் சுய அறிவை இழங்கிறது உயிரை மீட்டுச் சிவனிடத்தே சேர்ப்பிப்பது இந்த நூலின் சிறந்த தன்மை. மீட்டு இங்கு வாரா நிலையைக் கூட்டி வைப்பது இது, சாஸ்திரம் காட்டுகிற முடிபே முடிபாகக்கொண்டு, அங்கம் மறை

நியாயம் முதலியவற்றையெல்லாம் கொண்டு தான் காட்டுகிற முடிபே முடிபாகச் சிலர் கூறினார்கள் என்றால், பலர் ஒரு நியாயமும் இல்லாமல் ‘என் கடவுளே கடவுள்’ என்று கூறுக்கூடும். ஆகவே எந்தவிதமான நியாயமும் இல்லாமல் கூறுகின்றதைக் காட்டி வும் பல நியாயங்களை எடுத்துக்காட்டி உரைக்கின்ற முடிபே பலர் சிந்தனைக்கும் ஏற்றதாகும். மாயா மலங்களில் சிக்குண்டவர்களுக்குச் சிந்தனையில் எழுகின்ற பல ஆட்சேபணை சமாதானங்களையெல்லாம் நியாயப்படி எடுத்துக் காட்டி, அம்மையோடு அப்பனுகப் பரம் பொருளைக் காணும் வழிநெறிகளைக் காட்டி, மக்களுக்கு எதிலும் கலக்கம் பீசி முதலியன உண்டாகாமல் அழைத்துக்கெல்லும் சமய சாஸ்திரக் கருத்துக்களை எல்லாம் தன்னகத்தே கொண்டு இது விளங்குகிறது.

இந்தத் திருவம்பலச்சக்கரம் என்று சொல்லுகிற ஒன்றற்கு முக்கிய சாதனமாக இருக்கிறது அட்சரம். அந்த அட்சரத்தினால் ஆகிற சக்கரம் திருவம்பலச்சக்கரம். ஆகவே சக்கரத்திற்குச் சிறந்த உறுப்பாக உள்ளது அட்சரம். அட்சரத்தினால் ஆகியது சக்கரம் என்று சொல்லுகிற ஒன்றின் இயல்பு மந்திரத் திற்குத் தொடர்பு உடையது என்பதை நாம் அறிந்துகொள்ளவேண்டும். அதை எடுத்துப் புலப்படுத்தினால்தான் அந்தக்கருத்து நமது சமயத்தினுடைய முடிவாகவிளங்கும். எழுத் துக்கள் எல்லாம் ஒரு காரணேஸ்வரால் இயங்குகிறது என்ற குறிப்பையும் உணர்ந்து, அந்தக் காரணேஸ்வரர்கள் எல்லாம் சிவசக்தியினாலே இயக்குவிக்கப்படுகின்றனர் என்பதையும் உணர்ந்து, ஆகமங்களிலே சொல்லப்படுகின்ற வண்ணம் நம்முடைய அறிவு அறியாமையிலே பரந்து கிடக்கின்றபோது, அறியாமையில் முடிக்கிடக்கிற ஆன்மாவாகிய

நமக்கு இன்பப்பேற்றிலே மிகவும் விருப்பம் இருக்கின்றது. அறியாமையில் உழல்கின்ற ஆன்மாக்களுக்கு இன்பம் உண்டாகவேண்டுமென்றால் அந்த இன்பம் அறிவிலேயிருங்குது தலைப்படவேண்டும். அந்த இன்பத்தைப் பெறுவது நமது லட்சியமாக இருக்கலாம். ஆனால், அந்த இன்பத்தின் அகலம் சுத்த அறிவின் அகலத்தினாலே வாய்க்கப்பெறும். அறிவு நமக்குச் சாராதபோது இன்பப் பேறு நமக்கு இல்லை. அந்தப் பேறு நமக்கு அறிவின் அகலத்தினாலே உண்டாகும். அறிவோடு கூடிய ஆன்மா அறியாமையாகிற ஆனவ மலத்துடன் அபேதமாக இருக்கிறது. அந்தத் தன்மையில் இன்பப் பேற்றை அடைவதற்கு வாய்ப்பு இல்லாமலிருக்கிறது.

அந்தப் பேறு சிவஞானம் வாயிலாகத் தான் சித்திக்கிறது. அந்தச் சிவஞானம் திருவருள் தவத்தால் - அருள்ஞானம் பெறுவதால் கிடைக்கப் பெறுகின்றது. ஆகவே, அருள்ஞானம் என்பதான் ஒன்று சிவபெருமானது திருவருள் துணையின்றி ஆன்மாக்களுக்குச் சித்திக்காது. அதற்கு உரிய பல படிகளாகச் சரியை, கிரியை, யோகம், சமாதி என்பன எல்லாம் நம் சைவசித்தாந்தத்திலே பேசப் படுகின்றன. யோகங்கள் எல்லாம் தத்துவமாகவே பேசப்படுவன. ஏனைய செயல்கள் எல்லாம் பொறிவழியே செயற்படுவன. ஆனால் தவம், பொறிகள் எல்லாம் அடங்கியிருக்கும் தன்மையில் உயிரினால் செயற்படுவது. ஆகவே எல்லாவற்றையும் திருவருள் இயக்குவதாக எண்ணி, தன்னிலையில் அமர்து சித்திப்பதால் கிடைக்கப்பெறுவது ஞானம்.

ஞானம் அபரஞானம், பரஞானம் என இரண்டுவகை. அபரஞானம் என்று சொல்லுகிற ஒன்று வேதாகமங்களின் வழியாக விளங்குவது. பரஞானம் என்பதான் ஒன்று ஆகமங்கள். சொல்லுகின்ற நெறியெல்லாம் கொண்டு சாதனமார்க்கத்திலே குருவின் அருளால், குருபரன் வாயிலாகச் சென்று தியாளிப்போர்களுக்கு இறைவன் திருவருளால் சித்திப்பது. குருபரன் காட்டும் வழியே நம்மைச் சாதனை

நெறியிலே கொண்டுபோய்ச் சேர்க்கும். அதன் பயன் திருவருள் வாயிலாக நமக்கு அருள்ஞானமாக உண்டாகும். இந்த இரண்டு ஞானமும் முதலிலே அறிவின் வாயிலாகப் புலப்படுகிறது. இந்த இரண்டு பேற்றினையும் பரம ஞானிகளாக உள்ளவர்கள் சிவபெருமான் வாயிலாகவும் என்போன்றவர்கள் குருபரன் வாயிலாகவும் பெறுவர் என்று சமய சாஸ்திரங்கள் சொல்லும். திருஞானசம்பந்தர் முதலிய பரமாசாரியர்கள் சிவபெருமான்வாயிலாக நேரே ஞானம் பெற்றவர்கள். சிவ சக்தி சிவஞானப்பாலை ஊட்டிய மாத்திரத்திலேயே அவர்களுக்கு எல்லா ஞானமும் ஒருசேர அப்பொழுதே உண்டாகிவிட்டது. நம்மைப் போன்றவர்கள் சிறிது சிறிதாகப் பெறக்கூடிய ஞானத்தை, அவர்கள் நேரே சிவபெருமான் மூலமாக ஒருசேர ஒரேசமயத்தில் பெறுகிறார்கள். இதனை, ஞானப்பால் ஊட்டிய அங்கிலையில் 'உவமையிலாக் கலைஞானம் உணர்வரிய மெய்ஞானம் தவமுதல்வர் சம்பந்தர் தாமுணர்ந்தார்' என்று ஞானசம்பந்தரைப் பற்றிச் சேக்கிமார் சுவாமிகள் கூறியிருப்பதீவிருங்கே உணர்ந்துகொள்ளலாம்.

ஆன்மாக்களாகிய நாம் எல்லோரும் ஒரு சமயம் உணர்ந்ததைப் பின்னர் மறந்தலும், மறந்த ஒன்றினை உணர்தலும் ஆகிய சித்திய வஸ்துக்களிலே படிப்படியாக. குருபரன் வாயிலாக உணரப் பெறுகிறோம். திருஞானசம்பந்தர் முதலான பரமாசாரியர்கள் சிவபெருமானின் அருள் ஞானத்தால் ஒருசேர உணர்வார்கள்.

ஞானம் என்று சொல்கின்ற ஒன்றுதான் சிதாகாசப் பொருள். ஆகாசப் பெருவெளி. நமது சேக்கிமார் சுவாமிகள் சிதம்பர சபையைப்பற்றிப் பேசகிறபோது ஞானமயமான சபை என்று அதைசொல்லி அச் சபையிலே ஞானசம்பந்தப்பட்டபெருமான் நின்று தொழும் காட்சியை வர்ணிக்கின்றார். ஞானசம்பந்தப் பெருமான் சிவஞானம் ஒருசேர உணரப் பெற்றவர், அந்தச் சபையோ ஞானமயமான சபை. இருஇடத்திலும் சிவஞானம் பூர்ணமாக

உள்ளது. ஞானம் ஒன்றுக்கொன்று ஏற்றத் தாழ்வு உடையது அல்ல. ஆகவே திரு ஞானசம்பந்தப் பெருந்தகையை முன்னிலைப் படுத்திப் பேசுகிற இடத்திலே ஞானமயமான சபை என்று சொன்னால். சபையைக் காட்டி, மூலம் ஞானசம்பந்தப்பெருமானின் ஞானம் குறைவானதாக உணர நேரிடலாம்; அதைப் போலவே ஞானம் என்பதை ஞானசம்பந்த ரோடு சேர்த்துவிட்டால் சபை ஞானக்குறை வுடையதாகத் தோற்றக் கூடும். சேக்கிழார் போன்ற பரம ஞானிகள் அப்படிச் சொல்லுதல் சியாய விரோதமாகும் என்றும் தர்க்க நெறிக்கு ஒவ்வாது என்றும் கருதியேபோலும் “அண்ணலார் தமக்கு அளித்த ஞானமேயான அம்பலம்” என்றுசொல்கிறூர். ஞானசம்பந்த ருக்குச் சித்தித்தசிவஞானமே, அம்பலத்திலும் ஒளிர்விடுகின்றது என்பதாக - இருவரிடமும் உள்ள ஞானம் ஒன்று என்ற ஐயப்பாட்டுக்கு இடமில்லாததாகப் பேசுகின்றார். சேக்கிழார் போன்ற ஞானிகளின் திருவாயிலே சொற்கள் சியாயவரம்பைஅஞ்சலிசெய்துகொண்டுதாமே வரும். ஆகவே, “அண்ணலார் தமக்களித்த ஞானமேயான அம்பலம்” என்னும்போது ஞானசம்பந்தப் பெருந்தகையாருக்குச் சிவபெருமானிடத்திலிருந்து பெற்ற ஞானம் எதுவோ அந்த ஞானமாகிய இந்த அம்பலம் என்று சொன்னால் இந்த இரண்டையும் ஒரே ஞானமுடையதாக ஒருமுகமாக நாம் அறிந்து கொள்ளுகிறோம்.

திருவும்பலச் சக்கரம் என்பதிலுள்ள திரு என்றால் என்ன அம்பலம் என்றால் என்ன என்பதை விளக்கவே இவ்வளவு தூரம் பேசினேன், ‘ஞானமேயான அம்பலம்’ என்று அருளிய சேக்கிழார்ச்சவாயிகளின் வாயிலாகத் திருவும்பலசக்கரம் என்பதற்கு ஞானமாகிய சக்கரம் எனச் சொன்னால் பொருந்தும்.

பஞ்ச பூதங்களாகிய பிருதிவி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாசம் ஆகியவற்றில் ஆகாசம் மிகச் சிறந்தது. அந்த ஆகாசம் சதாசிவமூர்த்தியின் வழியேசின்று இயங்குவதாம். சதாசிவ மூர்த்தியின் ஆணையின் வழித்தாக சின்று

மூன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

இதர காரணேசவரர்களெல்லாம் அவ்வழியில் செல்வர், ஆகாசத்திலிருந்து வாயு, தேயு ஆகிய காரணேசவரர்கள் பரமகாரணராக இருக்கும் சதாசிவ மூர்த்தியின்வழியே சின்று தத்தமக்குரிய காரியங்களைத் தோற்றுவிப்பார்கள். பிரபஞ்சம் எல்லாம் ஒவ்வொரு காரணேசவரரால் தோற்றுகிக்கப்படுகிறது. சுத்தமாயையால், ஞானிகள் பிரபஞ்சத்தைத் தத்துவமயமாகக் காண்பார்கள். காரணேசவரர்கள் எல்லாம் மூலப் பொருளிலே ஒடுங்குவர். ஒவ்வொரு காரணேசவரர்களும் தத்தமக்குரிய எல்லையில் சின்று தொழில் புரிவார்கள். சூட்சமான தத்துவங்கள் மந்திரங்களின் வாயிலாகத் தொழில்புரியும்.

மந்திரங்கள் வாசக மந்திரம், வாக்கிய மந்திரமென இருவகைப்படும். ஒருபொருளின் பெயராகஅமைந்துகிடப்பது வாக்கியமந்திரம். சிவசக்தியே மந்திரமாக அமையப்பெற்றது வாசகமமந்திரம். ஒவ்வொரு மந்திரத்திற்கும் எல்லா நாமமுமாக எல்லா நாமமும் சிவனுக்குரியதாக அமையப்பெற்றது வாக்கியமந்திரம். சிவன் என்றசப்தத்திற்கு நிர்மலம் என்பதாகப் பொருள் கொள்ளப்படும். உலகமெல்லாம் அவர் ஆக்னரூயினால் இயக்குவிக்கப்படுகிறது. உலகத்திலுள்ளவற்றையெல்லாம் நாம் எல்லோரும் பொருள் மயமாகக் காண்போம். பரம ஞானிகள் அவற்றை எல்லாம் தத்துவமயமாக வே காண்பார்கள். தத்துவசமூகங்கள் எல்லாம் உலகத்தில் சிருஷ்டிகாலத்தில் தோற்றுவிக்கப்பட்டுப் பிரனய காலத்தில் மறைகின்றன. நம் முடைய அறிவோடு கலங்கிருக்கிற அறியாமையைப் போக்குவதற்குத் தத்துவங்களின் வாயிலாகப் பல காரணேசவரர்கள் தத்தமக்குரிய எல்லையில் சின்று தொழில் புரிவர்.

ஒவ்வொரு மந்திரங்களுக்கும் அந்தந்தக் காரணேசவரர்களும் அதற்கு உரியவர்களாக இருப்பார்கள். எல்லா மந்திரங்களுக்கும் பரம காரணர் யார்? அவாந்திர காரணர் யார்? ஒவ்வொரு காரணேசவரர்களும் அவாந்தர காரணர்கள் என்றும் பரம காரணர்கள் என்றும், பரம காரணர் சிவபெருமானே

என்றும், ஆதலினுலேதான் எல்லா நாமமும் எல்லாப் பெயரும் எல்லாப்பொருளும் அந்தப் பெருமானுக்கு உரியது என்றும் சொல்லப்படுகிறது. ஒவ்வொரு தேவர்களுக்கும் அமைந்திருக்கின்ற பெயர்களொல்லாம் சிவபெருமா னுடைய உத்தம குணங்களில் ஒவ்வொன்று என்றே பதியப் பெற்றிருப்பதால் ஒவ்வொரு பெயர் வந்தது. இத்தனை தேவர்களுடைய பெயர்களும் பரமேசவரனிடத்திலேபொருந்தி யிருப்பதால் எல்லாத் தேவர்களுடைய பெயரும் சிவபெருமா னுக்கே உரியது. எல்லாச் சக்தியும் சிவபெருமா னுக்கே உரியது. எல்லாச் சக்தியும் உடையவை ரான் சிவபெருமான் எல்லாப் பெயரையும் பெறுவார். அந்தக் குணங்களுக்குள்ளே ஒவ்வொரு குணங்கள் அமரகுணம் உள்ள தேவர்கள். அந்தந்த குண மகாத்மாதிசயத்தின் ஒவ்வொரு பெயரும் பொருந்துவார்கள். எல்லா வன்மையும்பரமேசவரன் ஒருவருக்கேபொருந்தும். ஆனால், எல்லாக் குணங்களையும்விடப்ரமேசவரனின் சிறந்த குணம் என்ன? ஆனவாதி மலங்களில் தான் தோயாமை, தோயங்த வர்களினத் தான் தோயாமலேயே அவர்களைக் கடையேற்றுத்தகுரிய சக்தி பரமேசவரனுக்கு இருக்கிறது. ஆகவே, அதைப் புலப்படுத்தும் மங்கலம் என்பது அதனுடைய பொதுப்பொருளையும், நிர்மலம் என்பது சிறப்புப் பொருளையும் தரும்.

சிவசப்தம் சொல்கிறபோது ஆணவாதி மலங்களொல்லாம் முன்னமேயே முழுமையும் நிங்குகின்றது. இந்தத் தாத்பர்யத்தைக் கொண்டுதான் “சிவன் எனும் நாமம் தனக்கே உடைய செம்மேனி அம்மான்” என்று சொல்லப்பட்டது. ஏனைய நாமங்கள் ஒவ்வொரு எல்லைவரையில் பொருந்தும், சிவசப்தம் சிவனுக்கே முழுதும் பொருந்தும் என்ற கருத்தால், “சிவன் எனும் நாமம் தனக்கே உடைய செம்மேனி அம்மான்” என்றார். சர்வகுண சம்பன்னரும், சர்வ நாமங்கள் உடையவரும், நிர்மலத்தன்மை உடைய வரும் ஒருவரே. ஆகவே, சிவம் என்ற சப்தம் சிவனுக்கே உரியது என்று எடுத்துக்காட்டும்.

இந்த சியாயத்தினுலேயே சிவபெருமானிடத் திலே எல்லா அம்சமும் குட்சமமாக அமைந்து கிடக்கிறது. தாத்பர்யம் என்ன? சிவசக்தியினுடைய வழித்தாக நிற்கும் இந்த ஐக்தபரமேசவரன் வழியாகக் கிடக்கும் என்பது தாத்பர்யம். அது எப்படிக் கிடக்கும்? இந்த உலகமெல்லாம் அவன் வசம் என்று சொன்னால் அதன் தாத்பர்யம் அவன் ஆணையின் கீழ்ப்பட்டது உலகம் என்பதாம். அந்தபரமேசவரனின்கீழ் இந்த உலகம் எல்லாம் கிடக்கும் என்றால் அதன் தாத்பர்யம் பரமேசவரனுடைய ஆணையின் வழியாக இந்த அகில உலகமும் அடங்கிக்கிடக்கும் என்பதாகும்.

ஆணை என்பதற்குத் தாத்பர்யம் என்ன? வடமொழியில் ஆக்கனு என்பது இங்கே ஆணை என்று சொல்கிறது. சிவஞானபோதம் இரண்டாவது சூத்திரத்தில் ‘ஆக்கனு’ என்று சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. “ஆக்கனு சமவேதயா” என்று வடமொழியில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. ஆணை சிவசத்தி: சுவாதினமாக இருக்கும் என்பது தாத்பர்யம். அப்படியானால் அந்தச் சிவசக்தியினிடத்திலே இந்த உலகம் எல்லாம் அடங்கிக்கிடக்கும். அது எப்படி அடங்கிக்கிடக்கும் என்ற லட்சியத்தைப் புலப்படுத்துவது திருவம்பலச்சக்கரம். எல்லா எழுத்துக்களையும் ஒன்றாகச் சிவசக்தி நடத்தும் என்றும், அந்த எழுத்துக்களைக்காரணேசவரர்கள் நடத்துவார்கள் என்றும் காரணேசவரர்கள் அனைவரும் தத்தமக்குரிய எல்லையில் நடத்துவார்கள் என்றும், சிவசக்தியினிடத்தில் போய் ஒடுங்கிக்கிடக்கும் சிவசக்தியினுலே செலுத்தப்பெறும் என்றும் தெரிகிறது.

முன்னே நம் தலைவர் அவர்கள் நமக்கு எடுத்துக் காட்டியவாறு எழுத்துக்களை இரண்டு பிரகாரமாகக் கொள்ளவேண்டும். ஒன்று காணப்படுகிற வரிவடிவாக எழுதப்படுகிற எழுத்து. மற்றெருன்று உச்சாரணவடிவு. தோன்றிய அருள் நாதத்திலே முரண்பட்டாலொழிய நாம் பேசகிற பேச்சு வாக்கை முன்னாக்குக்கொண்டது. வாக்கு விவகாரங்கள்

இருக்கிறதே. அவற்றைத் துணையாக்கொண்டு எழுந்தது. இந்த வாக்கு ஒப்புமையிலும் இந்த மந்திரங்கள் சொன்னதும் கேட்பவர் கனுக்கு இந்த இரண்டும் ஒன்றுக்குப் புலப் படுமேயன்றி வேறுபாடு காணுதல் இயலாது. சம்பந்தம் இல்லாமலேயே எழுவது என்று சொல்கிறார் என்பது மத்தீர சுத்திப்பிரகரணம் இருக்கிறது. ஆத்ம சுத்தி என்பதற்குப் பொருள் இங்கே மந்திரம், மாயையோடு கலப் பது. இவ்வாறு தனக்கு உரிய தன்மையைப் புலப்படுத்தும் மந்திர சுத்தி, ஆத்ம சுத்தி. மந்திரங்களால் சிவபூஜை பண்ணவேண்டும் என சிவாகமங்கள் சொல்கின்றன. ஆத்மசுத்தி எது? ஆத்மத்துவங்கள் வாயிலாக அறிவு பெறவேண்டும். மருள் வாயிலாக ஆன்மாக்கள் கட்டுண்டு கிடக்கின்றன. இந்த ஸிலை நீங்கப்பெற்று அருள் பெறுகின்றது. அருள் சேர்ந்து ஸ்ற்போர்கள் தன்மையை உணர்தல், அது ஆத்மசுத்தி, ஸ்தானசுத்தி பூஜைசெய்கிற இடம் உலகத்திலே இடம்பெறுவது ஒன்று அல்ல பின் ஏது எனின் இடம் திருவருள் மயமாக அமைத்திருக்கும் தத்துவம். அந்தப் பொருளை உணர்தல் அதன் பின்பு பரமசுத்திக்கும் மந்திரத்தை நாம் இதுவரை பேசுகிற பேச்சிலே அந்தப் பேச்சுக்கு வாய்ப்பாக எழுத்து ஒன்று அல்ல. இது திருவருள் நலம் என்ற அருள் நலத்தின் துணைகொண்டு எழுந்தது.

இவிங்கசுத்தி. பூஜைக்கிற பரமேசுவரனுடைய தத்துவம் உலகத்திலே காணப்படுகிற வடிவம் போன்றது. எல்லாம் திருவருள் மயமான வடிவம் என்று விங்க சுத்தி சிவாக மங்களிலே சொல்லப்படுகிறது. இதையெல்லாம் சண்டேசவரர் பூராணத்திலே சேக்கிழார் சுவாமிகள் இந்த வரம்பிலே ஸின்று சொல்கிறார், மாய எல்லைக்குள் ஸின்று சிவபெருமான் ஏற்றுக் கொள்ளவில்லை; அந்த அருள் மயமாக இருக்கிற ஸிலையிலே பரமேசுவரன் தன்னுடைய பேரருள் தவத்திற்கு இரங்கி “கோணம்” என்ற அந்த வரம்பிலே ஸின்று பூஜையை ஏற்றுக்கொள்கின்றார்கள் என்று

முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

எடுத்துக்காட்டுகிறது. இந்த ஞான செறியிலே தரப்படுகிற கிரமத்தை - அந்த அதிகாரத்தைக் கொடுப்பதுதான் சைவத்திலே சிவ தீட்சை. மூன்று மலத்தையும் கெடுத்து, நம்மை ஏது வாக்குவது அந்தத் தீட்சை சப்தத்தினுடைய தாத்பர்யம். ஞான பாவளையினாலே மூன்று மலங்களை சீக்குதல். இந்த ஸிலையையும் நீங்கப் பெற்றவர்கள்தானே நமக்குத் தர முடியும்? அப்படி நீங்கப் பெற்றவர்கள் யார்? சிவபெருமான் ஒருவர்தான், அவன்வழித்தாகப் பெற்ற வனும் அத்தகைய ஸிலையில் வருவான். ஆதவினாலே நம்முடைய வைதீக சமயங்களில் அப்படி வந்ததே நம் குருபரம்பரை. அத்தகைய குருபரம்பரையில் வந்தவர்கள், பரமேசுவரனே குரு என்றும் கூறி மூன்று பிரகாரமாகச் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. அந்த மூன்று பிரகாரத்திலே வந்தது குரு மரபு என்று திருமூலரே குறிப்பாக எடுத்துக் காட்டியிருக்கிறார். அந்த முறையிலே வந்திருக்கின்றது. ஞான மயமான சிதம்பரம் ஞானசம்பந்தசுவாமிகள் பெற்றிருக்கிற சிதம்பரம் என்று சேக்கிழார் சுவாமிகள் எப்படிக் காட்டினார்களோ அதனைத் திருமூலர் பூராணத்திலும் “வல்விய மெய்யணர்வில் வரும் ஆனந்தக்கூத்தைக் கும்பிட்டு” என்று காட்டுகிறார். இந்த இயல்பு தடுத்தாட்கொண்ட பூராணத்தில் சிதம்பர தெரிசனத்தின்போது சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் அளப்பரும் கரணங்கள் நான்கும் சிஂதையேஆக மாறிலா மகிழ்ச்சியின் மலர்ன்தார் என்று குறிப்பிடுகின்றார். ஆதவினாலே தவம் பயந்த சாதகர்களே சிவஞானமான அந்த உண்மையை அங்கேயே விரிவாக உணர்த்திட முடியும்.

அம்பலத்தில் ஸின்று ஆடும் பெருமானை நாம் தரிசிக்கின்றஸிலை வேறு, பரமஞானிகள் தரிசிக்கிற ஸிலைவேறு என்றும் நாம் நாமாக ஸின்று தரிசிப்போம் என்றும் சேக்கிழார் சுவாமிகள் குறிப்பிடுகிறார்கள். பரமஞானிகள் சிவம் வேறு, தாம் வேறு என்ற ஸினப்பில் வாமல் அவன் திருவருள்மயமாகச்சிவமாகவே ஸின்று அவனை வழிபடுகின்றார்கள். திருமூலதேவரும் அவனது திருவருளிலே கலந்து

மந்திரத்தை அமைத்தார். பஞ்சாட்சரம் என்கிற ஐந்து எழுத்துக்களும் சிவபெருமான் திருவடிவில் உடையன என்றும், அவை ஐந்து பூதங்களாக அமைந்தவை என்றும், மந்திரங்கள் இயங்க காரணேசுவரர் இயங்குவர் காரணேசுவரர் இயங்கப் பூதம் இயங்கும் பூதம் இயங்க எழுத்துக்கள் இயங்கும் எழுத்துக்கள் இயங்கச் சிவசக்தி இயங்கும் அதுவே அவரது ஆனந்த நடனம் சிவசக்தி மயமாக இருக்கிற அக்ஷரம் இயங்கத் தத்வமயமாக இருக்கிற உலகம் இயங்குகிறதென்றும் சொல்கிறார்.

சிவசக்தி இயக்கம் ஒன்றே சிவபெருமானின் திரு உருவ அசைவு. அத்தகைய திரு உருவ அசைவு, சிவ சக்தியின் அசைவு, பஞ்சாட்சர மந்திரம் சிவாய நம: 'சி' என்றால் சிவன், 'வ' என்றால் அருள், 'ய' என்றால் ஆன்மா, 'நம' என்றால் மல எழுத்துக்கள்; இவைதான் பஞ்சாட்சரத்தின் தாத்பர்யம்.

ஒவ்வொரு எழுத்துக்களும் சிவசக்தி மந்திரம். அதனை நடத்துகிறது சிவபெருமான் அருள். எழுத்துக்களைத் திருவம்பலச் சக்கரம் மாற்றி யமைக்கிறது. பிருதிவி முதல் பஞ்ச பூதங்களுக்கு ஐந்து எழுத்துக்களும் மாற்றின்று சேர்ந்து கிருத்யங்கள் செய்கின்றன. இத்தகைய செயல்கள் எல்லாம் சிகழும் வள்ளும் எழுத்துக்களை மாற்றி யமைக்கிற அமைப்பினாலே எழுத்துக்கள்மாறி, அவற்றை காரணமாகக் கொண்டு காரியமாகக் கீழே உள்ளதை இருக்கிற தத்துவமாகவும் தொழில் படுவதற்கு எழுத்துக்களை மாற்றியமைக்கவே அவற்றின் வழித்தாகவே இருக்கிற தத்துவங்கள் தொழில்படுவதற்கு மந்திரங்களுடைய அமைப்பு நமக்குத் துணையாகும். அதன் எண்ணிக்கை அட்சரங்களுடைய துணையாக வைத் துக்கொண்டிருக்கிறது என்ற கருத்தைத் தலைவர் நமக்குக் காட்டினார்கள். அகரம் உகரம் என்ற இரண்டு எழுத்திலேவைத்துக் காட்டத் தலைப்பட்டு எட்டும் இரண்டும் உருவான சிதம்பரசக்கர வாக்யத்தில் எட்டும் இரண்டும் சேர்ந்துள்ள கருத்தை விளக்குகிறது. பத்து

பொருளிலே அமையாத அது அகரம், உகரம் ஆகிய பொருளும் அவற்றேருடு ஏனைய உறுப்புக்களும் தமுவி, ஐந்து கலைகளும் பிரணவமாக அமைத்திருக்கிற உலக இயல்புக்குக் காரணம் பிரணவம் என்பது சிவபெருமான் நேரே இருந்து சுத்தமாயையை இயக்கும் என்று சொல்கிற கருத்தை அகரம் உகரம் என்று சங்கியைகளை எடுத்துக்காட்டி எட்டொடும் இரண்டு என்று எடுத்துக்காட்டி இத்தனைபேருமாக இருக்கிறார் பரமேஸ்வரன் என்றபொருளையும் அதுதருகிறஅகரம், உகரம் ஒவ்வொரு எழுத்துக்கும் தலைவர் உண்டு என்று கூறி, எழுத்துக்களைச் சமஷ்டி வியங்கிப் பிரணவம் இரண்டு வகையாக இருக்கும், தனித்தனியாய்ப் பரிசுது சென்று பிரணவம் ஒவ்வொரு தேவதைகளைத் தலைவர் இவர் களெல்லாம் சேர்ந்திருக்கிற ஐந்து கலைகளும் ஒவ்வொன்றும் பிரணவத்திற்கு பரமேசுவரன் ஒருவனே என்று சொல்லிக்கொண்டு வந்து முடிவு கட்டுவதினாலே பரம என்று எடுத்துக்காட்டி எட்டினாலே இரண்டு என்று சொல்கிற ஒன்றுக்கு "பிரணவ பரமேசுவரன்" என்பதனுடைய தத்துவப் பொருளை விளக்கி விட்டால் எழுத்துக்கள் மாறி மாறி மாத்திரையையும் காலத்தையும் உணர்த்தி, கால வேறு பாட்டுக்கு அந்த எண்ணிக்கை வேறுபாட்டாலே வைத்த ஒவ்வொரு எழுத்துக்களும் மாற்றிக்கிற சிரமத்தை மாத்திரை மாற்றுக்கள் என்று பேசப்பட்டிருக்கிறது.

ஸ்ரீ பஞ்சாட்சரம் நடத்தும் ஐந்து பொருளுக்கும் சிவசக்தி ஐந்து பொருள்களையும் உணர்த்துவதுபோல வணக்கம் என்றபொருள் ஒன்று. இன்னும் ஒன்று. அனுபவிப்பது சிவன் ஆதலாலே வந்தது என்று கருதி, பின்பு இவை ஒன்றும் நமக்கு இல்லை எல்லாம் சிவன் பொருட்டு என்கிற தாத்பர்யத்தில் நம: என் பொருட்டு இல்லை. சிவாய சிவன்பொருட்டே என்கிற பொருளில் பஞ்சாட்சரம் அமைக்கிறது.

நமக்கு வருகிற இன்ப துன்ப அனுபவங்கள் அவனுலேதான். எப்படி வந்தாலும்

பரமஞானிகள் சிவபெருமானுல் வந்ததுளன்று காண்பார்கள். சிவபெருமானின் அருளால் அன்றி ஒன்றும்வந்து பொருந்தா எனத் திருநாவுக்கரசர் போன்றபெரியார் கூறியிருக்கிறார்.

இதுவரையில் திரு அம்பலச் சக்கரம், நவகுண்டம், பைரவி மந்திரம் முதலியவை களைக் குறித்துப் பேசப்பட்டது. அஜபா, ஜபிக்கப்படாத மந்திரமாக விளங்குவது, அகர

உகரத்தால் சிவம் சக்தி இரண்டும் குறிக்கப் படுகிறது. மகரத்தால் அதினின்று எழும் ஒளி காட்டப்படுகிறது. மந்திர பேதங்களுள்ளே, பஞ்சாக்ஷர மந்திரமும், அதற்கு உரிய பீஜா மந்திரங்களும் சொல்லப்படுகின்றன. எமக்குள்ளே அமைந்திருக்கின்ற ஞானம், பக்தி, வைராக்யம் இவற்றேடு இறைவனைத் தியானித்தால் இறைவன் அருள் கைகூடும் என்ற அளவிலே முடித்துக்கொள்கிறேன்.

“ புண்ணிய வானவர் பூமழை தூவிநின்று  
எண்ணுவர் அண்ணல் இளையடி மந்திரம்  
நண்ணுவர் நண்ணி நமளன்னும் நாமத்தை  
கண்ணேன உண்ணிக் கலந்து நின்றுரே.”

“ அரகர என்ன அரியதொன் றில்லை  
அரகர என்ன அறிகிலர் மாந்தர்  
அரகர என்ன அமரநும் ஆவர்  
அரகர என்ன அறும்பிறப் பன்றே.”

ஜந்தாந்தந்திரம் :

‘ஞானம்’

திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவான்

## ஸ்ரீ தே. ஆ. ஸ்ரீநிவாஸாரியார் அவர்கள்

கடலூர்.

ஸ்ரீ - ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர் களுக்கும், முனிபுங்கவர்களுக்கும், மற்றும் மெப்யன்பர்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

எனக்குப் பேசுவதற்குத் திருமங்திரம் ஜூந்தாம் தங்திரத்தில் ஞானம் என்ற பகுதி கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. திருமங்திரம் என்ற நூலே சிவபெருமான் அருள்பெற்ற திருமூலர் அருளிய நூல்; ஆதலாலே, எந்தப்பேறும் பெற்றிடாத நான் அதனைப்பற்றிப் பேச என்ன தகுதியுள்ளது என அஞ்சகிறேன். அந்தாளின் பெயரோ திருமங்திரம் என்பது.

திரு என்ற சொல்லுக்குப் பலபொருள்கள் சொல்லப்படுகின்றன. மிகச் சிறந்த பொருள் எனது என்று ஆராய்ந்தால் திரு - வீட்டின்பம், பரமானந்தம் என்றும் சொல்லப்படுகிறது. அதற்குமேலே பொருள் சொல்ல இயலாது. இது அரியபொருள் என்பதை விளக்கவே திரு மங்திரம், திருக்குறள், திருவாய்மொழி என - உண்மைத் தத்துவங்களை அப்படியே எடுத்துரைக்கின்ற நூல்களுக்குப் பெயரிட்டார்கள் போலும் பெரியோர்கள்.

மங்திரம் என்ற சொல்லினுடைய தாத்பர்யங்களையெல்லாம் எனக்குமுன் பேசியவர்கள் வாசாமகோசரமாய் அருளிச் செய்யக் கேட்டார்கள். அதிலிருந்து தெரிவது என்னவென்றால் மங்திரம் என்கிறது ஏராளமான - தனக்கு மேல் எல்லையில்லாததான் ஆற்றலைப் படைத்திருக்கின்ற ஒன்று என்பதை அறிகின்றேம். அவ்வாறு ஓர் ஆற்றலைப் படைத்திருக்கின்ற அந்த ஒன்றின் துணையில்லாமல் இறையருளை அடைதல் முடியாதெனச் சொல்லப்பட்டிருக்கிறதைக் கேட்டுள்ளோம்.

திரு என்ற வீட்டின்பத்தை அடைதல் எளிதில் இயலாது. ஆகையால், அடைய

இயல்வதற்குப் பக்கபலமாய் இருந்து கொண்டிருப்பது மங்திரம் என நாம் அறிந்துகொள்ளலாம். இதனால் திரு என்பதில் மங்திரம் என்பதும் சேர்ந்து இருக்கின்றது என்று கொள்ளலாம். மங்திரம் என்ற சொல்லின் பொருளையெல்லாம் முன் பேசியோர் அருளிச் செய்யக் கேட்டோம். இனி அந்த மங்திரம் என்பது நமக்குத் தன் கொள்கையை இன்ன தென நிலைநிறுத்திவிட்டது. ஆனால், அதைச் செயல்முறையிலே கொண்டுவருவது எவ்வாறு என்பதுதானே இப்பொழுது வேண்டும். டாக்டர் கொடுத்த ‘பரிஸ்கரிப்ஷன்’ கையில் இருக்கிறது; அதாவது மங்திரம். ஆனால், அதைக் கடையில் கொடுத்து மருந்து வாங்கி அருந்தினால்தானே அதாவது செயலில் இறங்கினால்தானே நோய் நீங்கும்? செயலில் இறங்கி நேரே செல்லமாட்டாமே ஒரு மங்திரம் இருக்குமானால், அந்த மங்திரம் நமக்கு எந்த அளவில் உதவி செய்யவேண்டுமோ, அந்த அளவுக்கு உதவாது போகும். ஆகையால் தான், ந்மது மூலர்பெருமான் மங்திரம் என்ற நூலினுள்ளே ‘தங்திரம்’ என்று உள்ளே பகுத்துச் செயல்முறைக்கு அம்மங்திரத்தை எவ்வாறு ஆக்கிக்கொள்ள வேண்டுமென்றும், ஸ்வீகாரித்துக் கொள்ளவேண்டும் என்றும் அம்முறைகளை ஒன்பது பகுப்புகளில் ‘தங்திரம்’ என்ற பெயராலே சொல்லிவிட்டார்கள். ஆங்கிலத்தில் ‘தியரி அண்டு ப்ராக்டிஸ்’ என்று சொல்லுவதுபோல், மங்திரமும் தங்திரமும் இதிலே அடங்கியிருக்கின்றது. ‘தியரி’ மாத்திரம் இருந்து பயன் இல்லை, ‘பிராக்டிஸ்’ முக்கியம். ஒருவன் சாஸ்திர தீயாக - ‘ப்ராக்டிகல்’ ஆக அறிந்திருக்கின்றேன் என்றால் அனுபவீதியாக அறிந்திருக்கின்றன என்று அர்த்தம்.

‘சர்க்கரை’ என்ற வார்த்தையை ஒரு ஏட்டிலே எழுதினால் அதைக் கண்ணுலே

பார்க்கலாம். 'சர்க்கரை' என்ற வார்த்தையை ஒருவரைச் சொல்லச் சொல்லிக் காதாலும் கேட்கலாம். ஆனால் நாக்கில் இனிப்பு இருக்காது. சர்க்கரை என்ற வஸ்துவானது நோரிலே வந்து நாக்கில் விழுந்தால்தான் கண்ணல் பார்த்த சர்க்கரை மந்திரம், காதால் கேட்ட சொல்லாகிய சர்க்கரை மந்திரம் இரண்டும் இனிக்கும். செயல் முறைக்கு எவ்வாறு கொண்டு வரவேண்டும் என்பதைத்தான், அகில உலகத்திலே இருக்கின்ற அனைவரும் இந்த வீட்டின்பத்தை, யான்பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம் என்பதுபோல - வையகம் முழுவதும் அடைய வேண்டுமென்ற காரணத்தினால் கூத்த அருள்வையப்பட்டவர்களாகிய அவர்கள் அதுபற்றி என்னென்ன சொல்லவேண்டுமோ அவற்றை எல்லாம் தாம் மட்டுமே அனுபவித்த அந்த நிலையோடு சின்று விடாமல், நமக்கும் கொண்டுவந்து ஊட்டுகிறோர்கள். இவ்வாறு அவர்கள் ஒவ்வொரு செய்தியையும் நமக்குக் கொண்டுவந்து ஊட்டும்போதும், அவர்கள் பரவையப்பட்டவர்கள் - சிவத்தின்வையப்பட்டவர்கள் ஆதலாலே, சிவத்தின் அனுமதி கேட்டுத்தான் நமக்குக் கொடுக்கவேண்டும். ஆதனாலோதான், ஒவ்வொரு ஆண்டும் தாம் சிந்தனையிலே ஊறி யிருந்து, அப்பரசிவத்தினிடத்தே அனுமதி பெற்று, அவர் அனுமதி எந்த அளவுக்கு நமக்குக் கொடுக்கவேண்டும் என்று தம் முடைய ஞான எல்லையில் தோற்றுவித்ததோ அதைமாத்திரங்தான் நமக்குக் கொடுத்திருக்கிறீர். ஆகையால், நாம் இதிலிருந்து என்ன தெரிந்துகொள்ளவேண்டும்? திருமூலருடைய ஞானம் முழுதும் இந்த நூலுக்குள் அடங்கி யிருக்கிறது என்று நினைத்துவிடக்கூடாது. நமக்கு வேண்டிய ஞானம் எந்த அளவுக்கோ அந்த அளவுக்கு அவரால் நமக்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. டாக்டர் கொடுத்த ப்ரிஸ்கிரிப்ஷனில் எந்த மருந்து எழுதப்பட்டிருக்கிறதோ அந்த அளவுக்குத்தான் வைத்தியத்தைப்பற்றி அந்த வைத்தியருக்குத் தெரியும் என்று நாம் கருதிவிடக்கூடாது. ஏனென்றால் அவர் ஒரு குறிப்பிட்ட நோயாளிக்கு ஏற்ற

## முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

ஒரு மருந்தைக் கொடுக்கிறீர். அதைப்போல எந்த அளவுக்கு நமக்கு வேண்டுமோ அந்த அளவுக்கு - வீட்டின்பத்தை நாம் அடைவதற்கு நாம் எதைக் கொள்கையாகக் கொள்ள வேண்டுமோ அவ்வாறு கொண்டு, எந்தவகையில் தமதாக்கிக்கொண்டு செயல் முறையில் ஆக்கிக்கொள்ள வேண்டுமோ. அவைகளையெல்லாம் தொகுத்து ஒரு பிண்டமாக - ஒரு உணவாக - அமுதமாக - இம்மந்திர நூலில் கொடுத்து அருளியிருக்கிறார்கள் என்று நாம் கருதினால் திருமந்திரத்தின் உயர்ந்த பெருமை என்னவென்பது நமது உள்ளத்தில் பதியும், நோயாளிக்கு மருந்து எந்த அளவுக்கு உதவுகிறதோ. அதாவது மருந்தை உட்கொண்ட பிற்பாடு எப்படி வியாதியை அந்த மருந்துகளைகின்றதோ, அதைப்போலவே திருமந்திரசாரத்தை ஒருவர் ஸவீகரித்துக்கொண்ட பிற்பாடு வீட்டின்பத்தை அது தரும். மருந்தானது நோயாளிக்கு வியாதியைப் போக்கிச் சுக்கத்தைக் கொடுக்கிறது. அதைப்போல, திருமந்திர சிந்தனை, திருமந்திர சிவயோகங்கள், திருமந்திர ஞானம் ஆகிய எல்லாம் கூடி, நமக்கிருக்கின்ற துன்பம், அல்லது இன்பம் கலந்ததாய் இருக்கிற துன்பம் இதைப் பற்றற ஒழித்து முற்றிலும் இன்ப மயமாகவே ஆகி விடுவதற்கு என்ன துணை செய்யவேண்டுமோ அதில் இம்மிகூடக் குறைவு இல்லாமல் அது செய்கிறது என்பதை நாம் கருத்திலேகொள்ள வேண்டுமென்று அடியேன் விரும்புகிறேன்.

சிவசாங்கித்யம் பெற்றிருக்கின்ற உங்கள் முன்னிலையில் அடியேன் சொல்வதையெல்லாம் உங்களுடைய சொங்கக் குழந்தையின் மழலைச் சொல்லாகக் கருதி, எந்த அளவுக்கு ஏற்றுக்கொள்ளக்கூடுமோ அந்த அளவுக்கு ஏற்றுக்கொள்ளவேண்டுமென்று வேண்டிக் கொள்கிறேன். நான் உ.நகருக்கு உணர்த்துவதாக எண்ணிவிடாதீர்கள். இருக்கிற விஷயத்தை அப்படி அப்படியே சொல்லிக் கொண்டு போகிறேன். அதிலே புகுந்து அது தான்பொருளா? அது சரியா? என்று பார்க்க வேண்டாம். ஏனென்றால், தாய் தன் குழந்தையின் மழலையை ஆராய்ச்சிசெய்யமாட்டாள்.

## இரண்டாம் நாள் பேருரைகள்

அதுபோல என் உரையைக் கொள்ளுமாறு உங்களை மீண்டும் வேண்டிக்கொள்கிறேன்.

அடியேன் பேசுவதற்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கும் பொருள் திருமங்திரத்தில் ஜந்தாவது தந்திரம் ஆகும். ஜந்தாவது தந்திரத்தின் கண்ணே நாம் சின்றுகொண்டு முன்னும் பின்னும் நோக்குவோமானால், முன்னே நான்கு தந்திரங்கள், பின்னே நான்கு தந்திரங்கள் இருக்கின்றன. மொத்தம் 9 தந்திரங்களில் இடையே, நட்டாடுவில் இருந்துகொண்டிருக்கிற ஒரு பொருள் இது. ஒரு சூடாரத்தை நான்கு பக்கங்களிலும் இழுத்துக்கட்டியிருந்தாலும் அந்தக் சூடாரத்தை நடுக்கம்பம் தாங்குகிறதுபோல, ஜந்தாம் தந்திரம் தனக்கு முன்னே இருக்கிற நான்கு தந்திரங்களின் கொள்கைகளையும், பின்னே வரப்போகின்ற நான்கு தந்திரங்களின் கொள்கைகளையும் தன்னிடத்திலே இழுத்து சிறுத்திக் கொள்கிற அந்த நடுங்லைமையை உடையது என்பதையும் நாம் கொள்ளவேண்டும். அந்தச் சிறப்பு இந்த ஜந்தாம் தந்திரத்திற்கு இருக்கிறது. எப்படிச் சிவபெருமானுடைய உருவபேதங்களிலே முன்னே நான்குக்கும், பின்னே நான்குக்கும் இடையிலே இருக்கிற சதாசிவமூர்த்தம் அருவமும் உருவமுமாகிப் பினைத் துக்கொண்டிருக்கின்றதோ, அதைப்போலத் திருமங்திரத்திலே இடையிலே இருக்கிற இந்த ஜந்தாம் தந்திரம் சதாசிவ ஸ்வரூபம் போல இருந்துகொண்டு முன்னும் பின்னும் இழுத்துப் பிடித்து இயக்குகின்றது. அட்சரங்கள் இயக்க மந்திரங்கள் நடக்கிறதுபோல, இந்தப் பாகந்தான் நடத்துகிறது என்பது ஜந்தாம் தந்திரத்திற்கு உள்ள கொரவம். அதை நாம் முன்னே சங்கற்பித்துக்கொள்ளவேண்டும் என்றும் வேண்டிக்கொள்கிறேன்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்தானம் அவர்கள் கருணைநோக்கினால் இந்த ஜந்தாந்தந்திரத்தில் அடியேனுக்குக் கொடுக்கப்பட்டிருக்கின்ற செய்தி 'ஞானம்' என்ற ஒரு பகுதி ஆகும். ஞானம் என்பதைப்பற்றிப் பேசுகிறதாக இருந்தால், பேசுகின்றவர் பல விஷயங்களைப்

பற்றிக் கவனிக்கவேண்டும். இந்த இடமோ ஞானபூமி. பல ஞானசாரியர்கள் ஞான அரசு செலுத்திய இடம். இங்கே ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்தானம் ஞானத்தின் வடிவாக வீற்றிருக்கிறார்கள். நீங்களெல்லோரும் ஞானத்தில் தேவர்களாக இருக்கிறீர்கள். எல்லாமே ஞானமயமாயிருக்கிற சபை ஒன்றில் ஞானத்தைப் பற்றிப் பேசுகின்றவர் பெரிய ஞானவானாக இருந்தால்தானே ஞானத்தைப்பற்றிப் பேசுமுடியும். பெரிய ஞானவான் என்று சொல்லிக் கொள்ளுங் தகுதி எனக்கு இல்லாவிட்டாலும், ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்தானத்தின் அருள் ஞானத்தால் பேசமுற்படுகிறேன்.

நமது உடம்புக்குள் இருந்து உடம்பை நடத்துகிறதே அதற்கு ஆத்மா என்று பெயர். ஆத்மா இப்பொழுது எங்கே இருக்கிறது? உடம்புக்குள் இருக்கின்றது. உடம்புக்குள் எங்கே இருக்கிறது என்ற கேள்விக்குப் பல பெரியார்கள் பல ஞானநூல்களின் வாயிலாக, ஆத்மா ஒவ்வொருவருடைய இருதயத்திலும் இருக்கிறதென்று கூறி, அந்த இருதயத்தில் எப்படி இருக்கிறது என்றும் தெரிவித்திருக்கிறார்கள். ஞானம் எப்படி வருகிறது என்பதைக்கும் சதாசிவமூர்த்தம் அருவமும் உருவமுமாகிப் பினைத்துக்கொண்டிருக்கின்றதோ, அதைப்போலத் திருமங்திரத்திலே இடையிலே இருக்கிற இந்த ஜந்தாம் தந்திரம் சதாசிவ ஸ்வரூபம் போல இருந்துகொண்டு முன்னும் பின்னும் இழுத்துப் பிடித்து இயக்குகின்றது. அட்சரங்கள் இயக்க மந்திரங்கள் நடக்கிறதுபோல, இந்தப் பாகந்தான் நடத்துகிறது என்பது ஜந்தாம் தந்திரத்திற்கு உள்ள கொரவம். அதை நாம் முன்னே சங்கற்பித்துக்கொள்ளவேண்டும் என்றும் வேண்டிக்கொள்கிறேன்.

எப்பொழுதும் அது அப்படியே இருக்கலாமே என்றால், ஒரு விளக்கை ஒரு முடிபோட்டு மூடிவிட்டால் எப்படியோ அப்படி இந்த ஆத்மா உடம்புள் இருக்கின்றது.

மேலும் ஆன்மா பற்றுக்களோடு சம்பந்தம் கொள்வதால் ஞானம் வெளித்தோற்றுது போகிறது. நம்மையெல்லாம் பற்றிக்கொண்டிருக்கிற பற்றுகளை நீக்குவதே சிவஞானம். அந்த ஞானத்தைக் குருமூர்த்திகளின் வாயிலாகப் பெற்றவன் அந்த மாபா மலங்களின்

இடத்திருந்து விடுபட்டு, சுத்த சிவமாகப் பிரகாசிக்கிறார்கள். மனிதப்பிறவி எடுத்திருக்கிற எல்லோரும் அறநெறியில் செல்லா விட்டால் மற நெறியிலேயே போய், பிறவித்துன்பத்தை கீக்க வழியின்றி அல்லது நேரிடுகின்றது. தர்மத்தில் சிறந்தது அறநெறி ஆகிய தர்மம் தான்; அந்த அறநெறியில் செல்வோர்களே ஞானவாயிலைச் சீக்கிரத்தில் அடைகிறார்கள்.

நம் திருமூலதேவர் “ஞானத்தின் மிக்க அறநெறி நாட்டில்லை” என்று குறிப்பிட்டிருக்கிறார். அந்த அறநெறியை மக்களுக்கு எல்லாம் காட்டுவதற்காக, அரன் உருவில் சைவச் செங்கோல் ஒச்சிவரும் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குரு மகாசங்கிதானம் நம் முன்னிலையில் வீற்றிருக்கிறார்கள். அவரது திருவடிநிழலை அடைந்த வர்கள் சீக்கிரத்தில் ஞானம் பெறமுடியும் என நாம் அறியலாகும்.

திருமூலர் ஒரு லட்சியத்தை நமக்கு வைத்துவிட்டார். அதுவே ஞானம் எனப் படுவது. ஆகவே, ஞானம் நம்முடைய லட்சியமாக இருக்கவேண்டுமென்று திருமந்திரம் தெரிவிக்கிறது. மற்றும் நீதி நூல்களும் ஆன்மா எந்த வடிவமாயிருக்கிறதோ, அதற்கு அதையே உணவாகக் கொடுத்துவிட்டால் புஞ்சிப்படும். விரோதமாகக் கொடுத்துவிட்டால் சளைத்துப்போம் என்கின்றன. ஆத்மா ஞான வடிவம் உடையது; ஆதவினாலே ஞான ஸ்வரூபம் உடைய ஆத்மாவானது நல்ல விசேஷத்துவங்களும் உடைய ஒன்றினாலே ஞானத்தை உண்டாக்கினால் அது சிறப்பு அடைகிறது. அதற்கு விரோதமாய் இருக்கிறது விஞ்ஞானமே. அது அஞ்ஞானம் ஆகும். அந்த அஞ்ஞானத்தைக் கொடுத்துக் கொண்டே போனால் கொஞ்சங் கொஞ்சமாக ஆன்மா சோர்ந்துவிடுகிறது. பல பிறவிகளை எடுத்து அலைகிறது என்றும் வேறு நூல்களில் சொல்லிவைத்திருக்கிறார்கள். இவைகளை எல்லாம் கொண்டு பார்த்தால் இப்பொழுது நமக்குக்கிடைக்கும் முடிந்த முடிபு என்னவென்றால் ஞானம் சேர்ந்த அறநெறி மக்களால் கொள்ளப்படவேண்டும் என்பதைத் தெரிந்து

கொள்ளலாம். அந்த ஞானம் ஒரு குணம். அது அருவமானது. அதை எப்படித் தெரிந்து கொள்ள முடியும்? தெரிந்துகொள்ள முடியாது. ஆகையால்தான் மனத்திற்குள்ளே ஞானத்தின் சிறப்பை இன்னது என்று தெரிவிக்க வேண்டியதாகின்றது. அந்தக் குணத்தினை நமக்கெல்லாம் உணர்த்திக் காட்ட வேண்டும் என்று நாம் சேக்கிழார் சவாயிகள் விரும்பியபடியினாலே அரும்பெரும் தமது சிவஞானத்தினாலே ஞானசம்பந்தப் பெருமானை ‘ஞானத்தின் திருவுரு’ என்று சொல்லிவிட்டார்கள். ஆகையால், அவருடைய சரித்திரவரலாற்றிலே நாம் காண்கிற அனைத்தும் வாக்கினாலே புலப்படுகிறது. எல்லாச் சொற்களும் ஞானமயம் என்று சொல்லிவிடவேண்டும். இன்னும் சாத்திரநூல்களில், ஞானிகள் சிவகரணம் உடையவராகிறார்கள்; ஆதவினாலே அவருடைய போக்கில் நாம் எந்தவிதமான ஐயப்பாடும் கொள்வதற்கில்லை என்று வரையறுத்து எழுதி வைத்திருக்கிறார்கள். இப்படியாக ஞானத்தினுடைய முடிந்த நோக்கம் இன்பம் என்பதை நாம் படிப்படியாகக் கொள்ளவேண்டிவரும்.

மற்றப்பொருள்களைல்லாம் அழிந்துவிடத் தக்கவை. அந்தப் பொருளையெல்லாம் நாம் எவ்வளவு சேர்த்தாலும்கூட அதனுடைய ஸ்வபாவம் நம்மைவிட்டு அவை நீங்கத்தான் செய்யும். இப்படியான அந்த ஸ்வபாவத்தை அவை தமக்கு இயற்கையாகக் கொண்டிருப்பதால் அதை நாம் நம்முடைய இயற்கையினாலே மாற்றிவிடமுடியாது. அவைகளுடைய இயற்கைப்படி நாம் போகலாமே அன்றி அந்தஸ்வபாவத்தை மாற்றிவிட முடியாது. எல்லாப்பொருளும் அழியும் தன்மை உடையவை. அனுபவத்திலே, சிலையாமையானது ஆரம்ப சிலையாம், சிலையாமைத்தன்மையைத் தம்பால் உடையவை ‘வடிவம்’ எனப் பேசப்படும். இவை பிரளயம் வரைக்கும் ஆன்மாவுக்கு உறுதுணையாக இருந்து அப்பால் நீங்கிவிடும். ஆகையால், எது தன்னுடைய ஸ்வரூபம் சிலையாமையாகப் பெற்றிருக்கிறனதோ அது சிலையானதன்று.

எப்பொழுதும் நிலைத்திருக்கிற பொருள் பரமசிவமே. ஆகையால்தான் அழியும் பொருளாகிய அவற்றுக்கு ஆசைப்படாமல் அழியாத பொருளாய் இருந்துகொண்டிருக்கிற ஆக்கம் என்று சொல்லப்படுகின்ற ஞானத்தையே அடையவேண்டும். அதுவே சிறந்த பேறு, சிவப்பேறு. இந்தப் பிறப்பிலே எல்லாச் சாதனைகளும் கடந்தபின் இப்பேறு அனுபவிக் கப்படுகிறது. பின்னும் அநுபவிக்கப்படுகிறது. அதற்கு முன்னார்க நாம் கேட்டுக்கொள்ள வேண்டியது சாதனம் என்கிற ஞானப்பேறு தான். அந்த ஞானப்பேறு எப்படிவரும்?

ஆத்மாவுக்குச் சிவத்தைத் தவிர வேறு ஆதாரம் இல்லை. எப்படித் தொட்டிலுக்குத் தரைதான் ஆதாரமோ, சங்கிலி ஆதாரம் இல்லையோ, அப்படி ஆன்மாவுக்குச் சிவமே ஆதாரமாகிறது. சைவ சமயத்தின் ஒரு பெரிய உண்மை இதுதான். இந்த உண்மையை ஞானத்திற்கு ஒரு முதற்கருவியாக நாம் கருதி விட்டால், ஞானத்தின் பொதுச் சாதனத்தில் திரும்பி விட்டோம் என்று சொல்லிவிடலாம். இப்பொழுது அடியேன் “நீ எங்கே இருக்கிறோய்?” என்று கேட்டால் “திருவாவடு துறையில் இருக்கின்றேன்” என்று இப்படி ஏதாவது ஒன்றைச் சொல்லிக்கொண்டே போவேன். ஆனால் முக்கியமாக, பக்குவமான ஞானிகள் என்ன கருதுகிறார்கள் என்றால், எப்போதும் சிவத்திற்கு உள்ளேயேதான் தாங்கள் இருக்கிறதாகக் கருதுகின்றார்கள். சிவத்தில் எல்லாப் பொருள்களும் அடங்கி பிருக்கின்றன. இது ஞானத்திற்கு அடிப்படை ஆகும். இந்த அடிமட்டத்தின் பேரிலே தான் மற்றைய ஞானசாதனையைக் கட்ட வேண்டும். நாம் எப்போதும் சிவத்தின் வியாபகத்திற்குள்ளேதான் இருக்கின்றோம். ஆனால் ஒரு முடிபோட்ட கிண்ணத்தைத் தண்ணீரில் மிதக்கவிட்டிருப்பதுபோல, நாம் எல்லாம் சிவவியாபகத்திற்குள்ளேதான் ஒரு மறைப்பைப் பெற்று ஏகதேசத்தில் இருந்து கொண்டு இருக்கின்றோம். அந்த ஏகதேசத் தன்மையை டைத்துவிட்டால் சிவத்திற்குள்

கலங்துவிடுவோம். மிகப்பெரிய ஒரு சமுத்திரம். அந்தச் சமுத்திரத்தில் ஒரு கிண்ணம். கிண்ணத்திற்குள்ளே கொஞ்சம் சமுத்திர ஜலம். இப்போது கிண்ணத்திற்குள் இருக்கிற சமுத்திரஜலம் சும்மா அலம்புக்கொண்டு கிடக்கிறது. கீழே நிறையுள்ள ஜலத்திலே மிதந்து கொண்டு கிடக்கிறது. அதைச் சேரவேண்டும். கிண்ணம் தற்காலீக ஆதாரம். அந்த ஜலம் கிண்ணத்தைச் சார்ந்துள்ளவரையில் கிண்ணத்திலேயே அடங்கிக் கிடக்கவேண்டியதுதான். தண்ணீர் தன் இருப்பு நீரே என எண்ண வேண்டும். ஆனால் அது ஜடப்பொருள். ஒரு மனிதன் அந்தக் கிண்ணத்தை நீக்கிவிடவேண்டியிருக்கிறது. ஆன்மாவும் இப்படித் தான். ஆனால் இது சித்துப்பொருள். இது கிண்ணத்து நீர்போல் இருந்துகொண்டிருக்கிறது. இந்தக் குற்றத்தை நீக்கிவிடுவோ மானால் (நீக்குவதற்குச் சாதனம் ஞானமென்று சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.) கிண்ணத்திலுள்ள ஜலம் சமுத்திரஜலத்தோடு கூடி வியாபகமாய் ஆகிவிடுவதுபோல், நம்முடைய ஆத்மஞானம் சிவஞானத்தோடு ஒன்றாக கலக்கத் தொடங்கி விடுகிறது. இது இன்பாசிலை எனப்படும்.

இதுவரையில் கூறிவற்றால் நாம் அறிந்து கொள்ள வேண்டியது என்ன வென்றால், ஞானம் அற நெறி என்றும், ஞானத்தான் திருமங்கிருத்தின் குறிக்கோள் என்றும், ஞானத்தான் சாதித்துக்கொள்ள வேண்டிய செய்தி என்றும், அழியாததும் அழிக்க முடியாதது மான ஒரு பொருள் என்றும், அந்த அழியாத பொருள்தான் நம்தேட்டமாய் இருக்கவேண்டுமென்றும், இதுதான் ஆன்ம உரிமை என்றும் நாம் கருதவேண்டும். இதைவிட ஆன்ம உரிமை வேறு இல்லை. இதுதான் நமக்கு உரிமையாக இருக்கக்கூடியது என்பதையும் அறியவேண்டும். ஆன்ம உரிமை எது? பதியை அறிவது, பதியானது ஞானத்தினாலே தான் அறியப்படுகிறது என்பதை நாம் இங்கே முடித்துக்கொள்ளவேண்டும். இப்படி நமக்கு ஒரு குறிக்கோளை வகுத்துவிட்டுத் திருமூலர் அடுத்தபடி அந்த ஞானத்தை அடைவதற்கு

என்னென்னவோ வழிகள் சொல்லிப் பார்த் திருக்கின்றார். அந்த வழியை என்போன்ற முழுமந்தர்களாக இருப்பவர்களும் இன்னும் கொஞ்சம் மந்தர்களும் இப்படி எத்தனையோ வகைகளாக இருக்கும் ஆன்மாக்கள் எல்லோரும், யாம் பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம் என்றபடி திருமூலர் தாம் பெற்ற இன்பத்தை அனுபவிக்கவேண்டும் என்று கருதிப் பார்க்கின்றார். எல்லோரும் இந்தப் பக்குவத்தை அடையவேண்டுமானால் அதற்கு என்ன உபாயம் செய்யலாம்? என்று நன்கு சிந்தித்துத் தெளிந்த சிவஞான ஸ்வருபமாக இருந்துதான் இத்திருப்பாட்களை அருளிச் செய்திருக்கிறார். “ஞானத்தின் மிக்க அறநெறி நாட்டில் இல்லை.” இந்த ஞானத்தை விளையினால் பலவகையாய்கள் ஆன்மாக்கள் அடையவேண்டுமானால், அதற்கு உபாயம் என்ன என்பதை அடுத்தபடி கொடுத்திருக்கிறார். அந்த வழியை நமக்கு உணர்த்துகிறார். அது நம்மையும் பரசிவத்தையும் ஒன்றுக இணைக்கவல்லதாக இருப்பதாகும். அப்படி யிருந்தால்தான் அந்த வழி சிறந்தது. இணைக்கவல்லதாய் இல்லாமல் பிரித்து விடுவதாய் இருந்து விடுமானால் அது நமக்கு வேண்டாத தொன்றுகும்.

ஞானத்தின் முடிந்தபயன் சிவப்பேறே. அந்தப் பயனைத் தரவல்லதாயிருப்பது எதுவோ அதுதான் நமக்குச் சிறந்த சாதனமாகும். அந்தச் சாதனையைப் பெரியவர்களாய் இருக்கிறவர்கள் சமயம் என்ற பெயரால் சொல்லி வைத்திருக்கிறார்கள். இது தனித்தனி கண்ட முடிவும் ஆம். மற்றவற்றுல் பயன் இல்லை. பேரின்புக்கு அடிப்படையான ஞானத்தை அடைவதற்கு வழியாக எத்தனை உபாயங்கள் சொல்லப்பட்டிருந்தாலும் எல்லா உபாயங்களுக்குள்ளேயும் மிகச் சிறந்த உபாயமாக இருப்பது எதுவென்றால் சமயம். இது மதம் என்றும் சொல்லப்படுவது. சமயத்திற்குள்ள பதங்கள் பல. ஆங்கிலத்தில் ‘ரிலிஜன்’ என்ற பதத்தைச் செய்திருக்கின்றார்கள். ரிலிஜன் என்ற சொல் பிரிந்தது ஒன்றில் திரும்பவும்

சேர்ந்துவிடுதல் என்ற அடிப்படையிலிருந்து வந்தது என்று அறிவுடையோர்கள் எழுதிக் காட்டியிருக்கிறார்கள். ஆன்மா பிறவியை விட்டு எந்த இடத்திற்குப் போய்ச் சேரவேண்டுமோ அங்குச் சேருவது என்பதுதான் சமயம் என்கிற தத்துவச் சொல்லில் அடங்கி யிருக்கிற உண்மைப் பொருள் என்றும் கூறிக் காட்டியிருக்கிறார்கள். ஆகையால், சமயம் அல்லாத வேறு எந்த வழியும் நமக்குச் சலபமான பாதை அன்று. யோகம் முதலிய வேறு வழிகளும் கொள்ளலாம். அதில் எல்லாம் பல விதமான சிரமம் இருக்கிறதென்பதை இதற்கு முன்னால் அட்டாங்க யோகத்தைப் பற்றிப் பேசியதிலிருந்து நாமறியலாம். அதன் பயன் அட்டமாசித்தி என்று ஆங்காங்கே ஒரு முடிவு கட்டிக்கொண்டு போகிறார் திருமூலர். ஆனால், சமயம் சொல்லுகின்றபடி நாம் நடப்போமானால், எளிதில் குற்றம் கீங்கினவர் களாக ஆவோம். பற்பல சமயங்கள் பற்பல மார்க்கங்களைக் காட்டுகின்றனவே எனலாம்.

அவரவர்களுடைய நோய்க்குத் தகுந்தாற் போல மருந்து கொடுத்து உடம்பைக் குணப்படுத்துவதற்கு அவரவர்களுடைய குடும்பவைத்தியருக்கே நன்கு தெரியும். அதைப் போலவே அவரவர்களுடைய சமூக பழக்க வழக்கங்களுக்கேற்ப அஞ்ஞானப் பற்றற கீக்கி, ஞானம் அளிக்க அவரவர்களுடைய சமூகத்திலே வந்த ஞானுசிரியர்களால்தான் முடியுமாதலால், அந்தந்த ஞானுசிரியர்களால் ஞானத்தைப்பெற உபதேசிக்கப்பட்ட முறைகள் எல்லாம் பலவிதமான சமயங்களாக இருக்கின்றன. இந்த எல்லாச் சமயங்களின் முடிவும் ஞானமே. சிவஞானத்தைத் தவிர பெரிய ஞானம் எதுவும் கிடையாது. ஆதலால் திருமூலர்.

“ஞானத்தின் மிக்க சமயமும் நன்றன்று”

என்று கூறுகிறார். சிவஞானத்தில் உய்ப்பிக் கின்ற சைவ சமயம் ஒரு மகா சமுத்திரம். அந்த மகாசமுத்திரத்திலிருந்து எடுக்கப்பட்ட உண்மைகள் எல்லாம் பல சிறு குளங்களாக

இருக்கின்றன. உதாரணமாகச் சமுத்திரத்தி லுள்ள ஜலத்தை ஒரு கிண்ணத்தில் எடுத்தால் கிண்ணத்தில் இருக்கின்ற நீர், கிண்ணநீராக இருக்கலாம். உண்மையிலே அது சமுத்திர நீர்தான். கிண்ணமீரைத் தட்டிவிட்டால் அது மறுபடியும் சமுத்திரநீரோடேயே கலந்து விடுகிறது. அதைப்போலவே எல்லாமதங்களும் நம் சைவசமயமாகிற மகாசமுத்திரத்தின் நீர்தான். ஞானிலை வாசதெப்தியபோது எல்லாம் ஒன்றுகிவிடுகிறதைக் காணலாம்.

மேலும் இந்தச் சமயத்தைப் பின்பற்றி னால் என்னாங்கமை ஏற்படும் என்பதற்குத் திருமூலர், இந்தச் சைவசமயத்தைப் பற்றிக் கொண்டால் அதாவது ஞானத் தோணியில் ஏறிக்கொண்டால் அது “ஞானத்தின் மிக்க நன்முத்தி நல்கும்” என்று குறிப்பிட்டிருக்கிறார். நமக்கு ஓம்புலன்கள் இருக்கின்றன. ஒவ்வொரு புலனும் ஒவ்வொரு இன்பத்தைப் பெறுகிறோம். ஆன்மா எல்லையில்லாத இன்பத்தை, புலன்களினுடைய பற்றிவிருந்து விடுதலை பெற்று அடையும் சிலைக்கே முத்தி என்று பெயர். இந்த நன் முத்தியை நல்குவது சைவ சமயம். இதனை அடைந்து - ஆன்மா ஆணவ மலத்தை நீக்கி, நன்மை அடைந்து சின்றால், அதைவிட மிக்கது எதுவும் இல்லை. இதை “ஞானத்தின் மிக்கார் நரரின் மிக்காரே” என்று திருமூலர் கூறியிருப்பதனால் நன்கு நாம் அறியலாம்.

ஞானத்தையடைய பலசிலைகள் விளக்கப் பட்டிருக்கின்றன. ஆனால் சிவயோகம் ஒன்றி னால்தான் நமக்கு எல்லாவிதமான இன்பங்களும் கிடைக்கின்றன.

சிறந்த பேரின்பா சிலையை இந்த ஞானத்தினால் அடையப் பெற்றவர்களை என்ன வென்று சொல்லலாம் என்றால், அவர்களைத் தான் மனிதரில் மிக்கார் என்று சொல்லலாம் என்கின்றார் திருமூலர். மனித சப்தத்தையும் விட்டுவிடாமல் “ஞானத்தின் மிக்கார் நரரின் மிக்கார்” என்கின்றார். அவர்களை மனிதரில் ஒருவர் அல்லர் என்றுதான் சொல்லவேண்டி

யிருக்கிறது. போசைனெசெய்து பார்த்து “நரரின் மிக்கார்” என்று கூறிவிட்டார். நரரின் மிகுந்தால் என்ன ஆகிறார்கள்? சிவம் ஆகிறார்கள். சிவத்திலே லயித்து விடுகின்றார்கள். நரரின் மிக்கவர்கள் உயர்ந்து வானவர்களின் உலகத்திலே புகுகிறார்கள். அதிலேயுங்கூடப் பல படிமுறைகள் உள்ளன. அந்த அந்த மயமாக அவர்கள் ஆகிறார்கள். ஆனபடி யினால், அவர்களை இந்த உலகத்திலே இருக்கிற சிவமயம் ஆனவர்கள் என்று நாம் சொல்ல வேண்டியிருக்கிறது. இதனால் இந்த மண்ணில் இருந்துகொண்டே அவர்கள் சிவபோகத்தை அனுபவிக்கின்றார்கள் என்றும் தெரிவிக்க வேண்டியே “நரரின் மிக்கார்” என்கின்றார். ஞானத்தின் மிக்கார் நரரின் மிக்கார்; ஞானத்தை நோக்கமாகக் கொள்ள வேண்டும்.

ஞானமே சிறந்த அறைநெறி. அந்த அறைநெறியே சிவநெறி. அதை அடைந்துவிட்டால் எந்த இன்பத்தையும் அடையலாம். பேரின் பத்தைத் தட்டாமல் அது கொடுக்கும். பல தத்துவத்தின் பயனும் விளங்குகின்ற பலவகை சிலையும் நமது சைவசமயத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. நல்முத்தியை அடைகிறவர்களே சிறந்தவர்கள்; என்றாலும் அந்தந்தப் பதவிக்குத் தகுந்தந்தப்போல், மிகக் குறைந்த ஒன்றை அடைந்தவர்கள் கூடச் சைவசமயநெறியைப் பற்றலுற்று. அதிலே சிவலோக பதவியை அடைந்தவர்கள், சிவலோகத்திலே சஞ்சரிக்கிறவர்களாக இருப்பதால் அவர்களும் மண்ணுலகத்திலே சஞ்சரிக்கிறவர்களைக் காட்டி ஒம் மிக்கார் ஆவர். சாலோக பதவியை அடைந்தவர்களும் நரரின் மிக்காரேயாவர். சிவலோகத்திற்குள்ளே அடங்கி இருக்கிற ஒரு பாக்கியத்தை அவர்கள் பெற்றுவிட்டிருக்கிறார்கள் என்றால், இந்த மண் உலகத்திலே இருக்கின்ற - சஞ்சரிக்கின்ற ஏனையோரைவிட அவர்கள் சிவசாயுஜ்யம் பெற்றவர்கள் என்னலாம். ஆகையால், அவர்களை நரரின் மிக்கார் என்று சொல்லலாம். சரியை முதலீய நான் குக்கும் தர்மமாப் பீருப்பது ஞானந்தான். ஆத்ம ஞானியாப் பீருப்பவர்களும் சிவமயம் ஞானந்தான் என்பர். அதை அடைவதற்கான

சமயத்தகுதி ஞானம் அடையத் தகுதியாம். ஆகையினால், மந்திர ரூபமாக்கொண்ட தங்கிரமாகச் சமயநெறியில் நாம் நடப்போமே யானால் அது ஞானமயமாக நம்மை ஆக்கி விடும் என்ற முடிந்த முடிபை நமக்கு இந்த ஐந்தாம் தங்கிரம் சூருக்கமாகச் சொல்லுகிறது. இதற்கப்பால் அதை விஸ்தரிக்கிறூர்கள். எப்படித் திருவள்ளுவர் பத்துப்பத்துக் குறளிலே திட்டவட்டமாக நீதியைச் சொல்லிவிட்டார்களோ அப்படியே இந்த ஐந்தாங்கிரத்திலே ஞானம் என்ற விஷயத்தைத் திருமூலர் பெருமான் பத்துப் பாசுரங்களில் தெரிவித்து விடுகிறார். அதன் முதற்பாடலே வரிவரியாக இதுவரை தந்து பேசப்பட்டது.

சமய வேறுபாடுகள் பல. எல்லாச் சமயங்களும் ஒரே விஷயத்தைப் போதிக்கின்றன. யானையைத் தடவிப்பார்த்து ஒவ்வொரு அங்கந்தான் யானையினது முழு உருவம் என்று ஒவ்வொருவரும் நினைத்துப் பார்ப்பதுபோன்றது மற்றச் சமயங்களெல்லாம். சைவசமயங்களான் முழுத்தன்மையை உடையது. இதனையாவரும் மேற்கொள்வோமாக.

எனக்கு இச்சக்தரீப்பத்தில் பேசுவதற்கு அருள் செய்த ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு எனது பணிவான நன்றியைத் தெரிவித்துக்கொண்டு அமர்கிறேன்.

“ அறிவும் அடுக்கமும் அன்பும் உடனே  
பிறியா நகர்மன்னும் பேரரு ளாளன்  
குறியும் குணமும் குரைகழல் நீங்கா  
நெறியறி வார்க்கிது நீர்த்தொனி யாமே.”

“ நண்ணிய ஞானத்தின் ஞானதி நண்ணுவோன்  
புண்ணிய பாவம் கடந்த பினக்கற்றேன்  
கண்ணிய நேயம் கரைஞானம் கண்டுளோன்  
திண்ணிய சுத்தன் சிவமுத்தன் சித்தனே.”

ஆறுந்தந்திரம் :

**டாக்டர் திரு. தேவசேனுபதி அவர்கள் M. A., Ph. D.**

தத்துவத்துணைப்பேராசிரியர், சென்னைப்பல்கலைக்கழகம்.

பூஷ்-லூஷ் மகா சங்கிதானம் அவர்கட்கும், இங்குள்ள பெரியோர்கள் அனைவர்களுக்கும் என் வணக்கம். எனக்கு முன்பு பேசியவர்கள் மிக அழகாகப் பேசினார்கள். இந்த அறிஞர் கூட்டத்திலே நானும் பேசவேண்டும் என்பது திருவருள்போலும். எனக்குப் பேசக் கொடுத் திருக்கிற தலைப்பு “திருவடிப்பேறு”. காலத் தினைக்கருதியே மிகச் சருக்கமாகப் பேசலாம் என்று சினைக்கின்றேன். எல்லாக் கருத்துக் களையும் இந்தக் குறுகிய காலத்தில் எடுத்துச் சொல்வது என்பது இயலாதகாரியம். ஆகவே, முன்று நான்கு கருத்துக்களைமட்டும் சொல்லி என் உரையை முடித்துக்கொள்கிறேன்.

“திருவடிப் பேறு” என்பது ஆருவது ந்திரத்தில் இரண்டாவது பகுதி. அதாவது நருவின் திருவடிகளைப்பற்றி அடையும்பேறு.

“இசைந்தெழும் அன்பில் எழுந்த படியே பசைந்தெழும் சசரைப் பாசத்துள் ஏகச் சிவந்த குரு வந்து சென்னிகை வைக்க உவந்த குருபதம் உள்ளத் துவந்ததே”

என்று இப்பகுதியை ஆரம்பிக்கிறார் திருமூலர்.

குருவின் திருவடிப்பேறு கிடைத்த மாத்திரத்தில் அவர் தமிழ்மையை தரிசனத்தையும் மக்குக் கொடுக்கிறார் என்பதை,

“தாள்தந்த போதே தலைதந்த எம்இறை”

நன்ற வரிகளில் சொல்லுகின்றார் திருமூலர். நாளைப் பற்றிக்கொண்டால் பணிவு ஏற்படும் திறது. துன்பம் எதுவுமே ஏற்படாது. நாம் பாரோ ஒருவருக்கு அடங்கி நடப்பவர்காகவே கருதுகிறோம். ஆனால் ஞானிகள் பாருக்கும் அடங்கினவர்கள் அல்லர்; ஆனால் சங்கரனுக்கு என்றும் மீளா அடிமையான வர்கள். அவைன்த் தவிர வேறு யாருக்குமே அடங்கினவர்களாகத் தமிழை நினைக்கமாட்டார்கள் அவர்கள்.

‘திருவடிப்பேறு’

“முன்னம் அவனுடைய நாமம் கேட்டாள் மூர்த்தி அவன்னிருக்கும் வண்ணம் கேட்டாள் பின்னை அவனுடைய ஆரூர் கேட்டாள் பெயர்த்தும் அவனுக்கே பிச்சியானுள் அன்னையையும் அத்தனையும் அன்றே நீத்தாள் அகன்றாள் அகவிடத்தார் ஆசாரத்தைத் தன்னை மறந்தாள் தன்நாமம் கேட்டாள் தலைப்பட்டாள் நங்கை தலைவன் தாளே”

என்பது அப்பர் பாடல். அம்மையார், இறைவன் நாமத்தைக்கேட்டு. அவன் திருவடிக்கே ஆளாகியவாழ்வு தமிழ்நாடு அறிந்தது. ஆகவே இறைவனுடைய தாளை நாம் அடைவதால் – இறைவன் திருவடிக்கீழலை நாம் அடைவதால் நமக்குச் சிறப்பு உண்டாகும். நாம் எல்லோரும் இன்பமாக இருக்கவேண்டும் என்று விரும்புகிறோம். மூவுலகையும் கட்டி ஆனால் முடிமன்னரின் இன்பம் அதிகமா? இறைவன் திருவடிசாராந்து அவன் குடியாக வாழ்வதில் இன்பம் அதிகமா என்பதுபற்றித் திருமூலரே சொல்லியிருக்கிறார்.

“முடிமீன் ராகில்மு வுகம தாள்வர் அடிமன்னர் இன்பத் தளவில்லை கேட்கின் முடிமீன் ராய்நின்ற தேவர்கள் ஈன் குடிமீன்னராய்க்குற்ற மற்றுநின் ரூரே”

இதில் இரண்டுவிதமான மன்னர்களைப் பற்றிப்பேசுகிறார். மூவுலகமும் கட்டியாண்ட முடி மன்னர்கள் ஒருசாரார். இறைவன் திருவடிப்பேற்றை அடைந்த அடிமன்னர்கள் அதாவது குடிமன்னர்கள் மற்றொருபகுதியில் அடங்குவர்.

மூவுலகமும் கட்டி ஆள்வதாக நினைத்த முடிமன்னர்களுடைய நிலைமை என்ன ஆகி விட்டது என்பது நமக்குத் தெரியும். ஆனால் “அடிமன்னர்களாக” எத்தனையோ ஆண்டு களுக்கு முன்பு வாழ்ந்த திருமூலர்போன்ற யோகிகளுக்கெல்லாம் இந்த மாநாட்டைப் போல் பல மாநாடுகள் கூட்டி மக்கள் வாழ்த்தி

வணங்கி வருவதையும் பார்க்கிறோம். ஆகவே தான் இறைவனுடைய அடியை அடைந்த குடிமன்னர்களுடைய இன்பமே பெரிதாம் என்று திருமூலர் பேசுகின்றார். அதை நாமும் உணர்கிறோம். இறைவனின் அடி மன்னராக இருந்த பெரியோர்களைப்பற்றி நாம் பேசுகின் ரேமே தவிர, முடிமன்னர்களாக இருந்தவர்களைப்பற்றி ஒன்றும் பேசுவதில்லை. அவர்கள் பெயருங்கூட நினைவில் இல்லை. முன்னுறுதுக்கு முன்னால் அவர் வாழ்ந்தவராக இருந்தாலும் சரி, அல்லது மூவாயிரம் ஆண்டுகட்டு முன் வசித்தவராக இருந்தாலும் சரி, இறைவன் அடியைச்சேர்ந்த அடிமன்னராக இருந்தவர்களை இன்றைக்கும் பாராட்டுகிறோம். 'கழலார் கமலத் திருவடி என்னும் ஸிழல்சேரப் பெற்றேன்' என்று திருமூலர் சொல்கிறார். எதற்கு ஸிழல்வேண்டும்? ஸிழல் அருமையாருக்கும் தெரிவித்தில்லை. வெயிலில் கண்டப் படும்போதுதான் ஸிழின் அருமை தெரியும் என்று சொல்லக் கேட்டிருக்கிறோம். ஸிழல் அருமை வெயிலில் தெரிவதுபோலவேதான் ஈசன் திருவடி ஸிழின் அருமையும். அந்த ஸிழின் அருமையை உலகத்திலே உணர்கிற அறிவு அரிதாக இருக்கின்றது. ஞானிகள் உணர்வார்.

" கழலார் கமலத் திருவடி என்னும் நிழல்சேரப் பெற்றேன் நெடுமால் அறியா அழல்சேரும் அங்கியுள் ஆதிப் பிரானும் குழல்சேரும் இன்னுயிர்க் கூடும் குலைத்ததே "

என்பது திருமந்திரம்.

எல்லாப் பொருளுக்கும் உள்ளே நெருப் பாகக் கூடுகிறதன்மையைத் தணிக்கவல்லவன்

இறைவன் ஒருவனேதான். எந்த நெருப்புக் கும் விபத்தை உண்டாக்குகிறவன் இறைவன்: அவன் நமக்குக் குளிர்ச்சியைத் தருகிறார். அவன் திருவடிபற்றி திரு உருவைப் பார்க்கிறோம். இப்படிவாக்கு நமக்கு அன்றூடவாழ்வில் நன்மை ஏற்படுகிறது என்பதைப் பார்க்கிறோமே அதுதான் அறிவு. இறைவனுடைய திருவடியை அடைந்தவர்கள், புலன்வழிப் போகுதலினின்று விடுபடுகிறார்கள். புலன்களை இறைவன் வழியாகச் செலுத்தினால் மெய்த் தேன் அடையலாம். திருவடித் தாமரையை அடையலாம். சாதாரணமாக நாம் அருந்துகின்ற தாமரைத்தேன் எப்பொழுதும் ஸிலைத்த இனிமையைத் தருவது அல்ல. இறைவன் திருவடித் தாமரைத்தேன் அப்படியல்ல; ஸிலையான இன்பத்தைத் தரும்.

" மெய்த்தேன் அறிந்தேனவ் வேதத்தின் அந்தமே "

என்று சொல்கிறார் திருமூலர்.

" திருவடி ஞானம் சிவமாக்கு விக்கும் திருவடி ஞானம் சிவலோகம் சேர்க்கும் திருவடி ஞானம் சிறைமலம் மீட்கும் திருவடி ஞானமே திண்சித்தி முத்தியே "

திருவடிஞானம் மலத்திலிருந்து ஆன்மாக்களை மீட்கும்; மீட்பதோடு சிவலோகத்திலேயும் சேர்க்கிறது; சிவமேயாக ஆக்குகிறது.

இப்படியாக நம் திருமூலர் பெருமான் "திருவடிப்பேறு" என்பதுபற்றிப் பதினைந்து திருப்பாடல்கள் சொல்கிறார். இறுதித் திருப்பாடலைமட்டும் சொல்லி முடித்துக்கொள்ளாகின்றேன். பூி - ல - பூி குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு அமர்கிறேன்.

" மந்திர மாவதும் மாமருந் தாவதும் தந்திர மாவதும் தானங்க ளாவதும் சந்தர மாவதும் தூய்நெறி யாவதும் எந்தை பிரான்தன் இனையடி தானே "

## முன்றும்நாள் பேரூரைகள்

தலைமையுரை :

பன்மொழிப்புலவர்

திரு. தே. பொ. மீனுட்சிசுந்தரம்பிள்ளை அவர்கள் M.A., B.L., M.O.L.  
தமிழ்ப்பேராசிரியர், அரசினர்கல்லூரி, சென்னை.

பூால்-பூா குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் திருவடிக் கமலங்களுக்கு வணக்கம். இந்த மாநாட்டிற்கு வந்திருக்கிற அறிஞர்களுக்கும் என்னுடைய வணக்கம் உரியதாகுக.

இந்த நாள் ஒரு நல்ல நாள் என்று கருதுகிறேன். இங்கு வராதிருந்தால் என்னென்ன எண்ணங்கள் என்னி இருப்பேனே என்று நினைத்துப் பார்த்து, இந்தத் தமிழ் நாட்டின் தலைசிறந்த ஓர் பேரறிஞர்-நமக்கு வழிகாட்டி-முனிபுங்கவர் இவ்வாறெல்லாம் திகழ்ந்த ஒரு பெரியோரது திருப்பெயரைச் சொல்லி, அவருடைய சொற்களை அறிந்தோ அறியாதோ பேசி, அதில் இருக்கிற கருத்துக்களில் ஈடுபட ஒருவாய்ப்புக் கொடுத்த குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு அடியேன் என்ன கைம்மாறும் செய்ய முடியாது.

ஒன்றுமட்டும் என் மனத்தை உறுத்துகிறது. திருமங்கிரத்திலே ஒரு அடியைக்கூட பாராத நிலையில், இந்தப் பெருங்கூட்டத்திலே தலைமைவகித்துப் பேச வந்து விட்டேனே என்று உள்ளம் என்னைப்பார்த்துச் சிரிக்கிறது.

ஆனால், தமிழை - தமிழ்ப்பண்பாட்டை-தமிழன் தான் வாழ்ந்த காலத்தே தேடிவைத்த புதைபொருளைக் காத்த ஒரு இடத்தில் நிற்கின்றேன் என்ற இறுமாப்பு இப்பொழுது என்னிடத்தில் இருக்கிறது.

நால்வர் முதலியோர் பாடி உலகத்தை உய்வித்த காலம் ஒன்று. அந்த வீர எழுச்சியிலே தமிழ்நாடு ஒரு புதிய உயிர் பெற்று, வீரம் பெற்று, ஆற்றல்பெற்று, அறிவு பெற்று,

செல்வம் பெற்று, அத்தனையையும் தாமே அடைந்து வாழுவேண்டும் என்று மயங்கி விடாமல் அவைகளை இந்த உலகம் எல்லாம் வாரி இறைக்கவேண்டும் என்ற ஆசையில் சோழ அரசர்கள் இந்த நாட்டிலே வானை அளாவிய கோவில்கள் பற்பல கண்டார்கள். தஞ்சை பெரியகோவில் கண்களை எல்லாம், கருத்தை எல்லாம் கவர்ந்து இருக்கின்றன. அப்படி ஒங்கி உயர்ந்தது அவர்கள் உள்ளனம்.

ஆனால், இங்குமட்டும் அவர்களுடைய அறிவு வெள்ளம், செல்வ வெள்ளம் அணையிட்டுத் தேங்கிவிடவில்லை. கீழ்த்திசைகளுக்கும் சென்றன. கீழ்த்திவகளிலும் அவர்கள் கண்ட உண்மைகள் பறப்பப்பட்டன. தமிழர்கள் கண்ட நாகரிகம், தமிழர்கள் கண்ட நம் பண்பாடு, வடதின்தியா கண்ணேசிவரையிலும் பரவி இருந்தது.

அந்தக் கண்ணேசிநாட்டில் நம் தமிழர்களுடைய வளப்பம் கொழித்துக் கிடந்தது. எதற்காக மன்னன் சென்றுள்ள என எண்ணிப் பார்ப்போமானால் ஓர் ஐயம் தோன்றுவது உண்டு. அந்தக் காலத்திற்குள் கழனி முகமது முதலியவர்கள், இந்த நாட்டின் மேல் படையெடுத்து இந்த நாட்டின் பண்பாட்டை - இந்த நாட்டின் செல்வத்தை அடக்கி ஒடுக்கி நொறுக்கி அழிக்க முற்பட்டார்கள். அதைத் தடுக்க நமது ராஜேந்திரன் - கங்கை கொண்ட சோழப் பேரரசன், கங்கை வரை சென்று, கோரி முகமதைக் கண்ணேசியையிட்டு ஒட்டி விட்டு ஆட்சியையும் கைப்பற்றிக்கொண்டான். ஆகவே, இந்தச் சோழப் பேரரச தன்னுடைய பண்பாட்டினை வட நாட்டிலும்

பரப்பிற்று. அது எப்பொழுது குன்றியதோ, அப்பொழுதே இந்திய நாட்டின் பண்பாடு-கலாசாரம் மழுங்கிப்போயிற்று. அதன்பயனாக ஒரு பெரியவெள்ளம். அது தென்னாடுவரை-கன்யா குமரிவரை ஓடியது. கேள்விப்பட்ட வர்கள் அஞ்சி ஓடினார்கள். நால்களைப் புதைத்துவைத்தார்கள். இங்நாட்டின் அறிவுச் செல்வம் செல்லாக்கப்பட்டதோடு மட்டுமல்லாமல் - காப்பாற்றுவார் இல்லாமல் மழுங்கத் தலைப்பட்டது. அந்த வேளையிலே மக்களுக்கு உறுதி கொடுப்பதாயிருக்கின்ற ஒரு இயக்கம் தோன்றியது. மைகுர் முதலிய நாடுகளிலே அந்த இயக்கத்தின் எண்ணம் மிக வேறான் நிலைமே எழுந்தது. அதுதான் எல்லா மக்களிடத்திலும் ஆண்டவன் குடிகொண்டிருக்கிறான்னன்பது.

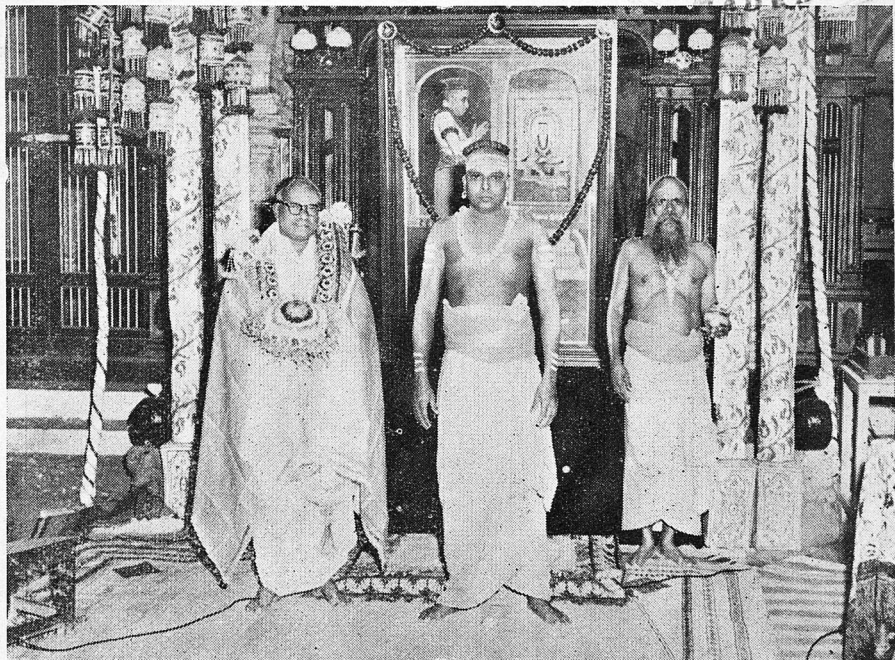
மேலிருந்துவந்த ஒரு பெரிய வெள்ளத் தால் மக்களுக்கு மக்கள் வேற்றுமை இல்லை; எல்லோரும் ஆண்டவனுடைய புதல்வர்கள் என்ற எண்ணம் வற்புறுத்தப்பட்டது. இந்தக் கருத்து, பல மக்களைக் கவர்ந்தது. அதற்கு அடுத்தாற்போல, மக்களிடம் வேற்றுமை இல்லை; எங்கும் ஆண்டவன் இருக்கின்றன, எல்லா உபிரிகளையும் ஆண்டவனுகப் பார்க்க வேண்டும் என்று சொல்லிவந்தவர்கள் பெரிய போரில் ஈடுபட்டார்கள். அவர்களைப் பெரும் தபசிகள் என்று சொல்லமுடியவில்லை. அரசர் களேதான்; எந்த அடியார்களும் அல்ல. எத் தனியோ கீழானங்கையில் இருக்கின்றவர்கள், ஏழைகள், எளியவர்கள், பெண்கள் இவர்களென்றாம் ஆண்டவைனே எங்கும் காணுகிற சிலையை உண்டுபண்ணுவதற்கு முயற்சி செய்தார்கள். தங்களால் இயன்ற அளவு பிறருக்குக் கொடுக்கின்ற தியாகிகள், அவர்களேல்லாம் தமிழ்லும் உயர்ந்தவர்களாக காணப்படுகிறார்கள். இப்படி, நடமாடுங்கோயில் என்று திருமூலர் சொல்வதுபோல் உலகத்திலே இருக்கிற நடமாடுங்கோயிலாகிய உயிர்களைக்கண்டு, தொண்டு செய்வதே சிறந்த கடவுட்பணி என்றும், நம்பிக்கைதான் ஆணிவேர் என்றும் அவர்கள் சொல்லிவிட்டார்கள். இதுகாரணமாகத் தமிழ்நாட்டிலே ஒரு புதிய சமுதாயம்; ஒரு புதிய எழுச்சி தோன்றியது. அதற்குக்

காரணம் நம்முடைய பெரிய புராணம் என்பதை நினைப்பூட்டிக்கொள்ள விரும்புகிறேன். அதுகாரணமாக எழுந்த ஒரு பெரிய சமய வெள்ளம், முடிவிலே விழுயங்கர சாம்ராஜ்யமாக எழுந்து, அது பலாள் வரையிலும் வடக்கே இருந்துவந்த வெள்ளத்தைத் தடுத்து நின்றது. ஆனால் அதுவும் சிருஷ்ணதேவராயர் மறைந்த பிறகு வட வெள்ளத்தில் ஆழந்து மறைந்தது.

இப்படி தத்தளித்துக் குன்றுகிற சிலையில் நமது தமிழைக் காப்பதற்கு - தமிழ்ப் பண்பாட்டை உயர்விப்பதற்குப் பல சிற்றரசர்கள் தோன்றி இருக்கலாம். ஆனால், அந்தச் சிற்றரசர்கள் எல்லாம் தங்களுடைய சுயநல சிலையை அடியோடு மறக்க முடியாத சிலையில் இருந்தார்கள். ஆனால், தன்னலம் அற்றவர்களாக - அரசியலில் யாதொரு தொடர்பும் இல்லாதவர்களாக இருக்கக்கூடிய ஒரு கூட்டம் எழுதல் வேண்டும். அந்தக் கூட்டம் ஒன்றுதான் நம் தமிழைக் காத்தல் கூடும்; தமிழ்ப் பண்பாட்டைக் காப்பாற்றக்கூடும் என்று ஆண்டவன் திருவுள்ளத்தில் எழுந்தது.

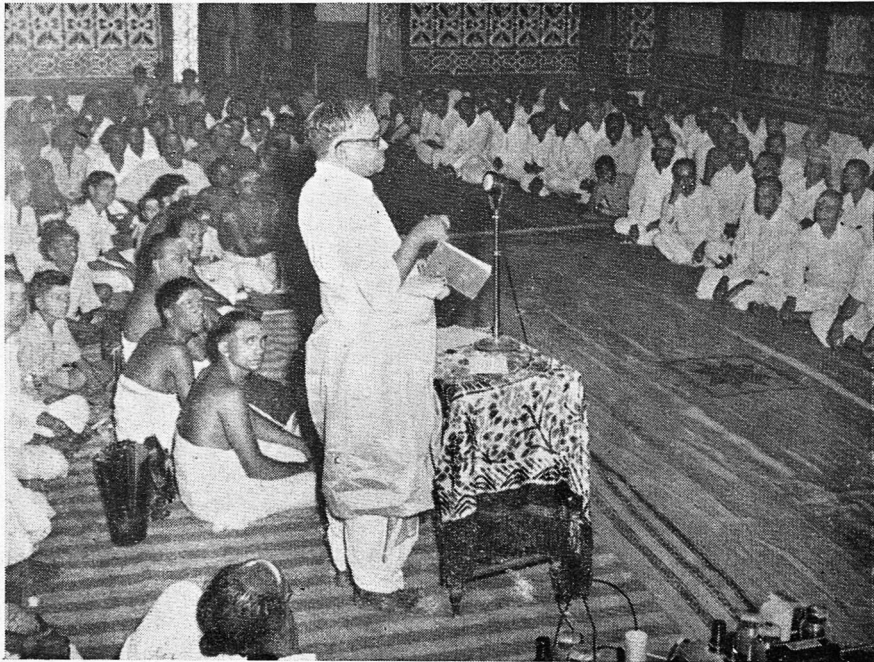
சிருஷ்ணதேவராயர் ஆட்சிக்கு முன்னால் ஆண்டவன் திருவருளால் இங்கே நாம் கூடியிருக்கின்ற திருமடத்தை சிலைநாட்டிய பெரியோரை எண்ணுங்கள். அவர்கள் இந்தியா அதிலும் சிறப்பாகத் தமிழ்நாடு தன் உரிமையற்று, வாடி வதங்கிய காலத்தில் தமிழையும், தமிழ்ப்பண்பாட்டையும், தமிழ்க்கடவுளையும் திருவருட்டுணையால் காத்துவந்திருக்கிறார்கள். தமிழ் காத்த இடத்திலே இன்று நாம் தமிழ்பேசுகிறோம்; படிக்கிறோம். இந்த சிலையத்திலே இதுவரை தொண்டுபுரிந்து சைவ ஒளி பரப்பிவந்த அருளாளர்களை நாம் எண்ணுகிற போது நம்மையும் அறியாமல் ஒரு இன்பாந்தான் தோன்றுகிறது. இன்பம் மட்டுமல்ல, ஒரு செருக்குங்கூட. எனவே, நாம் நம் முடைய நாட்டின் வரலாற்றை ஒரு சிறிது ஆழந்து பார்க்கும்போது ஒரு தெய்வீகத் திருவருள் ஓடிக்கொண்டே இருக்கிறது; இயக்கிக் கொண்டே இருக்கிறது என்பதைக் காண்கின்றோம். இனி நம்முடைய உரிமைபெற்ற

CUNNEMARA PUBLIC LIBRARY  
12 FEB 1957  
MADRAS



ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்திரானம் அவர்கள்  
முன்றும்நாள் விழாத்தலைவர் திரு. தெ. பொ. மீனாட்சிசுந்தரம்பிள்ளை அவர்களுக்கு  
ஆசி அருந்தல்.

COVEMARA PUBLIC LIBRARY  
12 FEB 1957



முன்றும் நாள்விழாவில் தலைவர் தலைமையுரை நிகழ்த்துதல்.

இந்தியா, தன் உரிமைபெற்றபோது அதற்கு ஒரு செங்கோலைக் கொடுக்கவும் இந்தத் திருமடங்தானே முன்வந்தது? ஆகையால் பழைய பரம்பரை ஆண்டவன் அருளால் விளங்குகிறது. ஒரு வெள்ளம் இவ்வாறு ஒடிக்கொண்டிருக்கிறது. அது சிலைத்துறின்று எங்குமே பரவி, உலகெங்கும் அந்தப் பழைய தமிழ்ப் பண்பாட்டிலே “ஒருவனே தெய்வம் ஒன்றே குலம்” என்ற அந்த உயர்ந்த நெறியை உலகெல்லாம் பரப்பி உலகத்திற்கெல்லாம் வழிகாட்டி, வருவதாகும்.

இந்தத் திருமங்கிரம் என்ற நூல் எனக்கு விளங்காத ஒரு நூல். இருந்தாலும் கை தட்ட வேண்டியவன் ராமனாக இருக்கவேண்டும் என்பதில்லை. ராமனாக வேறொருவன் மேடையில் நடிப்பான். ராமனாக நடிப்பவனுக்கு உண்மை ராமனுக்கு அமையப்பெற்ற குண நலங்களெல்லாம் - பண்பாடுகளெல்லாம் அவனிடத்தில் இருக்கவேண்டும் என்பதுமில்லை. அவன் ராமனாக நடிக்க மேடைக்கு வந்தவன் தான். அதைப்போலவே இம்மாநாட்டுக்குத் தலைமை தாங்கித் திருமங்கிரம் தெரிந்தவன் போல நான் இங்கு நடிக்க வந்திருக்கிறேன்.

திருமங்கிரத்தில் பல பாடல்கள் இருக்கின்றன. முழுவதும் விளங்கவில்லையென்றால் அது முழுப்பொய்தான். ஏதோ சிறிது விளங்குகிறது. விளங்காத பகுதிகளைக் காணும்போது விளங்குகின்ற பகுதிக்குக்கூட வேறுபொருள் இருக்குமோ என்ற அச்சம் உண்டாகின்றது. இன்று மாநாட்டின் மூன்றும் நாள் : திருமங்கிரத்தின் இறுதி மூன்று தந்திரங்களைப்பற்றி மூன்று அறிஞர்கள் பேசவேண்டியிருக்கிறது.

திருமங்கிரம் மூவாயிரம் என்பது எல்லாக் குழந்தைகளுக்கும் தெரியும். இது நம் தமிழ் நாட்டின் நல்லகாலம். ஆனால், மூவாயிரத்துக்கு மேலும் பல பாடல்கள் இருக்கின்றன. திருமங்கிரம் மூவாயிரமானால் மூவாயிரத்துக்கும் மேலாகவுள்ள பாடல்களையார் பாடினார்கள்? அப்படியானால் என்னென்னபாடல்கள்? முறைப்படிபாடியவற்றே எவை இடையே நுழைந்தவை? என்று கேட்கலாம்.

திருமூலரால் எழுதப்பட்ட பல பாடல்கள் அழிந்துபோய்விட்டன என்று சொல்லப்படுவதால், இடையீலேயே பல பாடல்கள் நுழைக்கப்பட்டிருக்கக்கூடும். இதைப்பற்றி ஆராய்ச்சிசெய்ய இத்துறைசை ஆதீனத்தார் முயற்சிசெய்ய முன்வந்துள்ளார்கள்.

சுந்தரமூர்த்திசுவாமிகள் பாடிய திருத்தொண்டத் தொகையில், திருமூலரைப்பற்றிக் குறிப்பிடப்பட்டிருப்பதால், சுந்தரமூர்த்திக்கு முன்னே வாழ்ந்தவராக இருக்கவேண்டுமென்பதில் ஒயயில்லை. மூவாயிரம் ஆண்டுகள் திருமூலர் வாழ்ந்திருந்தார் என்பதை ஒப்புக்கொள்ளாதவர்களுங்கூட. சுந்தரமூர்த்திகள் காலத்திற்கு முன் வாழ்ந்தவர் திருமூலர் என்பதை ஒப்புக்கொள்ளவேண்டும். வரலாற்று ஆசிரியர்கள் ஏழாவது நூற்றுண்டின் பிறபகுதியில் வாழ்ந்தவர் திருமூலர் என்கிறார்கள்.

தமிழர்களுடைய நூல்களில் மிக மிகப் பழமையான நூலாக இருப்பது திருமங்கிரம். மங்கிரம் என்பதற்கு எத்தனைபோ பொருள்கள் உண்டு. என்னென்னவோ பொருளில் அந்தச்சொல்லை நாம் வழங்குகிறோம். மங்கிரம் என்பதற்கு.

“நிறைமொழி மாந்தர் பெருமை நிலத்து மறைமொழி காட்டிவிடும்”

என்பதாகத் திருக்குறளிலே விளக்கம் கொடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. திருமூலர் சிவநெறியிலே சின்று சிவபோகத்தின்பயிற்சியினாலே தாம் பெற்ற இன்ப அனுபவத்தையெல்லாம், மங்கிரங்களாக எடுத்துச் சொல்லுகின்றார். இவை வெறும் ஏட்டுச்சரைக்காய் அல்ல; அவர் கூறுகின்ற நெறிகளின்படி நாம் சென்றால் அவர் பெற்ற அதே அனுபவங்களை நாமும் பெற முடியும் என்பதை அந்த நூலின் பெயராகிய திருமங்கிரம் என்பதே நமக்கு நன்கு எடுத்துக்காட்டுகின்றது.

திருமங்கிரம் ஏதோ ஒருநாளிலே கண்டு சொல்லியது அல்ல. ஒவ்வொரு பாட்டையும் சொல்லவேண்டுமானால், ஆழ்ந்த பரவசத்தில்

ஓர் ஆண்டு தினோத்துத் தினோத்துக் காண வேண்டும். கண்டபோது ஒரு வெள்ளாமிட்டு சில நான்கு அடிகளாகப் பொங்கி வரும். இப்பாட்டு ஒருநாளிலே எழுதியது அல்ல. மிக விரைவாக எழுதியதும் அல்ல. ஆற அமர, ஆராப்பாது சொல்லமாட்டாத பேரின்பத்திலே ஹாறி உறி, அதன்பலனுக உலகத்தையும் உய் விக்கவேண்டும் என்ற கருணைகூர்ந்த உள்ளத் திவிருந்து பாட்டாகப் பொங்கி வழிந்தது. இப்படி ஆண்டுக்கு ஒன்றாகப் பாடியதாக இருக்கவேண்டும். மூவாயிரம் பாடல் உண்டு என்றால் அதனை எழுத மூவாயிரம் ஆண்டு தவம் இருக்கவேண்டும். இந்தக் கதையை நாம் நம்பினாலும்சரி நம்பாமற்போனாலும்சரி எழுச்சி அப்படி உள்ளத்திலே தோன்றியது. உள்ளக் கிறுக்கினால் வருவது அல்ல. ஆனந்த அனுபவத்திலே தினோக்கிறபோது, எழுகின்ற ஓர் அன்புப் பெருக்காகும் இது. அப்படிச் சொல்லிய அவர் எங்கிருந்து வந்தார்? என்ன அவர்களுடைய எண்ணம்? சிவத்தொடர்பு இல்லாதவர் சொல்லியிருக்கக்கூடுமா? என்று பல கேள்விகள் உள்ளத்தில் எழும்.

காஷ்மீருக்கும் தென்னாட்டுக்கும் உள்ள தொடர்பு விளக்கமுடியாத தொடர்பு, உலக அரங்கிலே காஷ்மீருக்கும் இந்தியாவுக்குமுள்ள தொடர்பு பலபேருக்குத் தலைவரியாக இருக்கிறது. இறைச்சி என்று தொல்காப்பியத்தில் பேசப்படுகிறது. தொனி என்று சொல்வோம். தொனிபற்றிக்கூறும் நூல் அலங்கார சாஸ்திரத்தில் மிகச் சிறந்ததாயிருக்கிற உண்மையை உலகுக்கு எடுத்து விளக்குகிறது. அதாவது ஒன்பதாவது நூற்றுண்டிலே அதற்கு முன் அது எழுந்தது. தொல்காப்பியமும் தொனி யைப்பற்றிச் சொல்கிறது.

அந்தத் தொனிக்கொள்கை தமிழ்நாட்டிலே ஏதோ ஒரு மூலையிலே இருக்கின்றது. அதற்கும் பலநூற்றுண்டுகள் முன்பு ஒரு நூல் விளக்குகிறதென்றால் அது ஒரு வியப்பாகும். காஷ்மீர சைவத்திற்கும் தென்னாட்டுச் சைவத் திற்கும் என்ன தொடர்பு? ராஜேந்திரன் படை எடுத்துச் சென்று கந்கைக்கரையிலே இருந்து

சிவனடியார்களைக் கொண்டுவந்தான். அவர் களுடைய விக்ரகங்களைச் சில கோயில்களிலே நாம் காண்கின்றோம். ஆகையால் கெளடாட்டிலே இருந்த சைவத்திற்கும் இங்ஙாட்டுச் சைவத்திற்கும் ஏதோ ஒரு வகையாகத் தொடர்பு இருந்திருக்கிறது. இவையெல்லாம் எந்த வகையாக இருந்தது? இவற்றினுடைய தொடர்பு என்ன? காஷ்மீர சைவத்தின் தரிசனம் தான் இங்கே வந்தது என்று சொன்னால் ஒத்துக்கொள்ள முடியாது. காலம் ரொம்ப முன்னே போகின்றது. அந்த நூல் அங்கேயிருந்து வந்தது என்பதால் வெறுக்க இல்லை. கயிலையில் தொடர்பு உடைய ஒருவர் திருமந்திரத்தைப் பாடியதுபோல் தோன்றுகின்றது.

உலகத்திலே இருக்கிற ஏழை எளியவர்கள் ஜாதியால் உயர்ந்தவர்கள் தாழ்ந்தவர் ஆகிய எல்லோருக்கும் வேண்டிய உண்மைகள் இங்நூலில் விளங்குகின்றமையாலே - தாயின்மடியிலே இருந்து பால் உண்டு கொஞ்சிய செங்கமிழ்ப்பாடல்களால் ஆனமையாலே இந்த அரிய பெரிய நூலைப் பாடியவர் சிவபெருமா ஞேடு தொடர்புடையவராகவேண்டும்.

சிவகண்மாக இருந்து, அகத்தியரோடு ஒத்து நிற்கின்ற தவமனிதராய் இருந்தாலும், பேராசிரியராயிருந்தாலும் அவர் மீண்டும் என எண்ணுகிறது இந்நூலைப்படிக்கின்றவர் களுடைய உள்ளம். அப்படித்தான் அவரும் வந்திருக்கிறார். அந்தக்கதையின்உண்மையைச் சொல்ல வரவில்லை. நம்முடைய உள்ளத்திலே இப்படி இருக்கவேண்டும் என்று தோன்றுகிறது. இதைப் பாடியவர் ஒரு ஏழை இடையர் என்ற உண்மையை இந்த உலகத்திலே காண்கின்றோம்.

மூவாயிரம் ஆண்டுகள் தவம் இருந்து தான் இதை ஒவ்வொரு ஆண்டுக்கு ஒன்றாகப் பாடியிருக்கவேண்டுமென்று தோன்றுகிறது. பொருளாழும் உடையவை. ஒவ்வொரு பாட்டிலும் இருக்கின்ற உண்மைகள் ஏழை

மக்களுக்கு விளங்காது. ஏழை இடையனும் அறிந்துகொள்ள முடியாது என்று சொல்ல வாம். இப்படிப்பாடிய பாடல்களைப்பார்க்கும் போதுதான் விளங்காத பாடல்கள் உண்மை பிலேயே விளங்காத பாடல்களாக இருக்க முடியுமா என்று எனக்கு எண்மை தோன்றி யது. ஏழை எளியவர்களுக்குப் புரியாத பாடல்களைத் திருமூலர் பாடியிருப்பாரா என எண்ணவேண்டி இருக்கின்றது. ஆகையால் மேலும் மேலும் இதனை ஆராயவேண்டியிருக்கிறது. இந்த நாட்டிலே இருக்கிற சுவடிகளைக் கொண்டுவந்து ஒருமுகமாகச் சேர்த்து அதில் இருக்கிற பாடங்களைப் பார்ப்போமா னால் அந்தப் பாடல்கள் இவ்வளவு அறிய முடியாததான் பாடல்களாக இருக்கமாட்டா: எல்லாம் அறியக்கூடியவைகளே என்று ஒரு எண்மை தோன்றுகிறது. எத்தனையோ பாடல் சொன்னவுடனே விளங்குகிறது. ஆனால் சில பாடல்கள் இப்படி விளங்காது இருப்பதற்குக் காரணம் திருமூலரைப்போல அப்படி பாடல் பாடத் தெரியாதவர்கள் இதிலே நுழைத்ததாக இருக்கலாம். பாடபேதங்கள் நமக்குத் திருப்பிக் கிடைக்கின்ற ஒரு பெரும் பொறுப்பு இந்த சிலையம் ஒப்புக்கொள்ளுமானால் அதை விடத் தயிழ்மக்களை உய்விக்கும் வழி வேறு ஒன்றும் இருக்கவே முடியாது.

இந்தத்திருமாந்திரத்தைப் பல ஆசிரியர்கள் எடுத்து வழங்கியிருக்கின்றார்கள். அதற்குப் பொருளாங்கூட ஆங்காங்கு சொல்லியிருக்கின்றார்கள். அவற்றையெல்லாம் தேடித் தொகுப் போமானால் நல்ல நூல் நமக்குக் கிடைப்ப தோடுமட்டுமல்லாமல் நல்லதற்கும் நமக்குக் கிடைக்கும். சில பழைய உரைப்பகுதிகள் இப்பொழுது புத்தகமாக இவ்வாதீனத்தின் சார்பில் வெளிவாங்கிருக்கின்றன. இத்தகைய தொண்டு தொடர்ந்து சிகிமுமானால் மிகச் சிறப்பாக இருக்கும்.

திருமாந்திரத்திலுள்ள பலபகுதிகள் எளிய தமிழ்மொழியில்குழங்கத்தைகளுக்குங்கூட நன்கு புரியக்கூடிய நடையில் அமைந்திருக்கின்றன. ஆகவே தமிழ்மொழியை வளர்க்கவேண்டும்; தமிழ்ப்பண்பாட்டைப் பின்பற்றவேண்டும்; தமிழன் கண்ட பல உண்மைகளை அறிந்து கொள்ளவேண்டும் என்ற அவா பெருகித் தினைத்துவரும் இந்தக்காலத்தில் திருமாந்திரம் பெரும் அளவில் பரப்பப்படவேண்டுவது மிக அவசியமே. அந்த முறையில் இத்திருமாந்திரமாநாட்டைக் கூட்டிய குருமகா சங்சிதானம் அவர்கள் பெருங்கருணைக்கு நன்றி தெரிவித்துக்கொண்டு தலைமையுரையை முடித்துக்கொள்கிறேன்.

“போற்றிசெய் அந்தன் கயிலைப் பொருப்பனை  
நாற்றிசைக் கும்நடு வாய்நின்ற நம்பனைக்  
காற்றிசைக் கும்கமழ் ஆக்கையைக் கைக்கொண்டு  
கூற்றுதைத் தான்றன்னைக் கூறிநின் றுய்மினே.”

ஏழாந்தந்திரம் :

திரு. கி. வா. ஜகந்நாதன் அவர்கள் M. A.,

ஆசிரியர் 'கலைமகள்', சென்னை.

ஞானச்செங்கோல் செலுத்தியருளி, இந்த ஆதீனத்தை நன்கு பரிபாலித்து வருகின்ற குருமாசங்கிதானம் அவர்கள் து திருவடிக்கு வணக்கம்பூரிந்து, இங்கு எழுந்தருளி இருக்கிற அடியார் கூட்டத்திற்கும், மற்றைய அன்பர் களுக்கும் நமஸ்காரம் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

திருமந்திர மாநாட்டின் முன்றுவதுநாள் விழாவிலே எனக்கும் ஓரிடம் கொடுத்துப் பேசுவதற்குப் பணித்த திருவருளுக்கும், அத் திருவருளின் உருவாக விளங்குகின்ற குருமாசங்கிதானத்தின் திருவடிக் கமலங்களுக்கும் மீண்டும் நன்றியறிதலோடு வணக்கம் தெரிவித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

தலைவர் அவர்கள் முன்னுரையில் பேசிய போது, ஒரு அழகான கருத்தை அதாவது கயிலையில் பிறந்த ஓளி நம் தமிழ்நாட்டிலே இடையன் ஒருவத்தில் புகுந்து உபதேசம் செய்தது என்று சொன்னார்கள். நமது பாரத நாட்டில் இதற்குவேண்டிய ஒற்றுமை உண்டு. கயிலையில் பிறந்த ஓளி இடையன் உடலில் புகுந்து உபதேசம் செய்ததைப் போலவே, வைகுந்தத்தில் தோன்றிய ஓளி இடையர் குலத்தில் பிறந்து கீதோபதேசம் செய்தது. இது இதோபதேசம். அது கீதோபதேசம். ஆக நம்சிலையில் இறங்கிவங்கு செய்கின்ற உபதேசங்கான பலருக்கும் பயன்படும் என்பதான் திருவருட் குறிப்பை இந்த அரிய சிகழ்ச்சிகள் காட்டுகின்றன.

திருமூலர் திருமந்திரத்தில் ஓன்பது தங்கிரங்கள் உண்டு. ஏழாவது தங்கிரத்தின் முப்பத் தெட்டாவது பகுதி இதோபதேசம், இந்த இறுதிப் பகுதியில் இருபது பாடல்கள் இருக்கின்றன. இந்த இதோபதேசத்தைப் பார்க்கும் போது மற்றொருநீணவு உண்டாகிறது.

‘இதோபதேசம்’

தமிழில் நல்ல உபதேசங்களைச் செய்கின்ற தன்மை கதை நூல்களுக்கு உண்டு. அதற்குப் பஞ்சதங்கிரம் என்று பெயர். அதை வேறு வழியில் செய்கின்ற ஒரு நூல் இதோபதேசம். நவதங்கிரத்தில் ஒரு உபதேசம் இருக்கின்றது. இவற்றில் பஞ்ச தங்கிரம் சிறந்த தொரு உபதேசமாக நம் நாட்டில் இன்றும் திகழ்ந்து வருகின்றது.

இனி, எடுத்துக் கொண்ட பொருளைப் பற்றிச் சற்று ஆராய்வோம். இருபது பாடல்களில் செய்யப்படுகிற இதோபதேசம் என்ன? ‘இத் உபதேசம்’ அதாவது நன்மையைச் சொல்வது. மக்களுக்கு இன்பத்தைத் தருகின்றது எதுவோ அதனை- உயிருக்கு இன்பத்தைத் தருகின்றது எதுவோ அதனை உரைக்கின்ற நல்லுரையே இதோபதேசம்.

மக்களுக்கு நன்மையாவது யாது? ஒரு வன் நீர் வேட்கையினால் வாய்வறண்டு உலர்த்தவிக்கிறுன். நாக்கு அண்ணத்தோடு ஒட்டிக் கொள்ளுகின்றது. அவனுக்கு இதோபதேசம் எது? அவனுக்கு இன்பம் தருவது எது? அவனிடத்தில் உள்ள நீர்வேட்கையாகின்ற துண்பத்தைப் போக்குவதே இன்பம். அவனுக்கு ஒரு மீண்டும் குளிர்ந்த நீர் கொடுத்து உதவினால் அது அவனுக்கு மிக இன்பமாகும். ஆகவே இன்பம் உண்டாவதற்கு முன்னாலே இருக்கின்ற துண்பத்தை நீக்குவதே இன்பத்தின் திருவாசல் என்று சொல்லலாம்.

மனித வாழ்க்கையில் நமக்கு உண்டாகக் கூடிய துண்பங்கள் பல. நோயால் துண்பம்; வறுமையால் துண்பம்; உடம்பைச் சார்ந்தன இவை. மனதைப்பற்றிய பல கவலைகள். இத்தனைகவலைகட்கும் மூலகாரணம் மனிதப் பிறவி. இந்த உடம்பு பிறவியை எடுத்திருக்கின்றது. இப்பிறவியை நாம் இறப்பினாலே

தொலைக்கிழும். ஆகவே எல்லா வகையான துன்பங்களையும்விட மிகப் பெரிய துன்பத் தைச் சாவு சாவு என்று சொல்லுவார்கள். திருவள்ளுவருங்கூட “சாதவின் இன்னத்து இல்லை” என்கிறார். மனிதனுக்குப் பெரிய துன்பம் சாகும் துன்பந்தான். சாகுந்துன்பம் உலகத்தில் பிறந்ததினால் உண்டாகிறது.

பிறப்பே ஒரு துன்பம். பிறந்தவுடன் மற்றிருக்கும் துன்பம் காத்து சிற்கிறது. பிறந்த உடம்புகளைல்லாம் இறக்கின்றன என்பதே அது. ஆகவே எல்லாத் துன்பங்களுக்கும் மூலகாரணமாயிருக்கின்ற ‘பிறப்பு, இறப்பு’ ஆகிய இரண்டு துன்பங்களும் நீங்கினால்தான் நமக்கு இதம் உண்டாகும்.

இந்த இதம் வேண்டுமானால் நாம் என்ன செய்ய வேண்டும் என்பதைத்தான் இந்த இருபது பாடல்களில் திருமந்திர ஆசிரியர் சொல்லுகிறார். இந்த இருபது பாடல்களுக்கும் ஒரு தலைப்பு; அதுதான் இதோபதேசம்.

வாழுவக்கு இதம் தாழ்வைப் போக்கு வது. அகிதம் நீங்கினால் இதம் உண்டாகும். உயிர்களுக்கு இருக்கின்ற பெரிய அகிதம் ‘பிறப்பு’ ‘இறப்பு’ ஆகிய இரண்டுமேதான். இந்த இரண்டையும் நீக்கிக் கொள்வதற்கு எது வழியோ அதுவே இதோபதேசம்.

இதோபதேசத்தில், பிறந்தவன் இறக்குந் துன்பத்தை அடையாமல் இருக்கவும், இறந்த பின் மீட்டும் பிறக்குந்துன்பத்தை அடையாமல் இருக்கவும் ஆகிய இரண்டு துன்பங்களையும் நீக்க வழி கூறுகின்றார். இதனை இரண்டு பகுதிகளாகச் சொல்லியிருக்கிறார். முற்பகுதி பதினாறு பாடல்கள், பிறப்பு இறப்பை ஒழிக் கின்ற சிவநெறியை ஆன்மாக்கள் தேடுகின்ற வழி. சிவகதியைத் தேடவேண்டும் என்ற உள்ளக்கிடக்கை உடையவன், சிவபெரு மானின் திருவருள் நெறியில் சென்று வழி காட்டும் குருவின் திருவருளைப்பெறவேண்டும் என்பது பிற்பகுதி நான்கு பாடல்களால் வற்புறுத்தப்படுகின்றது.

இப்பொழுது பிறந்திருக்கிற நாம் எல்லோரும் உடனே தெரிந்துகொள்ள வேண்டியது ஒன்று உண்டு. அதாவது உடம்பு எடுத்திருக்கின்ற நாம் எல்லோரும் இறந்துபடுவோம்; அப்படி இறக்கின்றகாலத்தில் நமக்கெல்லாம் துன்பம் உண்டாகாமல் இருக்கவேண்டும்; அதற்காக இறக்கும்பொழுது நாமெல்லோரும் என்ன செய்யவேண்டும் என்பதை முற்பகுதி யில் காணலாம்.

ஒருவர் ஒரு ரயிலில் போகின்றார், எந்த இடத்திற்குப் போகவேண்டுமென்பதே தெரியாமல் போகிறார். ஆனால் அவரிடம் ஒருவர், “அப்பா! நீ இந்த இடத்தில் இறங்கினால் உனக்கு வாழ்வு கிடைக்கும்; உத்தியோகம் கிடைக்கும்; நீ சந்தோஷமாக இருக்கலாம்” என்று ஒரு ஊரைக் குறிப்பிடுகிறார்.

வண்டியில் செல்லுகிறவர், உடனே அந்த ஊர் எங்கே இருக்கின்றது என்று தெரிந்து கொள்ள வேண்டும். அந்த ஊர் வருவதற்குள் வண்டியைத் திறந்துகொண்டு கீழே இறங்கு வதற்குத் தயாராக இருக்கவேண்டும். ஊர் வந்தவுடன் திறந்து கொள்ளலாமே என்று இருந்தால் அவ் ஊரில் வண்டிசிற்கிற இரண்டு சிமிஷுத்திற்குள் இவரால் கதவைத் திறக்க முடியவில்லையாயின் கதவைத் தாண்டியே குதிக்கவேண்டும். அப்படி கீழே குதிக்கும் போது அடிப்பட்டாலும் படும். ஆகவே கதவை முன்னரேயே திறந்துவைத்திருந்தால் ஊர்வரும்போது தாண்டிக்குதிக்காமல் - அடிப்படாமல் கீழே இறங்கிவிடலாம். “தன் வாழ்வு செம்மையுற அந்த ஊரில் தான் இறங்க வேண்டும்” என்ற சிந்தனையே இல்லாமல் இருக்கின்றவர்கள், அந்த ஊர் வந்தாலுங்கூட கீழே இறங்கமுடியாது.

அதேபோல் உயிரின் இன்பத்தை நாடி சிற்பவர்கள் அதனை அருளக்கூடிய இறைவன் திருவடிப்பேற்றை எண்ணி வாழ்ந்து இருக்கவேண்டும். சாவு வந்தபோதும் இறைவனை நினைக்கவேண்டும். அதனால்தான் திருமூலர்.

“இறந்தொழி காலத்தும் சச்சை உள்கும்”

“சாகின்ற போதும் தலைவளை நாடுமின்”

என்று வற்புறுத்துகிறார்.

இந்தப் பிறவியிலே இனி நாம் எதிர்பார்த் திருக்கின்ற துன்பம் இறக்கும் துன்பம். இறக்கின்ற துன்பம் ஒருவனுக்கு உண்டாகாமல் இருக்கவேண்டுமானால், இந்தப் பிறப்பினால் ஏற்பட்டிருக்கின்ற உடம்பு அழிகின்ற காலத்தும் இந்தப் பிறப்பு இறப்புக்குக் காரணமா பிருக்கின்ற இறைவனை ஸினைக்கவேண்டும்; வாழ்த்தி வணங்கவேண்டும். அப்படிப்பட்ட வர்களுக்கு இறப்புத்துன்பமில்லை என்பதாகக் கூறுகின்றார் திருமூலர்:

“மறந்தொழி மண்மிசை மன்னுப் பிறவி  
இறந்தொழி காலத்தும் சச்சை உள்கும்  
மறந்தல மந்து படுதுயர் தீர்ப்பான்  
சிந்த சிவநெறி சிந்த செய்யிரே”

இந்த உலகத்தில் ஒவ்வொரு உயிரும் மறைந்துபோகின்றது. அப்படி மறைந்து ஒழிவதற்குக் காரணமான ஸிலையில், மன்னுப் பிறவியில், இறந்தொழிகாலத்தும் இறைவனை ஸினையுங்கள்.

“புல்லாகிப் பூடாய்ப் புழவாய் மச்மாகிப்  
பல்லிருக் மாகிப் பறவையாய்ப் பாம்பாகிக்  
கல்லாய் மனிதராய்”

இப்படியாகப் பல பல பிறவிகளில் பிறந்து, பற்பல கூடுகளில் புகுந்து, துன்பத்தை அடைகின்ற துயர் தீரும்பொருட்டுச் சிவநெறியில் செல்லுங்கள் என்கிறார்.

அப்படியானால் - ஞானிகள் இறைவனின் திருவருள் பெற்றவர்கள் இறப்பது இல்லையா? உடம்பு எடுத்தவர்கள் எல்லோரும் இறக்கத் தானே வேண்டும்? நாம் இறக்கின்றபொழுது இறைவன் திருவடியை ஸினைத்திருப்பதால் இறப்பதில் இருக்கின்ற துன்பம் எப்படிப் போகும்? உயிர் உடம்பைவிட்டுப் போகாதா? என்ற கேள்வி எழும்.

ஞானிகள், அஞ்ஞானிகள் ஆகிய இருவர் களுடைய உடம்புகளிலிருந்தும் உயிர் பிரிந்து

மூன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

போகிறதே என்றால், ஆம்; அது பிரிந்துதான் போகின்றது; என்றாலும் இரண்டிற்கும் வித்தி யாசம் உண்டு.

சென்னை நகரில் உள்ள ஜெயிலில் இரண்டு கைதிகள் இருக்கின்றார்கள். சிறைக் கதவைத் திறந்து இருவர்களையும் சிறைக்காவலர்கள் வெளியில் அழைத்துத்தான் வாதார்கள். அவர்கள் இருவருக்கும் சிறையிலிருந்து விடுபட்டு வெளியேவந்ததில் மகிழ்ச்சிதானே இருக்கும் என்று கேட்கலாம். ஆனால் ஒருவன் மிக மகிழ்ச்சியோடு காணப்படுகிறான்; மற்றொரு வனின் முகத்தில் பீதியும், பயங்கரமுந்தான் குடிகொண்டிருக்கின்றன. காரணம் என்ன வாக இருக்கும்?

முன்னவன் தேசவிடுதலைக்காக சத்தியாக் கிரகம் செய்த குற்றத்தில் சிறைப்பட்டவன். அவன் வெளியேவந்தபோது வெளியே கூடி பிருந்த மக்கள் எல்லாம் ஜெயகோஷமிட்டு. மாலை குட்டி, அற்புதமான காரிலே ஏற்றி அவனுடைய சொந்த இல்லத்திற்கு அவனை அழைத்துச் செல்லுகிறார்கள். ஆகவே அவன் மகிழ்ச்சி எக்களிக்க நடக்கிறான்.

மற்றொருவனைச் சுற்றியும் பத்து இருபது பேர்கள் இருக்கிறார்கள். அவனையும் அவர்கள் காரில் ஏற்றித்தான் செல்லுகிறார்கள். இருந்தாலும்கூட அவன்முகத்தில் சங்தோஷம் குடி கொள்ளவில்லை; அதற்குக் காரணம் என்ன? அவன் கைகளிலுள்ள விலங்குகள் தறிக்கப்படாததற்குக் காரணம் என்ன?

சென்னைச் சிறையிலிருந்து அவன் வெளியே அழைத்து வரப்பட்டாலும், அவனைச் சுற்றி நிற்கின்றவர்கள் அவனை வேலூர் சிறைக்கு அழைத்துப்போகிறார்கள். ஆகவே அவனுக்கு சிறைமாற்றம் ஏற்பட்டிருக்கிறதே தமிழ் சிறையிலிருந்து விடுதலை கிடைக்கவில்லை. ஆகவேதான் அவனது முகத்தில் கவலையும் பீதியும் தோய்ந்து கிடக்கின்றன. சிறிதும் மகிழ்ச்சியைக் காணும்.

பிறவிச் சிறையில் ஞானிகளும், அஞ்ஞானிகளும் அடைபட்டிருக்கின்றார்கள் என்றாலும், சிறையிலிருந்து விடுபடும்பொழுது - இறக்கும்பொழுது, இறப்பினால் ஞானிகளுக்குத் துன்பமே இல்லை. காரணம், ஏற்றை இறைவனையே நம்பி வாழ்ந்தவர்கள்லவா? ஆகவே இனி அவர்களுக்கு ஏது சிறை மாற்றம்? அவர்கள் உள்ளத்தில், சென்னைச் சிறையிலிருந்து விடுபட்டு வீடு கோக்கிச் செல்கின்ற கைதியின் உள்ளத்தில் ஏற்பட்டிருந்த எக்களிப்பே மிஞ்சிசிற்கின்றது.

அஞ்ஞானிகளுந்தான் இறக்கின்றார்கள். இறந்தாலுங்கூட அவர்கள் இறப்பினால் துன்பம் அடைகிறார்களே தவிர இன்புற வில்லை. என? இங்கே விடுதலைப்பில்லையே; இந்தப் பிறவியிலிருந்து இன்னேரு பிறவிக்குத் தானே மாறுகிறார்கள். சென்னைச் சிறையிலிருந்து வேலூர் சிறைக்கு அழைத்துச் செல்லப்படுகிற கைதியைப்போலத்தான் வாடு கிறார்கள்; பயமும் பீதியும் உறுகிறார்கள்.

காரணம் என்ன? சென்னைச் சிறையில் சிலகாலம் இருந்ததினால் அந்தக் கைதிக்கு இந்தச் சிறையிலுள்ள காவலாளிகளைத் தெரியும். அந்தப் பழக்கத்தினால் அவர்கள் இவனை அதிகம் துன்புறுத்துவதில்லை. சிலசமயங்களில் துண்டுப் பீடியும் கொடுப்பார்கள், ஆனால் புது ஜெயில் வார்டர்கள் எப்படி இருப்பார்களோ? அவர்களோடு இவனுக்குப் பழக்க மில்லாததினால் 'அடிப்பார்களோ? உதைப்பார்களோ? பீடி பிடிக்கக்கூட அனுமதி மறுப்பார்களோ?' என்று ஸ்னெக்கும்போது அவன் பீதி அடைகிறுன்; சென்னைச் சிறையிலேயே இருந்து விடலாமே; நம்மை வேறு சிறைக்கு மாற்றுகிறார்களே என்று தயருறுகிறுன்.

இரண்டு கைதிகளும் சென்னைச் சிறையிலிருந்து வெளியே வந்தாலுங்கூட ஒருவருக்கு மட்டும் விடுதலை. அவர் மகிழ்ச்சியாகக் காணப்படுகிறார். சிறையிலிருந்து வெளியேவருவது அவருக்கு மகிழ்ச்சியைத்தான் கொடுக்கிறது. ஆனால் மற்றவருக்கு விடுதலை இல்லை. சிறை மாற்றமேதான். ஆகையால் சிறையிலிருந்து

வெளிவருவது அவருக்கு மிகுந்த துன்பத்தைத் தான் கொடுக்கிறது.

இதைப்போலவே வாழ்க்கையில் ஞானிகளும். அஞ்ஞானிகளும் இறக்கிறார்கள் என்றாலும் இருவரும் மரணம் அடைந்தார்கள் என்று சொல்ல முடியுமா? ஞானிகளுக்கு மரணம் இல்லை. ஏனென்றால் அவர்களுக்கு மறுபிறப்பே கிடையாது. 'மரணம்' என்ற ஒன்றினால் அவர்கள் தங்களுக்குக் கர்மபந்தத் தினால் ஏற்பட்ட உடலைவ்ட்டுத் தங்களுக்குச் சொந்தமான வீடு எதுவோ - தங்களுக்கு உரிமையான வீடு எதுவோ அந்த வீட்டுக்குச் செல்லுகின்றார்கள். ஆகவேதான் சொந்தமான வீட்டுக்குச் செல்கின்ற அவர்கள் முன்னாலே இறக்கின்ற ஐம்புலன் குடிசையை விட்டுச் செல்வதை சங்தோஷத்தோடு வரவேற்கிறார்கள். அதிலே உண்மையான இன்பத்தையும் காண்கிறார்கள்.

ஆனால் அஞ்ஞானிகள் இறக்கிறார்கள்; இறந்து பிறக்கப் போகிறார்கள். அக்காயம் நீக்கி இனியொரு காயத்தில் புகப்போகிறார்கள். ஆகவே சென்னைச் சிறையிலிருந்து வேலூர் சிறைக்கு மாற்றப்பட்ட கைதி, அந்தச் சிறை எப்படி இருக்குமோ என்று அஞ்சுவதைப்போலவே அஞ்ஞானிகள் - திருவருட பேற்றை ஸ்னையாதவர்கள், இனி வரப் போகும் பிறவி எப்படி இருக்குமோ என அஞ்சிகின்றார்கள்; பீதி அடைகின்றார்கள். சென்னைச் சிறையிலேயே இருந்துவிடலாமே என்று எண்ணும் கைதியைப்போல 'இவ்வுடற்சிறையிலேயே இருந்துவிடலாமே; சாவுங்குவிட்டதே' என்று துயருறுகிறார்கள்.

சென்னைக்கு வந்து பாருங்கள். உண்மையிலேயே, அழுகு தொழுநோயராக, எத்தனை பேர்கள் தெருக்களிலே பிச்சை வாங்கிக் கொண்டு தவிக்கிறார்கள். அவர்கள் விரும்பி னாலே ஸ்மிஷத்தில் இறந்து போவதற்குச் சென்னையில் வசதியா இல்லை? மின்சார ரயில் வண்டிகள் ஸ்மிஷத்திற்கு ஒன்றுக்கப் பறந்து கொண்டிருக்கிறதே. அலைமோதும் மாகடல்.

‘ஓ’ வென்று இரைந்து கைகளை வீசிக் கூவி அழைக்கின்றதே. பணக்காரர்கள் வைத்திருக்கின்ற கார்கள்தாம் பூலோக யமன்களாகக் காட்சி அளிக்கின்றனவே. இவை எவற்றிலா வது தங்கள் உயிரைப் போக்கிக்கொள்ள அவர்கள் விரும்புகிறார்களா? இல்லையே. என்? இறப்பைக்கண்டு அஞ்சகின்றார்கள். பழகிப் போன உடலைவிட்டுப் பிரியப் பயப்படுகிறார்கள். இறந்தாலும் இனி நாம் எந்தமாதிரியான பிறவீ எடுத்து வருந்தவேண்டி வருமோ என நடுங்குகின்றார்கள். சாவினால் இவர்களுக்குத் துன்பமே நிகழுகிறது.

ஆனால் ஞானிகளுக்கு - இறைவனின் திருவருட்பயன் பெற்றுக்கொண்டு நிற்பவர் களுக்கு உடம்பீவிருந்து உயிர்போவது இன் பத்திற்குக் காரணம்: துன்பத்திற்குக் காரணம் அல்ல. ஆகவே என்றைக்கு இந்த உடலில் இருந்து உயிர் நிங்கி இறைவன் திருவடிநிழலை அடையப்போகிறோம் என்று எங்கிக் கொண்டிருக்கிறார்கள் அவர்கள்.

“விதிகானும் உடம்பை விடா வினையேன்”

என்று அருணகிரிசாதர் பாடுகிறார்.

ஆகவே, பிறப்பு இறப்பு ஆகிய இரு துன்பங்களையும் நீக்க, பிறப்பு எடுத்த உடம்புகள் எல்லாம் இறக்கின்றபொழுது துன்பம் உருமல் இருக்கவும், இறந்தவுடன் திரும்பப் பிறக்காமல் இருக்கவும் ஈசன் திருவடியை நினையுங்கள் என்கிறார் திருமூலர்.

“இறக்கின்ற காலத்தும் ஈசனை உள்கும்”

இறந்தொழி காலத்தும் ஈசனை உள்கும் என்று உம்மைபோட்டுச் சொல்வதிலிருந்தே சாகிறபோதுமாத்திரம் இறைவனை நினையுங்கள் என்று சொன்னதாகப் பொருள்கொள்ளல் ஆகாது: நன்றாக வாழ்கின்ற காலத்தும் ஈசனை உள்குங்கள் என்று சொல்வதாகவே கொள்ளவேண்டும். இறக்கும்பொழுது ஈசனை நினைக்க வேண்டுமானால் - சாகின்ற காலத்தும் கடவுளைக் கருதுகின்ற மனங்களை நமக்கு

மூன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

வேண்டுமானால் நன்றாக வாழுகின்றகாலத்தும் நாம் இறைவனை நினைந்துநினைந்து பழகிபிருக்க வேண்டும். அப்பொழுதுதான் அம்மனங்களை வரும். ஆத்மானுபவத்தோடு கூடிப் பழகி பிருந்தால்தான் வரும். பழக்கமில்லாவிட்டால், சாகும் காலத்தில் சங்கரா சங்கரா என்று சொல்ல நினைத்தாலும் வருமா? வாராது.

நாழும் சாப்பிடுகின்றேம். குழந்தையும் தான் சாப்பிடுகின்றது. இலையிலே உணவை வைத்தால் நாம் கையினால் வாரி வாரி விழுங்கு கின்றேம். ஆனால் ஒரு ஆறுமாதக் குழந்தை நம்மைப்போல் கையால் எடுத்துச்சாப்பிடுமா? கை வாய்க்கு எட்டாதே. மூடியிருக்கின்ற கையைக்கூட முதலில் விரிக்கத்தெரியாதே.

நாம் யார் எதுகேட்டாலும் ‘இல்லை இல்லை’ என்று கையைவிரிக்கிறேம். ஆனால் குழந்தை இறைவனைப் பற்றிக்கொண்டு கையைக்கூட விரிக்காமல் இருக்கிறது. தாய்தான் குழந்தையின் கைகளை விரித்து விரித்துப் பழக்கம் செய்கிறார்கள். வெள்ளிக்கிண்ணன்த்தில் உணவைப் பிசைந்துவைத்து. தானே எடுத்து உண்ணப் பழக்குகிறார்கள். அப்படிச் சிறு குழந்தையிலே பழக்கப்பட்ட நாம் எல்லோருமே இன்று வாரிவாரி நாமே எடுத்து உண்ணப் பழகிவிட்டோம். இப்படி எதுவாக இருந்தாலும் அது பழக்கத்தினால்தான் வரவேண்டும்.

இப்படி உணவை எடுத்துன்னுவதற்கே பழக்கம் வேண்டியிருக்கிறது. நன்றாக வாழ்கின்ற காலத்திலே ‘சிவன்’ நாமத்தை நினைந்து நினைந்து பழக்கம் இருந்தால்தான் இறக்கும் காலத்தும் இறைவனைநினைக்க எண்ணம்வரும். நாம் வேலையிலிருந்து ஓய்வுபெற்ற பிறகு, அது தான் இந்தியாவிலுள்ள ஜனங்களின் சராசரி வயது ஓம்பத்தைந்து என்கின்றார்களே, அந்த சராசரி வயது ஓம்பத்தைந்துக்குப் பிறகு சைவசித்தாங்கள் பயின்று இறைவனை வழிபட ஆரம்பிக்கலாம் என்று ஒருவன் இருப்பானேயாகில் சாவு ஓம்பத்தைந்துக்குப் பிறகுதான் வரும் என்று என்ன நிச்சயம்? ஆகவே சாவு எப்பொழுது வந்தாலும் வரலாம் அல்லவா?

## முன்றும்நாள் பேரூரைகள்

ஆகவே இப்பொழுதிருந்தே இறைவனை நாம் வந்தித்து வாழ்ந்தால் எமைன ஜெயிக்கலாம்.

நல்ல அரனெறி உபதேசங்களைச் செய்யும் போது, கொஞ்சம் கொஞ்சமாக என்ன என்ன செய்யவேண்டும் என்பதை எடுத்துச் சொன்னால் நமக்கெல்லாம் அவற்றைப் பின்பற்ற மலைப்பு ஏற்படாது; அச்சம் ஏற்படாது. இதோபதேசமாயிருந்தாலும் எல்லா வற்றையும் ஒரேயடியாகச் சொன்னால், 'அடேயப்பா இவற்றை எல்லாம் எப்படிப்பின்பற்ற முடியும்' என்றபயம் உண்டாகிவிடும்.

ஆகவேதான் திருமந்திர ஆசிரியர் முதலில், 'இறங்தொழி காலத்தும் ஈசனை உள்கும்' என்பதாக - இறக்கும்பொழுதும் கடவுளை சினையுங்கள் என்று சொன்னார். அடுத்து,

செல்லும் அளவும் செலுத்துமின் சிந்தனையை  
வல்ல பரிசால் உரைமின்கள் வாய்மையை  
இல்லை எனினும் பெரிதுளன் எம்திறை  
நல்ல அரனெறி நாடுமுன் நீரே.

என்று கூறுகிறோம்.

சாகின்றபொழுது இறைவனை ஸினைக்க வேண்டுமானால் நாம் வாழும்போதும் ஸினைந்து ஸினைந்து பழகினால்தான் வரும். அப்பழக்கமும் வெறும் நாவிலிருந்துவரும் பழக்கமாக இல்லா மல் உள்ளத்திலிருந்தே தொடங்கவேண்டும்.

மனத்துக்கண் மாசு இலகை இருந்தால் தானே, வாழ்விலும் மாசு இல்லாதவனுக் கூரணங்களுக்கும் மூல ஸ்விச் மனம். அவ்வ வற்றுக்குரிய நல்லறங்களைப் புரிய வேண்டு மானால், மனமாகிற கரணத்தை அவ்வவ் வழியே நன்கு பண்படுத்தவேண்டும். இந்த நாட்டின் பண்பாடு எல்லாமே மனத்தைத் தானே தொடுகின்றது.

சின்னாஞ்சிறு குழங்கைக்கு உபதேசம் செய்ய வந்த ஒளவையார், "அறம் செய்" என்று மாத்திரம் சொன்னாரா? இல்லையே. அறம் செய்ய வேண்டுமானால். அறம் செய்ய

மனம் பழகவேண்டமா? ஆகவே "அறம் செய விரும்பு" என்றுதானே சொல்லியிருக்கிறோர். உயிருக்கு இன்பம் தருகின்ற அறத் தைச் செய்ய மனம் விரும்பிப் பழகவிட்டால், பின் 'மறம்' செய்ய விரும்புமா? ஆகவே எதைச் செய்ய வேண்டுமானாலும், அதனைச் செய்ய வேண்டுமென்ற மனங்கையை உண்டு பண்ணைக்கொள்ள வேண்டும். அந்த ஸ்லை உண்டானாலேயே அதனைச் செய்யவேண்டும் என்ற உரமும், உறுதியும் தானேயுண்டாகும். செயலிலும் வரும். ஆகவே சாகின்றபோதும் தலைவன் நாடவேண்டுமென்றால், வாழ்கின்ற போதே அவனை நாடவேண்டும் என்ற பெரும் வேட்கை மனத்தில் உண்டாகின்றவேண்டும். அதனால் இறைவன்பால் "செல்லும் அளவும் செலுத்துமின் சிந்தையை" என்கின்றார் நமது திருமூலர்.

தினமும் நாம் எவ்வளவுகேரம் கடவுளைத் தியானிக்கவேண்டும்? நாம் தினமும் வழிபட வேண்டுமா? வாரத்திற்கு ஒரு நாள் வழிபட்டால் போதுமா? என்றெல்லாம் கேட்காது, வயிறு கொள்கின்ற அளவும் சாப்பிடுவதைப் போல், சிந்தை செல்லுமளவும் செலுத்துமின் என்கிறோர்."

இறைவன்பால் சிந்தையை ஸ்லைசிறுத்த நமக்கு எல்லாம் உறுதுணையாக இருப்பன மந்திரங்கள். நமக்கு எவ்வளவு வன்மை உண்டோ அவ்வளவுக்கும் அவற்றை ஜெயிக்க வேண்டும்.

இறைவனது மெய்மை சேர்ந்த புகழை விரும்பினாரிடத்து, மயக்கத்தைப்பற்றி வரும் நல்வினை, தீவினை ஆகிய இரண்டு வினைகளுமே அண்டாது.

"இருங்கேர் இருவினையும் சேரா இறைவன் பொருள்கேர் புகழ்பூரிந்தார் மாட்டு"

என்கிறோர் திருவள்ளுவர்.

இறைவன் ஒருவனே மெய்யானவன். அவன் புகழை உண்மையானது. ஏனையோர் புகழ் எல்லாம் ஒருகாலத்தில் உண்மையானது

எனத் தோற்றினாலுங்கூட பிறதொரு காலத் தில் பொய்யானதாகப் போய்விடக்கூடும்.

ஒரு பொருளை அழகாகச் செய்து விட்டால் அந்த அழகான பொருளைச் செய்தது இந்தக் கை என்று கை - உடம்பை புகழ்ந்து சொல்வார்கள். ஆனால் உலகிலுள்ள ஏனைய உயிர்கள் எல்லாவற்றையும் படைக்கின்ற, வண்ணம் பிக்க, வன்மைமிக்க திருக்கரங்களை உடைத்தான் இறைவனைத்தவிர வேறு எந்தப் பொருள்கள் உண்மையில் புகழ்த்தக்கன? என்பதைச் சிங்கிக்கவேண்டும். ஆகவேதான் மெய்ம்மையான இறைவன து திருவினையாடல் களையெல்லாம் 'திருப்புகழ்' ஆகப் பாடுகிறூர் அருணசிரியாதர்!

“பொன்னானுய் மணியானுய் போகமானுய்  
பூமிமேற் புகழ்த்தக்க பொருளே உன்னை  
என்னானுய் என்னானுய் என்னின் அல்லால்  
ஏழையேன் என்சொல்லி ஏத்துகேனே”

என்று அப்பாச்சவாமிகள் பாடுகின்றார்.

பூமிமேல் புகழ்த்தக்க ஒரே பொருளாய் விளங்குகின்ற இறைவனை, தன்னால் எப்படி எல்லாம் புகழ் முடியுமோ. அப்படி அப்படி எல்லாம் மனத்தில் உணர்ச்சி ததும்ப, அவன் உள்ளத்திலே உணர்த்துகின்ற வண்ணமெல்லாம் வாழ்த்திச், சிங்கதை செல்லும் அளவும் இறைஞ்ச வேண்டும்.

“யாம் ஒதிய கல்வியும் எம் அறிவும்  
தாமே பெற வேலவர் தந்ததனால்  
பூமேல் மயல் போய் அற மெய்ப்புனர்வீர்  
நாமேல் நடவீர் நடவீர் இனியே”

என்றும்,

“அருணதன பாத பத்மம் அது நிதமுமே துதிக்க  
அரிய தமிழ் தான் அளித்த மயில் வீரா”

என்றும் அருணசிரியாதனைப் போல் நாமும் பாடவேண்டும்.

என்னென்ன வல்லமை நமக்கு உண்டோ, அந்தந்த வல்லமையினால் இறைவனை இறைஞ்ச

வேண்டும். அப்பொழுதுதான் கவித்துவம் பெற்றதின் பயன் பூர்ணமாகக் கிடைக்கும்.

ஒரு புலவர் மிக அழகாகக் கவிதைகள் இயற்றினார். தம் வாழ்நாள் எல்லாம் பற்பல மக்களின்மீது புகழினையும் பொருளினையும் வேண்டிக்கவிதைகள் புனைந்து குவித்தவண்ண மிருந்தார். இருந்தாலும் அவரது மனத்திலே அமைதி பிறக்கவில்லை. சாந்தி குடிகொள்ள வில்லை. அவரது வாழ்விலே திருப்தியை ஏற்படுத்தும் அளவு ஊதியம் கிடைக்கவில்லை.

ஒருநாள் ஏதோ அகஸ்மாத்தாகப் பழனி ஆண்டவன் சங்கிதிக்கு எதிரேபோய் சின்றூர். இத்துணை நாளும் அவர் உள்ளத்திலே ஏற்படாத ஓர் அமைதி அன்று வந்தது. அந்த அமைதியில்,

“ ஏட்டுக் கணக்கும் எழுத்தாணி தேய்ந்ததும்  
யாங்கள் விற்ற  
பாட்டுக் கணக்கும் பயன் தரலாம் என்று  
பாடிச் சென்ற  
வீட்டுக் கணக்கும் தொகை பார்க்கில்  
காட்டிக் கணக்கிடலாமே!  
பழனிக் குருபரனே”

என்று பாடுகின்றார்.

ஆகவே எத்துணை வன்மை நமக்கு உண்டோ. அத்துணையாலும் நாம் சொல்ல வேண்டுமாம். “வாய்மையை வல்ல பரிசால் உரையின்கள்” என்கிறார் திருமூலர்.

கடவுள் இல்லை. என்று கூறுவோர்கள் இன்றுமட்டும் இருப்பதாக நினைக்கின்றேன். அந்தக்காலத்திலுங்கூட ‘இல்லை இல்லை’ என்று சொல்பவர்கள் இருந்திருக்கிறார்கள். ‘உண்டு’ என்ற ஒரு சொல்லே ‘இல்லை’ என்ற சொல் இருந்திருந்தது என்பதைக் காட்டுகின்றது. ஆகவேதான்,

“ இல்லை எனினும் பெரிதுளன் எம் இறை  
நல்ல அரசெனறி நாடுமின் நீரே ”

என்கிறார் திருமூலர்.

அறிவினால் உயர்ந்தவர்கள் - அனுபவத்தினால் உணர்ந்தவர்கள் சொல்லுகின்றார்கள் “இல்லை எனினும் எம் இறை பெரிது உளன்” என்று. உங்கட்டு எந்தெந்த வகையிலெல்லாம் திறமை உண்டோ, அந்தந்த வகைகளிலெல்லாம் அவ் இறையின் வண்மையை வாழ்நாள் எல்லாம் புகழுங்கள். அப்படிப் புகழுங்கு வாழ்ந்தால் இறக்கின்றகாலத்தும் அவனது திருவருள் கிடைக்கும். சாகுங்காலத்திலும் அவனை உள்குங்கள்.

“இக்காயம் நீக்கி இனி ஒரு காயத்தில் புக்குப் பிறவாமல் போம்வழி தேடுமின்”

என்று, இதோபதேசம் முற்பகுதி பதினாறு பாடல்களால் சொல்லிமுடிக்கிறார் திருமந்திர ஆசிரியர். பிற்பகுதியில்,

“ சிவனை வழிபட்டார் என்னிலி தேவர் அவனை வழிபட்டாங் காமாரேஞ் றில்லை அவனை வழிபட்டாங் காமாறு காட்டும் குருவை வழிபடின் கூடலும் ஆமே ”

என்பதாகப் பாடுகின்றார்.

இறைவன் தேவலோகத்திலே மகாதேவ னக இருக்கிறான். தேவர்களுக்கு நடுவில்வந்து வீற்றிருக்கிறான். நமக்குத் தேவர்களைப்போல் அவ்வளவு எளிதில் சானித்தியம் கிடைப்பது இல்லை. திருவடிசிழலில் வீழ்ந்து வீழ்ந்து நெடு நாள்செய்த புண்ணியவசத்தால் அவனது திருவருவைக் காணப்பெற்றவர். நம்மில் எங்கோ சிலர்தான் இருக்கிறார்கள்.

ஆனால் தேவர்கள்நாட்டில் மகாதேவனுக இறைவன் எழுந்தருளி இருக்கிறான். அப்படி எழுந்தருளி இருந்துங்கூட முத்தி அவர்களுக்குக் கிடைப்பதில்லை. ஏனென்றால் அவரைச் சுற்றி சிற்கின்ற தேவர்களெல்லாரும் உளம் உருகி முத்திநெறி விரும்பிக் கேட்பதில்லை.

இந்திரன் தன்பதவி நீடித்திருக்கவேண்டும் என்று அவரை வேண்டி இறைஞ்சுகின்றான். அக்கினி தன்பதவி தன்னைவிட்டுப் போகக் கூடாதே என்று கெஞ்சிக்கேட்டு நிற்கிறான்.

இப்படியே எல்லாத்தேவர்களும் தங்கள் தங்கள் பதவிகளைக் காப்பாற்றிக் கொள்ளவே தொழுது நிற்கின்றார்கள். ஆனால் யாரும் தங்களுக்கு மோட்சம் வேண்டும்; தங்களுக்கு முத்திவேண்டும் என்று உளம் கசிந்துருகிக் கேட்டு நிற்பதாகத்தெரியவில்லை. ஆகவேதான் இறைவனை வழிபட்டும் அவர்களுக்கு அங்கு ஆமாறு ஒன்றும் இல்லை. மாணிக்கவாசகர் சொல்லுகிறார் “தேவரும் அறியாச் சிவனே! நான்முகன் முதலா வானவர் எல்லாம் வழுத்தியும் காணு உன் மலரடி இனைகள்” என்பதாக. இறைவன் தேவர்கள் மத்தியிலே தான் வாழ்கிறான் என்றாலும் அவர்களுக்கு அவனுல் அங்கு ஆமாறு ஒன்றும் இல்லை.

காவிரி இருக்கிறது என்றால் காவிரியின் நீரை நாம் குளிப்பதற்கு உபயோகிக்கலாம். நீர்வேட்கையைத் தீர்த்துக்கொள்ளுவதற்கும், எருமையைக் குளிப்பாட்டுவதற்கும், துணி யைத் துவைப்பதற்கும் உபயோகப்படுத்திக் கொள்ளலாம். இருந்தாலும் அவற்றால் நாம் முழுப்பயன் பெற்றவர்களாக ஆகமுடியுமா? கால்வாய் வெட்டி, அதன் வாயிலாக நீரை நிலத்தில் பாய்ச்சிப் பயிர் செய்தோமானால் அப்பொழுதுதான் அதனை முற்றும் பயன்படுத்தியதாக ஆகும்.

“ துப்பார்க்குத் துப்பாய் துப்பாக்கித் துப்பார்க்குத் துப்பாயதாழம் மழை ”

என்பதுபோல, காவிரியாற் றுநீரால் உணவைப் பெருக்கி, எல்லோருக்கும் உணவையும் நாம் அளிக்கலாம்.

அதுபோல இறைவன் தேவர்கள் மத்தியிலேயே இருந்தாலுங்கூட அவர்கள் அவனை முற்றிலும் பயன்படுத்திக் கொள்ளவில்லை; தங்கள் தங்கள் பதவியையே காப்பாற்றிக் கொள்ள அவனைத் தொழுது நிற்கின்றார்கள். இறைவனைக் கண்ணாலே காண்பதைத் தவிர, பெறுகின்ற இன்பம் வேறு ஒன்றுமே கிடையாது. தொழிலில் சிறிது தவறினாலும் இந்தப் பூவுகளில் அவர்கள் பிறக்கத்தான் வேண்டும். இந்த நிலை அல்லாது முத்திநிலை வேண்டும் என்றால் என்ன செய்யவேண்டும்?

காவிரியில் ஸ்ரம்ப வெள்ளம் வருகின்றது. இரு கரைகளையும் தொட்டுக்கொண்டு குழியிட்டுச் செல்கின்றது நீர். கரைக்கு அருகிலேயே ஒர் வயல் இருக்கின்றது. அந்த வயலில் பயிர்செய்ய நீர் மிகவும் தேவைதான். அதற்காக அப்படியே ஆற்றினது கரையை உடைத்துப் பாசனம் செய்துவிட முடியுமா? கரையை உடைத்துவிட்டால் என்ன ஆகும்? ஆற்றுநீர் 'குபுகுபு' என்று வயலிலே பாடும். அதனைச் சுற்றியுள்ள எல்லா வயல்களிலுமே பாடும்; அத்தோடு சின்று விடுமா? எங்கும் ஒரே வெள்ளக் காடாகிவிடாதா? ஆற்று மணலெல்லாம் அடித்துச்செல்லப்பட்டுவிடும்; வயற்காடெல்லாம் ஒரே மணல்மேடாக ஆகி விடாதா? காவிரியும் இல்லை; வயலும் இல்லை. நீரை எடுத்துப் பயிர் செய்ய நினைத்தோமே தவிர, நம்மால் பயிர்செய்யத்தான் முடிந்ததா? ஆகவே வயலுக்குப் பக்கத்தில்தான் ஆறு ஒடுக்கிறது என்றாலும் - வயலுக்குப் பக்கத்தில் தான் ஒரு பெரிய ஏரி இருக்கிறது என்றாலும் அதனால் என்ன பயன்? தேவர்களுக்குப் பக்கத்தில்தான் நம் மகாதேவன் எழுந்தருளி இருக்கிறான் என்றாலும் அவர்களுக்கு என்ன பயன்? ஒன்றும் இல்லை.

வயலுக்குப் பக்கத்திலே ஆறு ஒடுக்கிறது ஏரி இருக்கிறது என்றால் - வயலுக்கு அவற்றின் நீரால் பயன் ஏற்படவேண்டும் என்றால் என்ன செய்ய வேண்டும்? முறைப்படி மதகு கட்டி. அந்த மதகின்வழியே நீரைக் கால்வாய்க்குக் கொண்டார்த்து, வயலுக்கு மடைகட்டி, பருவம் பார்த்துப் பாய்ச்சினால் அந்த வயல் நன்றாக விளையும். நீரைப் பயன்படுத்திய தாகவும் ஆகும். அதேபோல் இறைவன் திருவடிப்பேற்றை அடையவேண்டும் என்றால் இறைவனை வழிபட்டு, நமக்கெல்லாம் இங்கு ஆமாறு காட்டுகின்ற குருவையும் வழிபட வேண்டும்.

வயலுக்கு ஆற்று நீர் பயன்பட வேண்டுமானால் அது முறைப்படி வாய்க்காலின்வழி யோடிப் பாய்ந்தாக வேண்டுமாப்போல, நம் இறைவன் திருவருள் நமக்கெல்லாம் சித்திக்க

வேண்டுமாயின் ஸ்ரீ - ஸ்ரீ மகாசங்கிதானம் அவர்களின் மூலமாகத்தான் முறைப்படி அது வந்தாகவேண்டும்.

முப்பத்து முக்கோடி தேவர்கள் என்று சொல்வார்கள். அவர்களில் எத்தனையோபேர் திரும்பிப் பூலோகத்தில் பிறங்கிருக்கிறார்கள். அவர்களின் தொகை எண்ணில் அடங்காது. இப்படி எண்ணில் அடங்காத் தேவர்கள் எல்லாருமே சிவனைத் தமிழ்முடைய மத்தியிலே பிருத்தி வழிபடுகிறார்கள் என்றாலும் அவர்களுக்கு இறைவனால் உதவி இல்லை.

ஆனால் காவிரியீர் வாய்க்காலின் வழியாக வயலுக்குச் சிறிதளவே பாயினும் வயல் பயன் உறுமாப்போல, இறைவன்பால் கலந்து அன்பாகி, கசிந்து உள் உருகும் ஞானிகளாகிய குருமூர்த்திகளின் திருவடிகளே சரண் என்று அடைந்தவர்கள், இறைவனது திருவருட் பேற்றைச் சலபமாக அடைந்துவிட முடியும். அருள்நெறியில் கூடவும் முடியும்.

“ சிவனை வழிபட்டார் எண்ணிலி தேவர் அவனை வழிபட்டங் காமாக்ரேன் நில்லை அவனை வழிபட்டங் காமாறு காட்டும் குருவை வழிபடின் கூடலும் ஆமே ”

என்று கூறுகின்றார் திருமூலர். இப்படியாக மக்களுக்கு இதோபதேசம் செய்கின்ற பாடல்களாக மூவாயிரம் பாடல்கள் திருமந்திரத்தில் இருக்கின்றன. அவற்றில் உள்ள ஒரு அடி தான் “ஒன்றே குலம் ஒருவனே தேவன்” என்பது. இதனைச் சிவன் கோயில்புகாத செங்கமிழர்களுங்கூடச் சொல்லுவார்கள். சமயத்தைப்பற்றி நினைக்காதவர்களுங்கூடச் சொல்வார்கள். அரசியல் மேடைகளிலுங்கூட இவ்வடி அடிபடுகின்றது. ஆனால் அடுத்தாற் போல இருக்கின்ற அடிகளைச் சொல்ல அவர்கள் மறந்துவிடுகிறார்கள் அல்ல; மறைத்து விடுகிறார்கள்.

“ ஒன்றே குலமும் ஒருவனே தேவனும் நன்றே நினைமின் நமனில்லை நானுமே ”

என்பதை நாம் மறக்கக்கூடாது.

பிறப்பு இறப்பு ஆகிய துன்பங்கள் உருவண்ணம், உடம்பு எடுத்த மக்கள் சாவை நினைந்து, சாவினால் ஏற்படும் துன்பத்தைத் தவிர்க்கவும், செத்தபின் மறுபடியும் பிறப்பு எடுக்காமலிருக்கவும் இதுதான் வழி எனச் சொல்வதே இதோபதேசம்.

இறைவன் திருவருள் நெறியில் சென்று அவனுடைய உயர்ந்த அருளைச் சிங்கித்து, சிங்கத செல்கின்ற அளவும் வாக்கினால் அவன் புகழ்பாடி, நல்ல அவ்வரனை நியில் வாழ்ந்தால், இறக்கின்றபொழுது அவன் நினைப்பு வரும். சிறந்த சிவநெறியை இறந்தொழி காலத்தும் உள்கி, சிங்கத செய்தால் யமபயமில்லை. யமைன

ஜெயிக்கலாம். இறப்பின் துன்பமும் உண்டா காது. மறுபடி பிறக்கும் துன்பமும் இன்றித் திருவருட்பேற்றைப் பெற்று முத்தினிலையை எய்தலாம்.

ஆகவே இறைவன் திருவருட்பேற்றைச் சுலபமாக அடைந்திட 'அவனை வழிபட்டு இங்கு ஆமாறு காட்டும் குருவையும் வழி படுவங்கள்' என்பதாக இருபது பாடல்களிலே இதோபதேசம் செய்கிறார் திருமாந்திர ஆசிரியர். அவர் வாக்குப்படி குருமகாசங்கிதானத்தின் திருவடிக் கமலங்களைப்பற்றி இறைவன் திருவடிப்பேற்றைப்பெற்று உய்வோமாக என்ற அளவில் முடித்துக்கொள்கிறேன்.

“ கூடியும் நின்றும் தொழுதுளம் இறைவனைப் பாடியுளே நின்று பாதம் பணிமின்கள் ஆடியுளே நின்று அறிவுசெய் வார்கட்கு நிடிய ஈற்றுப் பசுவது வாகுமே.”

“ ஏறுடை யாய்இறைவா எம்பிரான் என்று நீறிடு வார்அடி யார் நிகழ் தேவர்கள் ஆறணி செஞ்சடை அண்ணல் திருவடி வேறணி வார்க்கு வினைஇல்லை தானே.”

எட்டாந்தந்திரம் :

‘சோதனை’

டாக்டர் திரு. டி. எம். பி. மகாதேவன் அவர்கள் M. A., Ph. D.

தத்துவத்துறைத் தலைவர், சென்னைப்பல்கலைக்கழகம்.

மிகப்பெரிய தமிழ் அறிஞர் கூட்டத்தின் நடுவே என்னையும் புகுத்தி, எங்கும் பொங்கித் ததும்பி கரைப்புண்டு ஒடும் சிவானந்த வெள் எத்திலே, ‘நீயும் சிறிது பருகுவாய்’ என்று அழைத்த ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு என்னுடைய வணக்கம்.

ஜூக்கிய நாடுகளில், ‘கலைக்கழகம்’ என்று சொல்லப்படுகின்றதான் ஸ்தாபனத்திலிருந்து சமீபத்தில் ஒரு விசாரணை வந்தது. அந்த விசாரணையின் நோக்கம் என்ன வென்று கேட்டால், இப்பொழுது எங்குபார்த்தாலும் விஞ்ஞானம் வளர்ந்துகொண்டே வருகின்றது, இயங்கிர சாதனங்கள் அபிவிருத்தி அடைந்து வருகின்றன. அப்படியிருக்கும்போது மனிதர் களுக்குத் தத்துவங்களையெல்லாம் மதிக்க உணர்ச்சி இனி இருக்குமா? இருக்காதா? நாஸ்திகர்களாக ஜனங்கள் மாறிவிடுவார்களா? முக்கியமாகக் கீழை நாடுகளில் இந்தியாவில் கடவுள்பால் பற்று இல்லாமல் போகுமா? என்பது அந்த விசாரணையின் நோக்கம்.

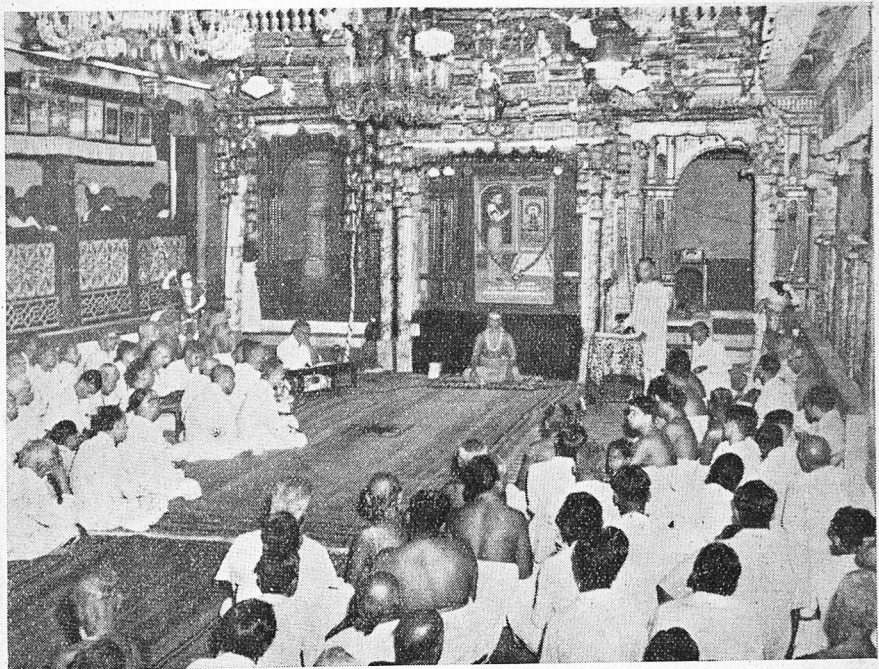
அனேக மேனாட்டு நண்பர்களும், சந்தே கத்துடன் கேட்கின்றார்கள். நம் இந்தியாவிலே மேனாட்டுக் கலாசாரம் பரவி வருகின்றது; அனேக உற்பத்திச் சாலைகள் சிர்மாணிக்கப் படுகின்றன; வெளிதேசங்களிலிருந்து பல புதுக் கருத்துக்கள் வந்து புகுந்துவிட்டன; இனி இந்தியாவின் கதி என்ன? சமயப்பற்று இருக்குமா? வேத வேதாகமங்களிடத்திலே ஜனங்களுக்குச் சிரத்தை இருக்குமா? என்று.

இந்த விசாரணைக்கும், சந்தேகத்திற்கும் நாம் பதில் காணவேண்டுமானால் இப்பேர்ப் பட்ட திருமடங்களுக்குத்தான் வரவேண்டும். இந்தியர்கள் ஒவ்வொருவருமே சாமாணிய ஜனங்கள். ஏனைய ஜனங்களைப்போலத்தான் நன்றாக உண்ணவேண்டும்; நன்றாக உடுக்க

வேண்டும் என்று ஆசை வைத்திருக்கின்றனர். அதேபோல், இந்தியர்கள் மாத்திரமே சமயப் பற்று உடையவர்கள், ஏனைய நாட்டவர்கள் எல்லாம் நாஸ்திகர்கள் என்று நாம் நம்புவதற்கு இடம் இல்லை.

ஆனாலும் இந்தியாடு செய்த பாக்கியம் என்ன என்று கேட்டால், தொன்றுதொட்டு எப்பொழுதுமே இந்தநாட்டிலே மஹான்கள் அவதரித்திருக்கின்றார்கள். அவர்களுடைய வம்சத்தைச் சேர்ந்தவர்கள் நாம்; அவர்களாலேயே அனுக்கிரகிக்கப்படுகிறவர்கள் நாம். இன்னும் நம்மோடு பல மஹான்கள் இருந்து வருகிறார்கள். அதனாலேயே நமது நாட்டைப் புனிதாடு என்று கருதுகின்றோம். அப்பேர்ப் பட்ட மஹான்கள் - இதுபோன்ற திருமடாலயங்கள் இருக்கின்றவரையில் நம்முடைய மதத்திற்கோ, சமயத்திற்கோ ஹானி வரவே வராது என்று நிச்சயமாகக் கூறலாம். ஆகையால்தான் நான் இங்கு வங்கிருப்பது மிகவும் சங்தோஷத்தை எனக்கு அளிக்கிறது. வெகு நாட்களாகவே திருமூலர் தவம்புரிந்து, நான் உபதேசம் செய்த தலத்தைத்தரிசிக்கவேண்டும் என்ற அவா எனக்கும் உண்டு. என்னுடைய நண்பர்கள், தமிழ்ப்புலவர்கள் ஆகியோரை நான் அனேகமுறை கேட்டுக்கொண்டதும் உண்டு; திருமூலரின் திருமந்திரத்தை விளக்கி, நீங்கள் ஒரு நல்ல நூல் எழுதினால் நன்றாக இருக்கும் என்று. இந்த இரண்டு அவாக்களையும் பூர்த்திசெய்வதற்காகவே என்னைத் திருவள்ளாம் இங்கு அழைத்துவந்தது என்று நினைக்கிறேன்.

திருமந்திரம் மிகவும் ஆழ்ந்த தத்துவங்களைப் போதிக்கிற ஒரு பெரிய அருள் நூல். இதனுடைய ஒருபாட்டின் ஒருபத்தைக் கூட அர்த்தம் செய்து கொள்வதற்குத் தன்னால் இயலவில்லை என்று தலைவர் அவர்கள்



முன்றும்நாள் விழாவில் திரு. T. M. P. மகாதேவன் பேசுகிறார்.

கூறினார்கள். தமிழ்மகாசமுத்திரத்தில் நன்றுக் கீங்கும் வல்லமை வாய்ந்த தலைவர் அவர்களே இவ்வாறு கூறினாரானால் நான் என்ன சொல்வது என்று எனக்குத் தெரியவில்லை. அதுவும் எட்டாவது தந்திரத்தின் இறுதிப்பாகமாக இருக்கின்ற “சோதனை” என்ற பகுதியைப் பற்றி நான் கூற வேண்டும் என்று எனக்குப் பணி ஏற்பட்டிருப்பதும் ஒருசோதனையாகவே இருக்கவேண்டும் என்று நினைக்கிறேன்.

‘சோதனை’ என்ற சொல்லை நினைக்கின்ற போது ஏழு வருஷங்களுக்கு முன்னாலே நடந்த ஒரு சம்பவம் எனக்கு ஞாபகம் வருகிறது. ஆங்கிலத்திலே ‘செக்’ என்ற சொல்லானது அனைவருக்கும் தெரிந்திருக்கும். ‘செக்’ என்றால் தடுப்பது, இடையூறு செய்வது, பார்சிப்பது, சோதனையிடுவது என்றெல்லாம் பொருள். நான் இங்கிலாந்திலிருந்து விமான மூலமாக அமெரிக்காசென்று இறங்கினேன். விமானங்கிலையத்திற்கு என்னை அழைப்பதற்காக இரண்டு அமெரிக்க நண்பர்கள் வங்கிருந்தார்கள். அவர்கள் என்னை அழைத்துக்கொண்டு சமீபத்திலே இருந்த ஒரு சிற்றுண்டிச்சாலைக்கு இட்டுச் சென்றார்கள். அங்குப் போனவுடனேயே “உங்கள் பெட்டியைச் செக் செய்யலாமா?” என்று கேட்டார்கள்.

எனக்குத் தூக்கிவாரிப்போட்டது. நான் அவர்களை நண்பர்கள் என்று என்னினேன். கல்டம் ஆபீஸெயும் ஏற்கனவே தாண்டி வந்தாய் விட்டது. பெட்டிகளை இங்கே ‘செக்’ செய்ய வேண்டுமென்று சொல்லுகிறார்களே எதற்காக என்று என்னினேன்.

நான் இப்படியாகத் தயங்குவதைக்கண்ட அவர்கள், தாங்களாகவே என் பெட்டியை எடுத்துக்கொண்டுபோய் அந்தச் சிற்றுண்டிச்சாலையின் ஒருமூலையில் அதனைப் பத்திரப் படுத்திவைத்தார்கள். அப்புறந்தான் எனக்குப் புரிந்தது அமெரிக்காவில் ‘செக்’ என்றால் பத்திரப்படுத்தி வைப்பது என்பதாக.

அதுபோலவே சாதாரணமாகச் ‘சோதனை’ என்று நாம் சொல்லும்போது சோதிக்கலாம்

ஒருவன் எவ்வாறு இருக்கிறான் என்று, பார்க்கலாம் அவனுடையசக்கி எப்படி இருக்கிறது என்று என்பதாக ‘examination’ என்ற அர்த்தத்தில்தான் உபயோகம் செய்கிறோம்.

ஆனால் தத்துவபரிபாதையில் சோதனை என்பது நம்முடைய பரம புருஷார்த்தமாய் இருக்கின்ற மோட்சத்தை அடைவதற்கு வழி என்றே பொருள்படும். சோதிக்காவிட்டால் அதாவது விசாரம் செய்யாவிட்டால் தத்துவம் விளங்காது; தத்துவஞானம் உதயம் ஆகாவிட்டால் வீடுபெற முடியாது. ஆகையால் அந்த வழியிலே நாம் சென்றால் பரமானத்தும் பெறலாம் என்று காட்டியிருக்கிறார்கள். ‘விசார மார்க்கத்தில்’ நாம் செல்லவேண்டும்; சோதனை செய்யவேண்டும்; நாம் சோதனை செய்யாவிட்டால் பரம்பொருளைக் காணமுடியாது; அடையவும் முடியாது.

ஆகையால் சோதனை என்ற சொல்லானது நம்முடைய சாஸ்திரங்களிலே மிகவும் முக்கியமான ஸ்தானத்தைப் பெற்றிருக்கின்றது. இந்தச் ‘சோதனை’ என்ற மார்க்கம் இருக்கிற படியினாலேதான் நம்நாட்டில் சமயத்திற்கும் தத்துவத்திற்கும் விரோதமே ஏற்பட்டது கிடையாது.

ஆங்கிலத்தில் சமயத்தை faith என்றும், தத்துவத்தை philosophy என்றும் சொல்வார்கள். மேனுகளிலே சமயமும், தத்துவமும் ஒன்று சேராது, வெவ்வேறுக வளர்ந்துவங்கிறகின்றன. தத்துவசாஸ்திரி சமயத்தைப் பற்றிப் பேசமாட்டான்; சமயவாதி தத்துவத்தைக்கண்டு பயப்படுவான். இதுதான் மேனுகளிலே நாம் இப்பொழுது காணும் முறையாகும்.

ஆனால் நம் நாட்டிலே சமயம், தத்துவம் ஆகிய இரண்டும் ஒன்று சேர்ந்தே வளர்ந்து வந்திருக்கின்றன. உதாரணமாக நாம் சமயத்திற்கு - தத்துவத்திற்கு வழங்கும் பெயரைக் கவனித்தாலேயே விளங்கும்.

சமயத்தை 'மதம்' என்று நாம் அழைக்கின்றோம். 'மதம்' என்றால் புத்தியினாலே தீரவிசாரித்துத் தெளிவது என்று பொருள். 'மந்திரம்' என்ற சொல்லுக்கும் 'மதம்' என்ற சொல்லுக்கும் ஒரே ஒரு எழுத்துதான் பேதம். சமஸ்கிருதத்தில் 'மந்திரம்' என்றால் தியானத்தினாலே - புத்தியின் கூர்மையினாலே - யூகத்தினாலே விசாரித்துத் தெளிந்து சொல்லப்படுகிறது என்று பொருள்.

சமயம் என்பது மூடங்மீபிக்கை அல்ல. கண்மூடித்தனமாக ஏதோ சில கருத்துக்களை வாங்கிக்கொள்வது என்ற பொருளும் அல்ல. 'மதம்' என்றால் புத்தியினாலே - சுத்த மனத்தாலே விசாரித்துத் தெளிந்து. பின் தெளிந்து கொள்ளப்படுகிறது என்று பொருள்.

அதுபோலவே சாட்சாத்காரம், தரிசனம் என்ற பெயர் நம் மக்களிடத்திலே வழங்கி வருகிறது. தரிசனம் என்றால் நேரான அனுபவம். தத்துவ விசாரணையான து அறையில் உட்கார்ந்துகொண்டு விஞ்ஞானிகள் எவ்வாறு தங்களுடைய மனத்தினாலே விசாரித்து, கருத்துக்களை வெளியிடுகின்றார்களோ, அதுபோல் செய்யக்கூடிய காரியம் அல்ல. தத்துவத்தின் கடைசி முடிவு எது என்று கேட்டால், உணர்ந்த தத்துவத்தைத் தானே அனுபவிப்பதுதான். மதத்தின் எல்லை எதுவோ அதுவே தத்துவத்தின் நோக்கமும் என்று தரிசனம் என்ற பதம் காட்டுகிறது.

மந்திரத்தை எவர் தெரிசிக்கிறார்களோ, அவர்களைத்தான் மகரிவிகள் என்று நாம் கூறுவது உண்டு. திருமூலர் மந்திரங்களைத் தெரிசித்தவர். ஆனபடியினாலே அவர் ஒரு மகரிவியாக விளங்கினார். ஆகையால் மதமோ அல்லது சமயமோ, தத்துவமோ அல்லது தரிசனமோ ஒன்று சேர்ந்தே நம் நாட்டிலே இதுவரையில் விளங்கி வந்திருக்கின்றன. ஆகையால்தான் சோதனை என்பதே விசாரம் என்பதற்கும் மதத்திற்கும் வழி. தத்துவத்திற்கும் வழி அதுவேதான்.

இந்தச் சோதனையானது எப்படி அமையவேண்டும்? இந்த விசாரம் எவ்வாறு நடத்தப்படவேண்டும்? எவ்வாறு வெளியிலுள்ள பொருள்களை நாம் ஆராய்ந்து அறிந்து கொள்கின்றோமோ அதுபோல இந்தத் தத்துவத்தை ஆராய்ந்து அறிய முடியாது. வெளிப்பொருளை அறியவேண்டுமானால் இந்திரியங்களுடைய உதவியைக்கொண்டு நாம் அறியவேண்டும். வெளிக்கரணங்களின் உதவியினாலே இந்திரியங்கள் செயல்படுகின்றன. வெளி இந்திரியங்களால் நாம் ஆராய்ந்து அறியும் பொருள்கள் எல்லாம் நாசத்தை அடையக் கூடியவை. இன்று தோன்றி நாளைக்கு மறைவன. இது உண்மை ஆகாது; தத்துவமும் ஆகாது. பகிரமுக திருஷ்டி; வெளிபிலே செல்லும் நோக்கம். இந்த நோக்கத்தினாலே நாம் பரம்பொருளைக் காணமுடியாது.

ஆத்மசோதனையானது இதைக் காட்டிலும் வேறு. சாமான்யமாக நமக்கு வெளிப்பார்வைதான் இருக்கின்றது. இந்திரியங்கள் வாயிலாக விஷயங்களை நாம் அறிந்து அனுபவிக்கிறோம். ஆனால் இது அஞ்ஞானத்தின் துசெயல்.

எவன் வீரன்? எவன் வித்துவான்? என்று கேள்வி கேட்டால் எவன் ஒருவன் இந்திரியங்களின் வெளிப்போக்கை அடக்கி உள்முகப்படுத்துகிறானே - அந்தர்த்திருஷ்டியை அடைகிறானே அவனேதான் வீரன்; அவனேதான் வித்துவான். அவனுல்தான் தத்துவசோதனையைச் செய்யமுடியும். அவன்தான் உண்மையான ஞானத்தைப்பெறச் சக்திவாய்ந்தவன் என சகல வேதசாஸ்திரங்களும் கூறுகின்றன.

இதைத்தான் திருமூலர் "சிந்தை திருத்ததல்" என்று கூறுகின்றார். சிந்தை திருத்தவேண்டும் என்றால் வெளிபிலே செல்லும் மனத்தினை அடக்கி உள்முகமாக ஆக்கவேண்டும். இதுவே சிந்திக்கத் தற்பரமாகும்.

இதே கருத்தை, கடோபாஷிஷ்ட மந்திரம் உன்று கூறுகிறது :

பராஜி ஖ானி விதுஷ்டவும் பூத்தஸ்மாத்பராது பதியதி நான்தராத்மன் । கதியூரீ : பித்யாத்மாநமைக்ஷ்வாத்சச்சு ரம்மத்வமிச்சந் ॥

சஸ்வரன் நம்மை எவ்வாறு சிருஷ்டி செய்திருக்கின்றார் என்றால் வெளிப்பார்க்கவ உடைய இந்திரியங்களை உடையோர்களாகச் சிருஷ்டித்திருக்கிறார். ஆகையால் நாம் நம் முடைய மனத்தை இந்திரியங்கள் வாயிலாக வெளிப்புற்றதே ஒட்டி. வெளியில் இருக்கும் விஷயங்களை அனுபவிக்கின்றேம். ஆனால் எவன் ஒருவன் இந்திரியங்களின் பார்வையை உள்முகமாகச் செலுத்துகின்றாலே அவன் ஒருவனைத்தான் தீர்ன் என்று சொல்லலாம். அவனைத்தான் வீரன் என்றும் அழைக்கலாம். அவன் ஆத்மீக திருஷ்டியை அடைகிறான். கண்ணை உள்ளே திருப்புகிறான். தன்னுள் னேயே சுயம் ஜோதியாய் விளங்குகின்ற பரம் பொருளைக் காண்கிறான்.

இந்தத் தன்மையை நாம் சோதனை மார்க் கத்தின் மூலம்தான் அடையலாம். இப்பேர்ப் பட்ட சோதனமார்க்கத்தின்மூலம் நாம் நம் முன்னாலே காணுகின்ற பிரும்மாண்டத்தை மாத்திரம் அல்லாமல் நம் உள்ளே இருக்கும் தத்துவங்களையும் விசாரித்து அறிந்துகொள்ளலாம். இதைத்தான் திருமூலர், என்னைச் சோதிக்கும்போதே என்னுள் சோதியைக் கண்டேன் என்கிறார்.

இந்த நாட்களிலே எந்தக்காரணத்தினாலே ஜனங்கள் அவஸ்தைப்படுகிறார்கள்? இன்ன வூறுகிறார்கள்? எவ்வளவோ சுகசாதனங்களை யெல்லாம் உடைய பணக்காரர்களுங்கூட ஏன் துக்கத்தை அனுபவிக்கிறார்கள்? துக்கம் எதனால் அபரிமிதமாகப் பெருகிக்கொண்டிருக்கின்றது? காரணம் நாம் நம்மையெல்லாம் நன்குசோதித்து அறிந்து கொள்ளவில்லை. நாம் சோதிப்பதை மறந்துவிட்டோம். தன்னைத்தானே விசாரித்து வருகின்ற தன்மையைக் கைவிட்டுவிட்டோம். அதனாலேயே எல்லா விதமான துண்பத்தையும் அடைகிறேம்.

இக்கால மக்கள் பல கலைகளையும் கற்க இச்சைப்படுகிறார்கள். ஆனால் கலைகளுக்கு எல்லாம் கலையாக விளங்கும் ஆத்ம வித்தையைக் கற்க வழிதோன்றுமல்ல இருக்கிறார்கள். திருமூலர் சொல்வதைப்போல, “கலையொரு முன்றும் கடந்தப்பால் நின்ற தலைவளை நாடி னால்” கலை வளரும்; கவலையும் குறையும். உலகத்தில் உள்ள பெளதிகமான கலைகளை அடைவதற்கு இச்சை இருக்கிறதே. அதை விட்டுவிட்டு அந்தர்முகமாக நாம் திரும்பினால் தான் பரமானந்தத்தைப் பெறலாம் என்று திருமூலர்போன்ற பல மகரிஷிகள் கூறியிருக்கார்கள். அந்தர்முகமாகச் சோதனையை நடத்த வேண்டுமானால் மிகவும் கூர்மையான புத்தி யினாலேதான் செய்யமுடியும். புத்தி வேண்டாமென்று யாரும் சொல்லவில்லை. புத்தி இல்லா விட்டால் தத்துவத்தை உணரமுடியாது. இப்பேர்ப்பட்ட கூர்மையான புத்தியைத்தான் கூர்மையான வானுக்கு ஒப்பாக மகான்கள் பலர் கூறியிருக்கிறார்கள். நூனவாள்கொண்டு நாம் நம்மையே சோதித்துக் கொள்ள வேண்டும். இப்படிச் சோதித்துச் சோதித்தே-விசாரித்து விசாரித்தே, விவேகத்தைப் பெற வேண்டும் என்கிறார்கள்.

கண்ணபெருமான் கீதையின் வாயிலாக அர்ஜூனனுக்கு இதே கருத்தைத்தான் வெளியிடுகிறார். அதாவது,

தஸ்து அஜானஸ்மூர்த் தூநஸ் ஜானஸிநாஸனः  
ஷித்வைந் சஂஶய யோ மாதிஷேதுதிஷ ஭ாரத ।

ஆத்மசோதனை என்ற ஞான வாளினாலே நமது கர்ம பஞ்சங்களையெல்லாம் அறுத்து எறியவேண்டும்; உண்மைகளை நாம் தெரிந்து கொள்ள வேண்டும் என்று சொல்லுகிறார்.

இதே கருத்தை, கடோபாஷிஷ்ட் மாந்திரமும் சொல்லுகிறது:

ஸுரஷ ஧ாரா நிஶிதா துரத்யா துர் பத்ஸ்தகவயோவாந்தி ॥

இந்த விசாரணை மார்க்கம், சோதனை மார்க்கம் எப்படி இருக்கிறதென்றால், கூர்மையான

வாள்முனையின்மீது நடப்பதைப்போல இருக்கிறது. வாளை வீசுவதற்கு - வாளின் முனைமேல் நடப்பதற்கு எவ்வளவு சாதுர்யம் வேண்டுமோ அவ்வளவு சாதுர்யம் இருந்தால்தான் இந்த மார்க்கம் லயிக்கும். எவர்கள் இந்தச் சக்தி யைப் பெற்றிருக்கிறார்களோ, அவர்களால் தான் இது முடியும். இந்த வாளை வீசம் திறமையை ஒருவன் முதலாவதாகப் பெற வேண்டும். ஆனால் அந்தத் திறமையையும் இறைவன் அருளாலேதான் பெறமுடியும். திருமூலரும்.

“ ஆதிப்பிரான் தந்த வாள் அங்கைகொண்டபின் வேதித்து என்னை விலக்கவல்லார் இல்லை ”

எனக்கிருார். சிவபெருமானுடைய அனுக்கிரகத்தினால்தான் இந்தஞானவாளை நாம் அடைய முடியும். ஞானவாளின் உதவியினாலே தத்துவத்தை நாம் உணரலாம்.

“ எறிவது ஞானத் துறைவார் உருவி அறிவுத் தேவேநே அவன் வாண்டகையானை ”

என்பதாகக் கூறுகிறார் திருமூலர்.

உபரிஷத் வாக்கியமும் எவனுக்குக் கர்மபந்தம் எல்லாம் போய்விட்டதோ, கர்மபந்தங்களிலிருந்து எவன் விடுதலை பெற்றாலே எவனுக்குச் சோகம் மறைந்துவிட்டதோ அவன்தான் பரம்பொருளைக் காணுகின்றன என்று சொல்லுகிறது.

மனதிலே சோகம் இருக்கிறவரையில், கர்மபந்தங்களுக்கிடையே உழன்றுகொண்டு வாழ்கிறவரையில் அவனைக் காணுமுடியாது. சோகம்போய் கர்மபந்தங்கள் நீங்கப்பட்ட விசாரத்தின் முடிவாகவே அவனைக்காணலாம். ஆனால் இது எப்படிக் கிடைக்கும் என்றால், ‘தாதுப்பிரகாரேண’ தான் கிடைக்கும் என்று சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

இதற்கு இரண்டுவிதமாகப் பொருள் சொல்லலாம். ஒன்று, மனத்தின் சுத்தியினால் மனது பந்தங்களை அறுத்துக்கொண்டு விடுதலை அடைந்த பிறகு என்று சொல்வார்கள்.

முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

இன்னேரு பொருள், எல்லாப்பொருள்களும் எல்லா வள்துக்களும் ஆகி, பற்றுக்களை அழித்த பிறகு பரம்பொருளின் அனுக்கிரகத் தினால் அடையலாம் என்று சொல்லப்படுகிறது.

எவன் ஒருவன் அந்தார் திருஷ்டியை உடையவாகுக, உள்முகத்தைப் பெற்று, சோகத்தைக் கடங்குது, கர்மபந்தங்களை அறுத்து எறிந்துவிட்டானே அவன் பரம்பொருளின் அனுக்கிரகத்தினால் பரமபுருஷார்த்தத்தைப் பெறுவான்.

ஆனால் எப்படி அந்தப் பரம்பொருளை நாம் அறிவது? வெளியில் இருக்கின்ற ஒரு பொருளாய் இருந்தால் விஞ்ஞானத்தினாலே அறியலாம். ஆனால் அந்தப்பொருள் ஸ்தாலமானதல்ல. ஆகையால் விசாரணைமுறையில் புலன்களின் திருஷ்டிகள் எல்லாம் உள்முகமாக அமையப்பட வேண்டுமென்று முன்பு சொன்னதுபோலவே, தற்பொழுது பரம்பொருளை அடைய ஸ்தாலத்தைவிட்டுச் சூட்சமத்தை அடையவேண்டும். பரம சூட்சமமாய் இருக்கின்ற பரம்பொருளை அறிவுக்கு அறிவாக நாம் அறிதல்வேண்டும். ஆனால் இதை எவன் ஒருவன் அறிந்தேன் என்று சொல்லுகிறானே அவன் உண்மையில் அறியாதவன்; எவன் அறியேன் என்று சொல்லுகின்றானே அவன் தான் உண்மையிலேயே இதனை அறிந்தவன் என்று மகரிஷிகள் எல்லாம் கூறுகிறார்கள்.

“ அறிவறி வென்றங் சர்த்தும் உலகம் அறிவறி யாமை யாரும் அறியார் அறிவறி யாமை கடந்தறி வானால் அறிவறி யாமை அழிய வாறே ”

என்று திருமூலர் கூறுகின்றார்.

இதே கருத்தை, கேள்வேபாரிஷத் வாக்கியம் ஒன்று நமக்குக் கூறுகின்றது:

நாங் மனே ஸுவேதேதி நோ ந வேதேதி வேத ச |  
யோ நக்தாதே நோ ந வேதேதி வேத ச ||

எவன் ஒருவன் தான் அறிந்தேன் என்று மதிக்கின்றாருதே. அவன் இதனை அறியாதவன்; ஏனென்றால் அறிந்தேன் என்பவரால் அறிய முடியாத பொருள் இது; அறியாதவர்க்கு இது அறிந்தபொருள் என்பதாம்.

ஆகையால் ஆத்மதத்துவத்தை உணர்ந்து கொள்வது மிகவும் கடினமானது. அதிலும் வெளியில் செல்லும் விருத்தி உடையவர் களுக்கு அறிந்துகொள்வது மிகக் கடினம். எவர் ஒருவர் அந்தர்முகமாகத் தன்னுடைய திருஷ்டிகளை எல்லாம் திருப்புகின்றாரோ, வாக்கிய கரணங்களின் உதவி இல்லாமலேயே அகத்தே பார்க்கிறாரோ அவருக்கே இது நங்கு புலப்படும் என்று தெளிவாக நாம் உணரலாம். ஆனால் தனியான மனதோ புத்தியோ இந்தத் தத்துவத்தை உணர முடியுமா என்றால் உணர முடியாது என்று கூறுகிறார்கள். உணர்ந்து கொள்வதற்கு தேவதா அனுக்கிரகம் வேண்டுமென்று முன்னமேயே சொன்னேன். அந்த அனுக்கிரகம் நமக்கு மந்திரங்களின் மூலமாக-வேதவாக்கியங்கள் மூலமாகக் கிடைக்கிறது. ஏனென்றால் அவன் மந்திரங்களின் ரூபமாக - மறைகளின் ரூபமாக இருப்பவன். இதைத் திருமூலர் கூறுகின்றார் :

“அறிவுடையானாரு மாமறை யுள்ளே  
நெறிவுடையான்மிகு தேவர்க்கும் தேவன்  
பொறியுடையான்புலன் ஐந்தும் கடந்த  
குறியுடையானாலும் கூடுவன் நானே”

வேதங்களுக்குள்ளே மறைந்து கிடக்கும் பொருளை வேதங்களின் மூலமாகத்தான் நாம் அறிந்துகொள்ளமுடியும். வேதங்கள் மந்திரங்கள் எல்லாம் வடமொழியில் இருப்பதினால் நாம் அதனைத் தெரிந்துகொள்ள வேண்டியது இல்லை என்று கருதக்கூடாது.

எந்த மொழியில் இருந்தாலும் உண்மையைக் கூறும் வாக்கியங்கள் எல்லாம் வேத வாக்கியங்களே; மஹாங்கள் கண்ட அனுபவத்தைக்கூறும் வாக்கியங்கான். இந்த வாக்கியங்களின் மூலமாகத்தான் நாம் விசாரணை செய்யவேண்டும்.

‘இந்த ஆத்மாவை நீ பார்க்கவேண்டும்; முதலிலே சிரவணம் செய்யவேண்டும்; பிறகு மனனம் செய்யவேண்டும்; அதற்குப் பிறகு மஹாங்களின் வாயிலாக - குருமூர்த்திகளின் வாயிலாக இந்த உண்மையைப்பற்றிக் கேட்க வேண்டும்; கேட்டதைச் சிந்திக்கவேண்டும்; சிந்திப்பதை அனுபவத்தில் காணவேண்டும்; அப்படி நாம் செய்தால் ஆத்மதரிசனத்தை - சிவதிருஷ்டியைப் பெறுவோம்’ என்பதாக யாக்ஞவல்கியர் கூறுவதும் சிந்திக்கத்தக்கது.

சோதனை மூலமாக இந்த அனுபவ வாக்கியங்கள் நமக்குக் கிடைக்கவேண்டும். இந்த வாக்கியங்களைச் சிரவணம் செய்து, அவற்றின் கருத்தைப்பற்றிச் சிந்திக்கவேண்டும். இப்படி நாம் விசாரித்துத் தெளிந்தால் பரம்பொருளைக் காணபோம். எங்கும் வியாபித்து இருக்கின்ற பரம்பொருளை நம்முள்ளேயே காணபோம். இதைத்தான் திருமூலரும் சொல்லுகிறார் :

“எந்தை வந்தான் என்று எழுந்தேன் எழுதலும் சிந்தையின் உள்ளே சிவன் இருந்தானே”

ஈஸ்வரன் எங்கோ இருக்கிறான்; தொலைவி விருக்கிறான் என்ற எண்ணத்திலில்லாமல் அவன் நம்மிடமே வந்திருக்கிறான் என்று எழுந்தேன்; அவன் எனது சிந்தையின் உள்ளேயே இருப்பதைக் கண்டேன் என்று ஆத்மானுபவத்தோடு பாடுகின்றார்.

இந்த முறையாக நம்முடைய மதத்திலே ஈஸ்வர தத்துவம் மிகவும் அற்புதமான முறையில் போதிக்கப்பட்டிருக்கிறது. நம் முடைய மதத்திலே பரம்பொருளின் தத்துவத்தை உபதேசிக்கின்ற முறையைப் போல வேறு எந்த மதத்திலேயும் காணமுடியாது. பல பல மதங்களில் பலபலவகையாகக் கூறப் படலாம். ஈஸ்வரனை நம்மிலும் வேறுந்தாக வைத்து வழிபடவேண்டுமென்று போதிக்கப் படலாம். ஆனால் நம்முடையமதத்தில் மிகவும் அற்புதமான முறையில் எங்கும் வியாபித்திருக்கின்ற பரம்பொருளைச் சோதிப்பதின் மூலமாக - விசாரணை செய்வதன் மூலமாகக் கண்டு கொள்ளலாம். எங்கு பார்த்தாலும்

வியாபித்து இருக்கின்ற பொருளை - எல்லாப் பொருளையும் கடந்து நிற்கின்ற பொருளை நம்மிடையே நாம் காணமுடியும் என்பதாக உபதேசித்திருக்கிறார்கள். திருமூலதேவரும் திருமந்திரத்தில்.

“தொடர்ந்து நின்றார் என்னைச் சோதிக்கும்போது தூடர்ந்து நின்றால்ல நாதனும் அங்கே படர்ந்துநின் ருதிப் பராபரன் எந்தை கடந்துநின் றவ்வழி காட்டுகின் ருனே”

என்பதாகச் சுவானுபவத்தோடு பாடியிருக்கின்ற பாடல் கவனிக்கத்தக்கது.

அவன் இல்லாத இடமே கிடையாது. அவன் இல்லாத Continent கிடையாது. நாம் முதலில் சினைக்கலாம்; விவகாரம் வேறு பரமார்த்தம் வேறு என்பதாக. ஆனால் உண்மையிலே பார்க்கின்றபோது விவகாரத் திற்கும், பரமார்த்தத்திற்கும் தொடர்புண்டு. எதனுலே தொடர்பு? ஈஸ்வரங்களே தொடர்பு. எவன் பரமார்த்தனே அவனுடன் தொடர்பு கொண்டது விவகாரம். நம் மனங்களை எல்லாம் பற்றிக்கொண்டிருக்கிற மாயை நீங்கினால் நம் மனத்திலேயே அவனைப் பார்க்கலாம் என்று கூறுகிறோம்.

ஆகவே ஈஸ்வரன் விவகாரத்திற்கும் பரமார்த்தத்திற்கும் தொடர்பு உடையவனுகை இருக்கிறார்கள்; பற்றறுத்து நின்று சர்வவியாபியாக இருக்கின்ற பரமாத்மா எல்லாப்பொருளையும் கடந்து நிற்கிறார்கள்; எல்லாப் பொருளாகவும், அப்பொருளைக் காண்கின்றவனுகவும் இருக்கிறார்கள். இப்படிப்பட்ட ஈஸ்வரத்தத்துவம் வேறு எந்தாட்டிலும் போதிக்கப்படவில்லை. நம்நாட்டிலுள்ள வேதங்களோதான் போதிக்கின்றன.

நாம் எல்லோருமே மனிதர்கள் என்ற நினைவு நமக்கு இருக்கின்றவரையிலே நாம் கடவுளுக்கு ரூபத்தைக் கற்பித்துத்தான் அவனை உபாசிக்க முடியும். ஆகவே பகவானை ஒரு ரூபத்தில், பார்க்கிறோம்; அனுபவிக்கின்றோம்; பக்கி செய்கின்றோம்.

ஆனால் சில மதக்காரர்கள், பகவானை விக்கிரகங்கள் மூலமாக எதற்காக ஆராதிக்க வேண்டும்? அப்படி ஆராதிப்பது பகவானை அவமதிப்பதுபோல் ஆகாதா? என்று கேள்வி கேட்பதைப் பார்க்கிறோம்.

பகவானைப் பரமாபிதா என அழைக்கின்ற போதும் அவருக்கு ஒரு ரூபத்தைக் கற்பிக்க வில்லையா என்பதை நாம் சிந்திக்க வேண்டும். ரூபம் இல்லாவிட்டால் அவனை நாம் சிந்தையில் கொள்ள முடியாது. வாயாலும் வர்ணித்துப் பாடமுடியாது. ஆனால் ஒரே ரூபத்தைமட்டும் கற்பித்து, அதிலேயே மூடாம்பிக்கையோடு போகாமல், உண்மையான தத்துவம் என்ன என்பதை நம்மக்கள் எல்லோரும் உணர்ந்து கொள்ளவேண்டும் என்பதற்காகத்தான் நம் நாட்டில், ‘பகவானுக்கு ஒருஉருவம் கிடையாது. பெயர் கிடையாது. அவனே ஆயிரம் நாமம் உடையவன். அவனே ஆயிரம் ரூபங்கள் உடையவன். அவனை ஆணைகவும் வழி படலாம். பெண்ணுகவும்வழிபடலாம். தங்கையாகவும் தாயாகவும் வழிபடலாம்’ என்று உன்னதமான மார்க்கத்தைக் காட்டினார்கள். இதனை நல்லது அல்ல என்று யார் எந்த வாதத்தைக்காட்டிச் சொல்லமுடியும்? ஆகையால் தான் திருமூலரும் ‘எந்தைப்ரீரான்’ என்று ஈஸ்வரனைத் தங்கையாகவும், பின்னர் தாயாகவும் வாழ்த்துகிறார்.

இதே கருத்துதான் சுவேதாஸ்வதர உபநிஷத்தில் மிகவும் அழகாகச் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இந்த மாந்திரத்திலே பகவானைப் பார்த்து ஒரு பெரியவர் பாடுகிறார்.

நீ சரியாய் இருக்கிறார்கள். நீ புருஷங்கள் இருக்கிறார்கள். உன்னைக் குமரியாகவும், தடியை ஊன்றிக் கொண்டு போகும் வயது முதிர்ச்சதவராகவும் காண்கிறேன். பச்சைக் குழந்தையாகவும், பாலையாகவும் காண்கிறேன்’ என்பதாக மிகவும் நேர்த்தியாகப் பாடுகிறார்.

ஆகையினால் சர்வப் பிரபஞ்சத்திலும், எல்லாப் பொருள்களிடத்திலும் ஈசவரனைக் காண்பாய் என்று நம்முடைய முன்னேர்கள்

நமக்கு ஆணையிட்டார்கள். இந்த உண்மைத் தத்துவத்தை நாம் மறந்துவிடக் கூடாது. அவன்னிறி வேறு பொருள் கிடையாது என்கிற சின்ன வாக்கியத்தை நாம் மறந்துவிடக் கூடாது. அவன்தான் உண்மைப்பொருள்; எங்கும் வியாபித்து இருக்கிற பரம்பொருள்; நம் எல்லோருடைய உள்ளங்களிலேயும் உறைந்து இருக்கின்ற பொருள் என்பதை சோதனை செய்துசெப்து நன்றாக உணர்ந்து கொள்ள வேண்டும்.

நம் நாட்டிலுள்ள மதங்கள் இதனைத்தான் உபதேசித்து வங்கிருக்கின்றன. மார்க்கங்கள் வேறுபடலாம்; ஆனால் கடைசியான முடிவு ஒன்றுதான். ஆகையால்மதங்களுக்குள் வேற்றுமையையோ பகைமையையோ வளர்த்துக் கொள்ளக்கூடாது என்பதைத் தான் நாம் இந்தக் காலத்தில் முதன் முதலில் உணர்ந்து கொள்ளவேண்டும். உண்மையை அடைகிற வரையிலும் சிற்சில விரோதங்கள் இருப்பது போல் தோற்றலாம். உண்மைப்பொருளை அடைந்த பிறகு எவ்விதமான விரோதமும் பரமானந்தத்தை அடைவதில் கிடையாது என்பதை நாம் தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். இது சோதித்து அறிவுதினாலேயே நமக்குப் புலப்படும். வெறும் சண்டைகள் போட்டுக் கொண்டிருந்தால் இது நமக்கு விளங்காது. சண்டைகள்தான் ஒங்கும். ஆகவே நாம் எல்லோரும் நம்மை நாமே சோதித்துக் கொண்டு உண்மைப் பொருளை அடைய முயற்சி செய்யவேண்டும்.

மேலும் இம்மாதிரியான கூட்டங்களில் நான் ஒன்று சொல்ல ஆசைப்படுகிறேன். தென்னாட்டில் சமஸ்கிருதமொழியின் பேரில் துவேஷம் வளர்ந்து வருகிறது. இந்தத் துவேஷத்திற்கு இடமே கிடையாது என்பதை நான் தெரிவித்துக்கொள்ளுகிறேன். அதற்காகத்தான் திருமூலருடைய உண்மை வாக்கியங்களை எல்லாம் எடுத்துச் சொல்லுகிறோது இடையிடையே அதேகருத்துடைய உபாசிஷத் மந்திரங்களையும் எடுத்துச் சொன்னேன். எந்தபாலையில் உண்மை இருந்தாலும் அது

உண்மைதான். தமிழிலே ஒருவனை வையலாம். சமஸ்கிருதத்திலும் ஸ்துதி செய்யலாம். ஆகையால் ஆரம்பத்தில் தாய்மொழியைத் தவிர வேறு பாலைஷகளைக் கற்கவேண்டிய அவசியம் இல்லையென்றாலும் ஓரளவு படித்த பின்பு வேறு பல மொழிகளையும், குறிப்பாகச் சமஸ்கிருதத்தையும் நம் மாணவர்கள் யாவரும் கற்றுக்கொள்வது இன்றியமையாதது. உலகம் பூராவுக்கும், தாய்மொழியின் பேரில் தாய்நாட்டின் பேரில் எவ்வளவு அபிமானம் இருக்க வேண்டியது அவசியமோ அவ்வளவு அபிமானம் சமஸ்கிருதமொழியின் பேரிலும் இருக்கவேண்டியது அவசியம் என்பதைத் தெரிவித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

இதைக் காட்டுவதற்காகத்தான் சித்தாங்தத்திற்கும், வேதாந்தத்திற்கும் உண்மையாக வேற்றுமை இல்லை என்று நான் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன். இதனை எடுத்து விளக்கு வதற்காக, ஆச்சார்யர் ஸ்ரீ சங்கரர் சிவானந்த லஹரியில் எழுதியுள்ள இரண்டு சுலோகங்களை மட்டும் எடுத்துச் சொல்லிவிட்டு என்பேச்சை முடித்துக் கொள்ளுகிறேன்.

முதல் சுலோகம்:

நால் வா பரமோக்கரகமி஦் தேக் பஶுநாங்பதே பஶயந் சுக்ஷிதாந் சராசரங்ணாந் வாய்ஸிதாந் ரக்ஷிதும் । ஸர்வ மர்யபலயநைஷ஧ மதிஜ்வாலகர் மீகர்நிதிஸ்மங்ரங்களேன ரக்ஷித் நோதிரீ ஸேவத்வா ॥

நீ செய்த ஒரேஒரு பரோபகாரம் போதாதா? பசக்கஞ்சுகு எல்லாம் பதியாக இருக்கின்ற ஈஸ்வரனே! நீ செய்திருக்கும் பரோபகாரம் சாதாரணமானதா? தேவர்கள் எல்லாம் அம்ருதமதனம் செய்தபோது அம்ருதம் தோன்றுவதற்கு முன்னாலே ஆலகாலவிஷம் தோன்றியது. சர்வலோகங்களையும் நாசம் செய்யக் கூடிய விஷம் அது. மனிதர்கள் மாத்திரம் அல்ல. தேவர்களுங்கூட அந்தவிஷத்தைக் கண்டவுடன் பயந்து ஒட ஆரம்பித்தார்கள், அந்த சமயத்தில் யார் இவ்வுலகத்தைக் காப்பாற்றியது? உலகத்திலுள்ள மக்கள் எல்லாம்

அழிந்துபோய்விடப் போகிறார்களே என்ற கருணையினால் நீயே அந்த விஷத்தை எடுத்து விழுங்கினும். வெளியிலே இருக்கிற ஜந்துக் களைக் காப்பாற்றுவதற்காக நீ அவ்விஷத்தை எடுத்துச் சாப்பிட ஆரம்பித்தாலும் சாப்பிட டிருந்தால் என்ன ஆகியிருக்கும்? இவ்வுலக மெல்லாம் தங்கள் உடலுக்குள் அடங்கியது அல்லவா? உள்ளே போயிருந்தாலும் சகல ஜந்துக்களும் நாசம் அடைந்திருக்குமோ? அம் மாதிரியாகப் பஸ்மீஹரம் ஆகிவிடக்கூடாது என்ற கருணையினால் விஷத்தை உமிழுமாலும் விழுங்காமலும் கண்டத்திலேயே வைத்துக் கொண்டு விட்டார்கள். சகல தேவர்களும் ஒட்டம்பிடித்த காலத்தில், சகல ஜீவராசிகளையும் காப்பாற்றுவதற்காகத் தாங்கள் செய்திருக்கும் இந்த பரோபகாரம் ஒன்று போதாதா? என்று ஈஸ்வரனைப் பார்த்துக் கேட்கிறார்.

இன்னேரு சலோகத்தில் சொல்லுகிறார் :

ஸஹஸ்வர்தந்தே ஜாதிவிவு஧ா: ஸ்திராக்தா: ந மன்யே  
ஸ்வேவா தத்துநூராண் தக்தபலம் । ஹரிதூஷாதீநா மபி  
நிக்டமாஜா மஸுலம் சிரங் யாசேஶம்மோ ஶிவதவபாம்மோ  
ஜமஜநம् ॥

‘அங்க தேவதைகள் இருக்கின்றார்கள். இந்த லோகத்தை வேறுவழியிலே திருப்பும் ஆயிரக்கணக்கான தேவதைகள் இருக்கிறார்கள். ஆசைகாட்டி மயக்கும் தேவதைகள். சிறு பயன்களைக் காட்டி மயக்கும் தேவதைகள். நசிக்கக்கூடிய பலனைக் கொடுக்கின்ற

தேவதைகள். இவைகளைப்பற்றி நான் கனவிலும்கூட சினைக்கவேமாட்டேன். இவர்கள் கொடுக்கும் பலனை நான் ஸ்வப்னத்திலுங்கூட இச்சிக்கமாட்டேன். எந்த ஒரு பதவியானது அத்வதீயமாக இருக்கின்றதோ அதைத்தான் நான் நாடுகிறேன். அதனைத்தான் நான் சதாகாலமும் யாசித்துவருகிறேன். உன்னுடைய தாமரைபோன்ற பாதங்களை அடைய வேண்டுமென்பதுதான் என்னுடைய நோக்கம் என்று கூறுகிறூர்.

இதற்கு சடான பக்தி உண்டோ என்று கேட்கிறேன்? ஆகையால் மொழியின் காரணமாகவோ அல்லது மதத்தின் காரணமாகவோ நாம் துவேஷத்தையோ - வெறுப்பையோ கொள்வதற்கு இடமே இல்லை என்று நாம் மனத்திலேவைத்துக்கொள்ள வேண்டும். அதுதான் திருமூலர் போன்ற மகான்களுக்கு நாம் செய்யக்கூடியதான் பெரிய பக்தி. அவர்கள் காட்டிச் சென்ற வழிகளைக் கடைப்பிடிப்பதன் மூலமாகத்தான் நாம் அந்த மஹான் களுக்குப் பெரிய பக்தியைச் செய்தவர்களாக ஆவோம். நமக்கு எல்லாம் அவர்கள் சமரச சமயம் என்ற ஓர் வழியைத்தான் காட்டிச் சென்றார்கள். அந்த வழியைப் பின்பற்றி இந்துக்களைல்லாம் ஒன்றுகூடி பரம்பொருளை நாடினால் சகல லோகங்களுக்கும் கேஷம் உண்டாகும் என்பதில் சந்தேகமே கிடையாது என்று சொல்லிக்கொண்டு, குருமகாசங்கிதானத்திற்கும், மற்றுமுள்ள அளைவருக்கும் வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொள்வதோடு, பேச்சை முடித்துக்கொள்ளுகிறேன்.

“பெம்மான் பெருந்தி பேச்சற்ற பேரின்பத்  
தம்மான் அடிதந் தருட்கடல் ஆடினேம்  
எம்மாய மும்விடுத் தெம்மைக் கரந்திட்டுச்  
சும்மா திருந்திடம் சோதனை யாகுமே.”

‘ ஒன்பதாந்தந்திரம் ’

‘ சூனிய சம்பாஷினை ’

திருவாவடுதுறை ஆதீன மகாவித்துவான்

திரு. கே. ஆறுமுக நாவலர் அவர்கள்  
நாகர்கோயில்.

குருமகாசங்கிதானமாக இங்கெழுந்தருளி சைவச் செங்கோல் ஒச்சகின்ற ஸ்ரீ - ஸ்ரீ சுப்பிரமணிய தேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்களது திருவடிக் கமலங்களுக்கு நன்றி தெரிவித்துக்கொள்கிறேன்.

முன்றும் திரும்திர மாநாட்டில் இறுதிச் சொற்பொழிவாளருக்கு அடியேன் உங்கள் திரு முன்னிலையில் ரீற்கிறேன். இப்பொழுது பேச யிருப்பது ஒன்பதாம் தந்திரம். தந்திரத்தின் கருத்துமாதிரி குன்யமாப் சம்பாஷினை செய்து விட கட்டளைபிறந்திருக்கிறது. அதன்பொருள் “ உங்கள் சம்பாஷினை குன்யம் ” என்பது தானே, அதாவது உங்கள் பிரசங்கம் ஒன்றும் இல்லாதது என்பதாக நினைத்தாலும்கூடச் சூன்யமாக உபதேசம் செய்யக்கூடியவர் ஒருவர் இருக்கிறார். அவரும் என்னைப்போல் சூன்ய சம்பாஷினை செய்பவர்தான். அவர் தான் தட்சிணமூர்த்தி. சின்முத்திரை ஒன்றைக் காட்டி, “ புரிந்ததா? போ ” என்று சொல்லி விடுகிறார். அது ஒன்றுமே புரியாமல் இருக்கலாம். ஆன்மா ஆண்டவைன் அடைந்த மாத் திரத்தில் ஆன்மாவைப் பற்றியிருக்கிற மலங்கள் தாமே விலகிவிடும் என்பதாகத் தத்துவப் பொருள் அந்த முத்திரையிலே புதைந்து கிடக்கின்றது. எனக்கு முன்னால் பேசிய - தத்துவ சாஸ்திரியாக விளங்கும் பெரியார் அவர்கள் வேதாந்தம், சித்தாந்தம், சைவம் ஆகிய எல்லா வற்றுக்கும் உள்ள ஒருமைப்பாட்டை விளக்கினார். வேதாந்த, சைவ சித்தாந்த சமரசம் விளங்கவேண்டுமென்றால் இந்த ஒன்பதாவது தந்திரத்தைப் பார்க்கவேண்டும்.

இந்தத் துறைசை ஆதீனத்தில் திரும்திர மாநாட்டைத் தொடர்ந்து நடக்க இருக்கிற குருஷை எதற்காக நடக்கவேண்டுமோ? ஏன் அதற்கு நாம் எல்லோரும் போகவேண்டும்?

என்ற கேள்விகளைக் கேட்டுக்கொண்டால் அதற்கான பதிலை இத்திரும்திரத்தின் ஒன்பதாவது தந்திரத்திலுள்ள முதல் பாட்டே விளக்கிவிடும்.

குரு மடம் என்றால் ஏதோ சாதாரண இடம் என்று கருதக்கூடாது. உலகிலுள்ள ஆன்மாக்களைப் பற்றியிருக்கின்ற மலத்தைக் குருவின் மலரடிசார்ந்து ஸின்றவர்கள் போக்கிக்கொள்ளுகிறார்கள், அப்பேர்ப்பட்ட குரு இருக்கின்ற திருமடமே ஆண்டவனது வீடு என்று சொல்லுகிறார்கள். குரு பார்க்கின்ற பார்வையிலேயே ஆன்மாக்களுக்குச் சிவஞானம் உண்டாகிறது.

பாம்பு தீண்டினால் உடனேயே அதன் விஷத்தை எடுக்க விஷவைத்தியனிடத்தில் செல்லவேண்டும். விஷ வைத்தியர்கள் இந்தக் காலத்தில் இல்லாமல் இருக்கலாம்; முன்பெல்லாம் இருந்தார்கள். அவன் கருடோகம் பாவளையால் - கருட தியானத்தால் கருடனே ஆகவேண்டும். கருட மந்திரத்தை ஜபிக்க வேண்டும். அந்தக்கருடபாவளையால் விஷம் தானாகவே நீங்கும்.

அதைப்போலவே ஆன்மாக்களைப் பற்றிக் கொண்டிருக்கின்ற ஆணவ மலங்களாகிய விஷம் சிவமந்திர பாவளையால் - சிவமந்திர தியானத்தால் - சிவமோயாகிய குருமூர்த்தியின் திருவருளால் நீங்கப்பெறும்.

“ கருடன் உருவம் கருதும் அளவில் பருவிடம் தீர்ந்து பயங்கெடு மாபோல் குருவின் உருவம் குறித்த அப்போதே திரிமலம் தீர்ந்து சிவனவன் ஆமே ”

எனத் திருமூலர் சொல்லுகிறார். சிவோகம் பாவளையால் - சிவமந்திர தியானத்தால், குருவின் பார்வை நம்மேல் பட்டமாத்திரத்தில்

நம்மைப்பற்றி சிற்கின்றதான் மலங்கள் அகன்று விடுகின்றன.

“ பவியும் அவியும் பரந்து புகையும் ஓவியும் எம்சான் தனக்கென்றே உள்கிக் குவியும் குருமடம் கண்டவர் தாம்போய்த் தளிரு மலரடிச் சார்ந்து நின்றாரே ”

என்பது திருமந்திரம்.

ஆன்மாக்களைப் பற்றியிருக்கிற மலத்தை நீக்குகிற வைத்தியசாலை குருமடம். உள்ள நோயை கீக்குவது குருமடம். உடலை வளர்க்காது உயிரை வளர்க்க, உயிரின் நோயைப் போக்க இருப்பது குருமடம்.

குரியன் சந்திரன் இரண்டும் இந்த உலகத் தீற்கு ஒளி அளிக்கின்றன. அம் உடம்புக்குள் ஒளி உண்டு என்றால் அது இறைவன் அருளால்தான் உண்டாகிறது. இருட்டு அறையில் கிடந்து தடுமாறும் குருட்டுக் கிழவிபோன்ற ஆன்மாக்களுக்குக் குருவின் அருளால் ஒளி கிடைக்கிறது. உள்ளமே தகழியாக, உணர்வு நெய்யாக, திடம்படு ஞானத்தீயை வளர்த்தால், இறைவன் கழலடி காணலாம். ஞான சிலை - முத்திசிலை எய்தலாம். பஞ்சாக்கரத்தை நான் பலத்தவை ஜபித்தும் இறைவன் கழலடி காணப்பெற்றிலேன் என்று சொல்பவர். ‘தீ’ என்று எழுதி விறகுக்கு அடியில் வைத்து விட்டு விறகு எரியவில்லையே என்பாரைப் போல்பவரே. ஆகவே உண்மைப்பொருளை அறிந்துகொள்ளாது சொல்வதினால் பயன் ஏற்படாது. அதனைக் குருவாயிலாக உணர்ந்து, உணர்ந்தபொருளை நன்கு தெளிந்து ஜபித்தால் பலன் உண்டு.

வெறும் உருத்திராட்சமாலை உருண்டால் மட்டும் போதாது; அந்த உபதேசத்தின் உட்பொருளை உணர்ந்து, தியானம் செய்ய வேண்டும். சி - சிவபெருமான். வ - அம்மை, அருள். ய - ஆன்மா. மாயாபோகத்தில் கிடக்கின்ற நம்மை அம்மை சிவபெருமான் திருவடி நிழலை அடையச் செய்கின்றான். “நற்றவா உனை நான் மறக்கினும், சொல்லும் நா நமச்சிவாயவே” என்று சொல்லியபடி பல அடியார்கள் வாழ்ந்திருக்கின்றார்கள்.

முன்றுவது திருமந்திர மாநாடு

தீவினையாளர் சிவ சிவ என்று சொல்ல மாட்டார்கள். சிவ சிவ என்று சொன்னால் தீவினை மாநாடும்; சிவ சிவ என்றிடத் தேவரும் ஆவர்; சிவ சிவ என்னச் சிவகதி கிடைக்கும்.

நமது நாட்டில் வழங்கும் பல பழக்க வழக்கங்கள், நமக்கு உண்மைத் தத்துவத்தை விளக்கவே வந்தன. மார்கழி மாதத்தில் நம் நாட்டுப்பெண்கள் சாணியில் பூசணிப்புவைப் புதைத்து வீட்டுவாயிலில் வைப்பதை நாம் பார்க்கிறோம். மலராகிய ஆன்மா, சாணமாகிற மலத்துள் புதைந்து கிடக்கிறது என்பதை அது விளக்குகிறது.

நமக்கு உபதேசிக்கின்ற குரு, நமக்கு என்ன உபதேசிக்கின்றாரோ அந்த நெறியில் அவர்களும் நின்று ஒழுகி உபதேசித்தால்தான் பயன் அதிகம்; புகை பிடிக்கும் ஆசிரியர், மாணவனிடம் ‘நீ புகை பிடிக்காதே’ என்று உபதேசிப்பதால் பயன் ஏற்படாது. ஒரு குருவினிடம் ஒருபாட்டி தன்பேரன் அதிக வெல்லம் சாப்பிடுகிறான் அந்தமாதிரி சாப்பிடாமல் இருக்கும்படி உபதேசம் செய்யுங்கள் என்று கேட்டாள். அந்த குரு ஒருமாதம் கழித்து வந்தால் உபதேசிக்கிறேன் என்று அனுப்பிவிட்டார். ஒரு மாதம் கழித்து வந்த பிறகு, அந்தப்பீளனையிடம், ‘அப்பா! வெல்லம் அதிகம் தின்னாதே, அது உடம்புக்கு ஆகாது’ என்று உபதேசித்தார். அதற்கு அந்தப் பாட்டி, இதை அப்போதே சொல்லக்கூடாதா? இதற்கு ஒருமாதம் கழித்துவரச்சொன்னீர்களே? என்; என்று கேட்டாள்; அதற்குக் குரு “நானும் வெல்லத்தை அதிகம் தின்பவன்; இந்த ஒரு மாதத்திற்குள் கொஞ்சம் கொஞ்சமாக வெல்லம் சாப்பிடுவதை அறவே ஒழித்துவிட்டேன்; வெல்லம் நான் தின்னாத சிலையில் வெல்லம் தின்னாதே என்று பிறருக்கு உபதேசித்தால் எப்படி உபதேசம் பயன் தரும்; ஆகவேதான் ஒரு மாதம் கழித்து பிறகு வரச்சொன்னேன்” என்று குறிப்பிட்டார். ஆகவே எதையும் தான் கடைப்பிடித்து, பிறகு அதனைப் பிறருக்கு உபதேசிக்கின்றதே அதிகப் பயன்தரும்.

இறைவன் நடனத்தின் தத்துவத்தைப் பற்றித் திருக்கூத்து, சிவானந்தக்கூத்து, சந்தர்க்கூத்து, பொற்பதிக்கூத்து, பொற்றில்லைக்கூத்து, அற்புதக்கூத்து என்பவற்றைப் படிப் படியாகத் திருமூலர் விளக்கியிருக்கின்றார். “உங்கள் சாமி சுடுகாட்டிலா நடனமாடிக் கொண்டிருக்கிறார்?” என என்னிடம் வந்து ஒருவன் கேட்டதற்கு. ‘உன் போன்றவர்கள் அங்கே வரப்போகிறார்கள்; அதற்காகத்தான் நடனமாடிக் கொண்டிருக்கின்றார்’ என்று சொன்னேன். சிதாகாசத்தில் ஆடும் பொருளாக இருக்கும் ஆண்டவன் நம்மையெல்லாம் ஆட்டுவிக்கின்றன்; அவனது ஆடவினாலே உலகம் இயங்கிக்கொண்டிருக்கிறது.

ஆண்டவன் து திருக்கூத்தைக் கண்டவர்கள் அந்த இன்பத்தைப்பெற மேலும் மேலும் துடிப்பார்கள். “ஆட்டை விட்டுப் போமோ சொல்லாய் அப்புவி” என்ற அடிகள் ஆட்டைப் பார்த்துவிட்டால் புளி அதனை அடித்துத் தின்னால்ல போகாது எனப் பொருள்படுமாப்போல், ஞானிகள் ஆடலைப் பார்த்து விட்டால் அதாவது இறைவனது சிவானந்தக்கூத்தைப் பார்த்துவிட்டால் அவ்விடம் விட்டு அப்பால் நகரமாட்டார்கள். புளியம்பழத்தைக் கண்டவுடனேயே நாவில் ஜலம் ஊறுவது போல, ஆண்டவன் து திருக்கூத்தைக் கண்டவர்க்கெல்லாம் அருட்கண்ணீர் பெருக, உள்ளத்தே ஆனந்த அழுது ஊறப்பெறுவார்கள். இதனைத்தான் திருமூலர்.

“புளிக்கண்டவர்க்குப் புனல்வாறு மாபோல் களிக்கும் திருக்கூத்துக் கண்டவர்க் கெல்லாம்

அளிக்கும் அருட்கண்ணீர் சோர்நெஞ் சருக்கும் ஒளிக்குளா எந்தத் தமுதாறும் உள்ளத்தே” எனக் குறிப்பிட்டிருக்கிறார்.

குனியசம்பாஷினை என்ற பகுதியிலுள்ள,

“பட்டிப் பசக்கள் இருபத்து நாலுள் குட்டிப் பசக்களோ ரேமுள் ஜந்துள குட்டிப் பசக்கள் குடப்பால் சொரியினும் அடிப் பசவே பனவற்கு வாய்த்ததே”

என்ற பாடல் எவ்வளவு அழகான பாடல் என்பதைப் பாருங்கள்.

“பார்ப்பான் அகத்திலே பாற்பச ஜந்துண்டு மேய்ப்பாரும் இன்றி வெறித்துத் திரிவன மேய்ப்பாரும் உண்டாய் வெறியும் அடங்கினால் பார்ப்பான் பசஜந்தும் பாலாச் சொரியுமே”

ஜந்து புலன்களும் ஜந்து பசக்கள். அதனை அடக்காவிட்டால் வெறித்துத் தன் போக்குப் படி அவை ஓடும். அதனை அடக்கி, அதன் வெறியையும் அடக்கினால் அவை நாம் சொல்கிற வழிப்படிவங்கு பால்போன்ற பல நன்மைகளைச் செய்யும். இது எவ்வளவு அழகான் கருத்து. இதுபோன்ற பாடல்கள் அஙேகம் உள்ளன.

இறைவன் திருவடி ஸ்மீலீப்பெற்று ஜீவன் முக்தர்களாக வேண்டுவோர் குருவை அண்டி அவரிடம் உபதேசம்கேட்டு. அவர் காட்டிய நெறியைப் பின்பற்றுங்கள் என்ற அளவிலே ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களின் திருவடிக் கமலங்களுக்கு வணக்கத்தைக் கூறிக்கொண்டு என் பேச்சை இத்துடன் முடித்துக்கொள்கிறேன்.

ஓன்றிநின் றுள்ளே உணர்ந்தேன் பராபரம் ஓன்றிநின் றுள்ளே உணர்ந்தேன் சிவகதி ஓன்றிநின் றுள்ளே உணர்ந்தேன் உணர்வினை ஓன்றிநின் நேபல ஊழிகண் டேனே.”

வ

சிவமயம்

திருச்சிற்றம்பலம்

“வாழ்கவே வாழ்களன் நந்தி திருவடி  
வாழ்கவே வாழ்க மலமறுத் தாள்பதம்  
வாழ்கவே வாழ்கமெஞ் ஞானத் தவன்தாள்  
வாழ்கவே வாழ்க மலமிலான் பாதமே.”

— திருமுகைதவர்.

# தநுமந்திர மந்திர ஸூலர்



திருவாவடுதுறை ஆத்தினம்

—  
சிவமயம்

நான்காவது

## திருமந்திர மாநாட்டு மலர்

[ துன்முகி - தை ]

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

21-வது குருமகாசந்திதானம்

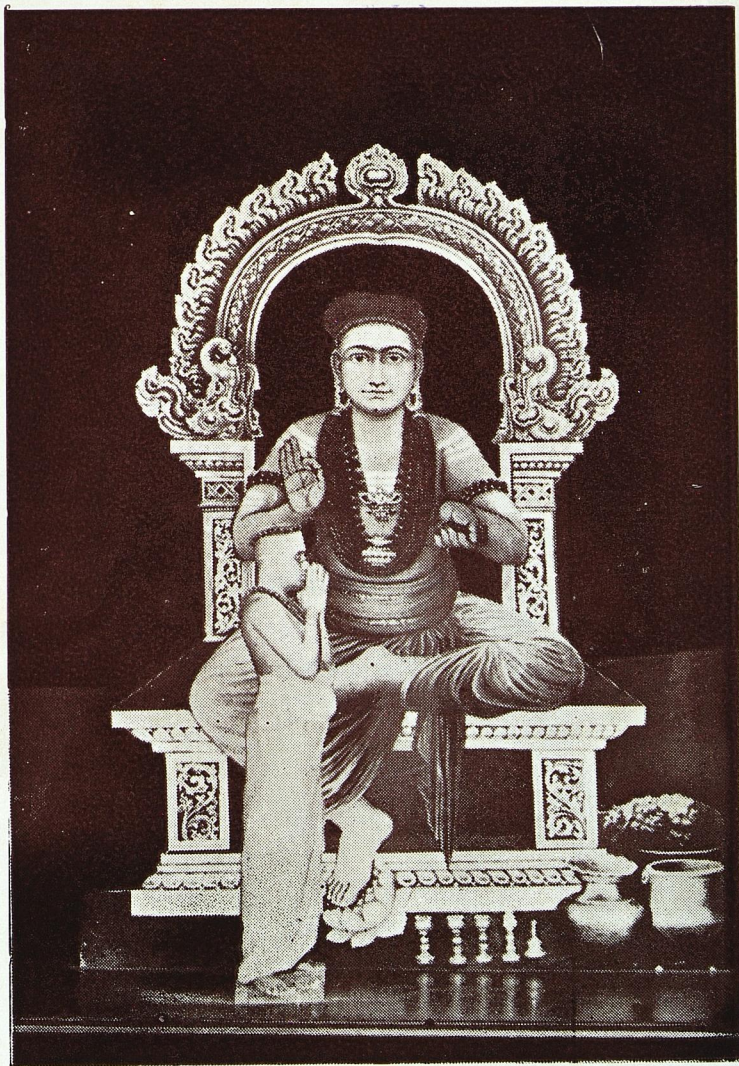
ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரியசுவாமிகள் அவர்கள்

கட்டளையிட்டருளியபடி

வெளியிடப்பெற்றது.

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்

ஸ்ரீ நமசிவாயஸ்ரத்தி அக்சகம்  
— திருவாவட்டுக்கூர் —



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக முர்த்திகளை  
ஸ்ரீ-ஸ்ரீ மகாசந்திரானம் அவர்கள் வழிபடுதல்

வெ  
சிவமயம்

### வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான  
போதநெறி காட்டும் வெண்ணெணய்  
பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர்  
மெய்ஞ்ஞான பாநு வாகிக்  
குயிலாரும் பொழில்திருவா வடிதுறைவாழ்  
குருநமச்சி வாய தேவன்  
சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு  
நீட்டியி தழைக மாதோ.

—**ஶ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.**

## ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள் தோத்திரம் :

இருதய நாப்பன் அஞ்செழுத் துருவின்  
 இறைவனை உயிர்க்கொலை செயாமை  
 அருள்பொறி அடக்கல் பொறைதவம் வாய்மை  
 அன்பு(பு)அறி(வு) என்னும்என் மலர்கொண்(டு)  
 ஒருமையொ(டு) அருக்சித் திடுகளன்(று) அடியர்க்கு(கு)  
 ஒள்ளிய தீக்கைசெய் துணர்த்தத்  
 திருஅமர் துறைசை உறையருள் குருவாம்  
 திருநமச் சிவாயர்தாள் போற்றி.

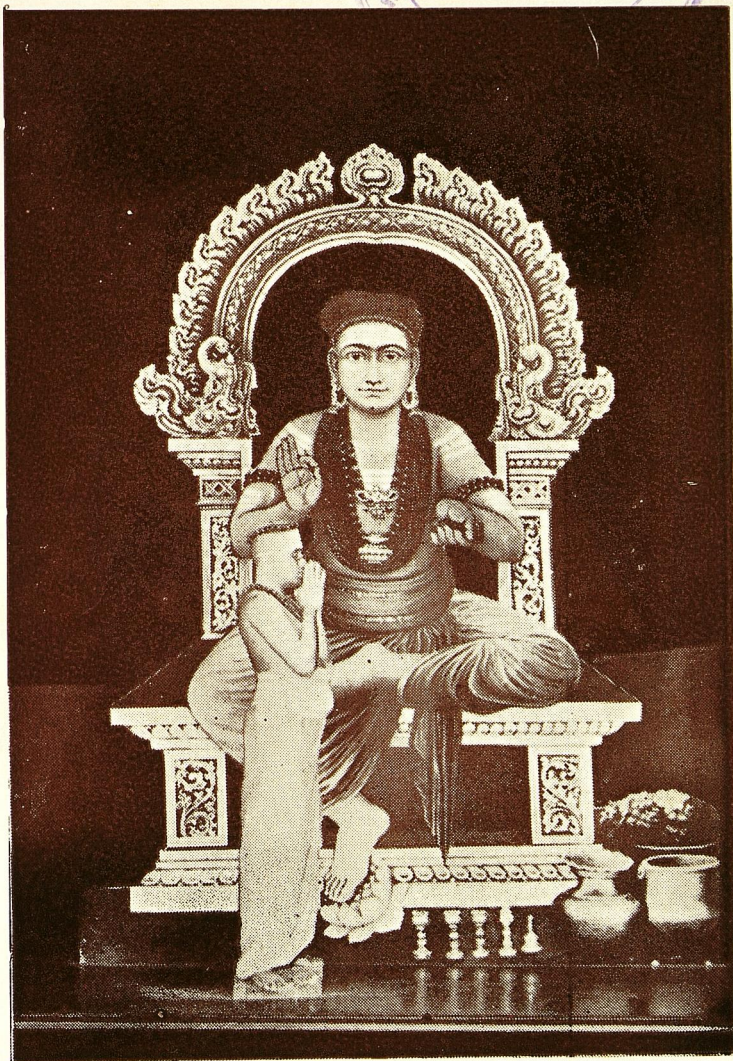
—ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகளுக்கு வணக்கம் கூறும் முறையில் ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞான யோகிகளால் பாடப்பெற்றது இச்செய்யுள். ஸ்ரீநமசிவாயமூர்த்திகள் திருவாவடுதுறை ஆதினத்தை இன்றைக்குச் சுமார் ஐந்நாறு ஆண்டுக்கட்கு முன்னர் த் தோற்றுவித்த தெய்வீக அருளாளர் ஆவர். இவர்கள் கண்ட ஆதினம், தென்னாட்டில் பலகோடி மக்களுடைய ஞானத்தையும் சமய உணர்ச்சியையும் நன்னெறியையும் நிலைபெறக் கூடிய செய்வதற்கும் வளர்ப்பதற்கும் துணையாக இருந்துகொண்டிருக்கிறது. இவர்களால் கட்டளையிடப்பெற்ற நற்செயல்களும் இன்றுவரை நடைபெற்றுவருகின்றன.

நாட்டிலும் மக்கள் உள்ளத்திலும் எத்துணையோ மாறுபாடுகள் தோன்றினும், குருமூர்த்திகளுடைய கட்டளையும் திட்டமும் எள்ளாவும் மாறியன அல்ல. எடுத்துக் காட்டாகத் திருமடத்தின் அடுக்களைய மூர்த்திகள் அமைத்து, அதில் பொருத்திய நெருப்பு அணையாமல் நின்று என்றும் அடியவர்களுக்கு அமுதளிக்கவேண்டும் என அருளிய திருமொழி இன்றும் உண்மையாக இருந்து வருவது உலகம் அறிந்ததே. இந்த ஐந்நாறு ஆண்டுகளில் நிகழ்ந்த மாறுதல்களும், பஞ்சமும் எவ்வளவோ ஆயினும் இத்திருமடத்திலும் இதன் கிளைமடங்களிலும் இன்றுவரை பசிப்பினி ஒன்று உண்டு என்பதை எவரும் அறியார். இத்திருமடம் எந்த நல்ல நோக்கங்களுடன் தோன்றியதோ அந்நோக்கங்கள் இன்றும் இங்கே நிறைவேறி வருகின்றன.

ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள், சங்கரர் இராமாநுஜர் ஆகிய இவர்களுடன் வைத்து எண்ணக்கூடிய ஒரு பெருந்தத்துவஞானி ஆவார்; இந்தத் திருமடத்தின் தம்பிரான்களில் ஒருவரும் ஆவர்.

CORNERARA PUBLIC LIBRARY  
4 - FEB 1958



ஸ்ரீ பஞ்சாக்கர தேசிக முர்த்திகளை  
ஸ்ரீ-ஸ்ரீ மகாசந்திரானம் அவர்கள் வழிபடுதல்

வ  
சிவமயம்  
திருச்சிந்றம்பலம்

## பதிப்புரை

ஸ்ரீ பஞ்சாக்கரதேசிக மூர்த்திகளின் திருவருள் துஜீனக் கொண்டு, அவர்கள் குருபூசைத் திருநாளாகிய மகரத்தலை நாளைஒட்டி, வழக்கம்போல் சென்ற துண்முகி ஆண்டிலும் நான்காவது - திருமந்திர மாநாடு நடைபெற்றது.

மாநாட்டில் சொற்பொழிவாளர்கள் தமது நீண்டநாள் அநுபவத்தைக்கொண்டு வேதாகம சாத்திர தோத்திர வரம் பிலே நின்று திரட்டிய கருத்துக்களை, மக்கள் அனைவரும் புரிந்துகொள்ளத்தக்க எளிய இனியநடையில் பேசுகின்றார்கள். அக்கருத்துக்களை அனைவரும் கேட்டுத் தம் வாழ்க்கை அநுபவத்தோடு ஒட்டிப் பயன் எய்துகின்றார்கள். இந்த அநுபவத்தை மாநாட்டில் கலந்துகொள்ளத் தனியோரும் அடைந்து உய்யவேண்டும் என்ற கருணைநோக்காலும், ஆண்டுகள்தொறும் எத்தகைய புதுமையானகருத்துக்கள் - சிவாருபவச்செலவங்கள் வெளிவந்திருக்கின்றன என்று திருமந்திர ஆராய்ச்சியின் உணர்ச்சிப்பெறுக்கை அறிந்து கொள்ளும் நோக்குடனும் சென்ற ஆண்டு மாநாட்டுச் சொற்பொழிவுகள் அனைத்தும் தொகுத்து மலராக வெளியிடப்பெறுகின்றது.

சுருக்கெழுத்தாளர்கள் எடுத்துக்கொடுத்துள்ள சொற் பொழிவுகளின் சுருக்கங்கள், எழுத்துப்பிழைகளைத் திருத்தி அப்படியே அச்சிடப்பெற்றுள்ளன.

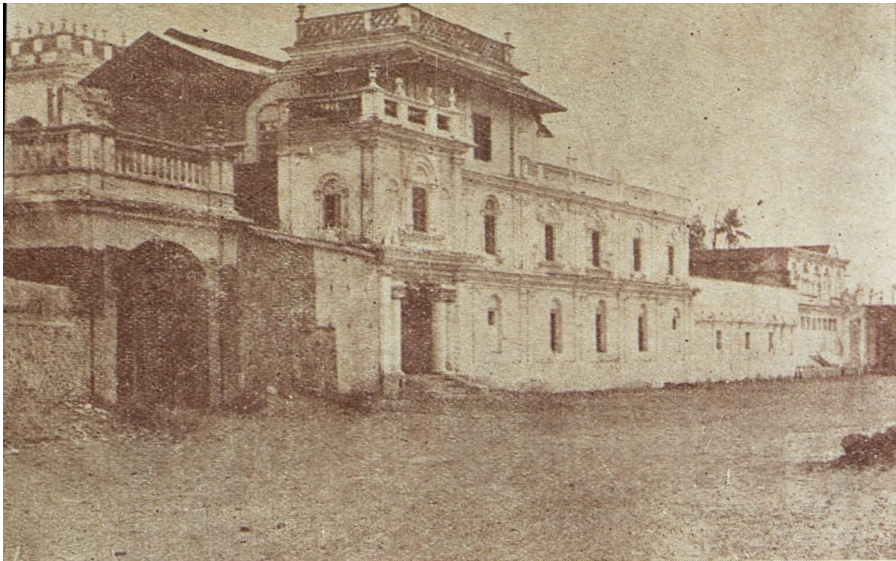
சைவத்தமிழ் உலகம் இந்த வெளியீட்டைப்பெற்று, கருத்துக்குவியலில் ஈடுபட்டுப் போற்றி மகிழுமாக.



திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ கோமுக்தீசவரர் ஆலயம்

### தலச்சிறப்புகள்:

1. சிவபெருமானுடைய ஆணையால் பசுவடிவத்தைப் பெற்ற உமாதேவியார் இந்தத்தலத்துக்கு வந்து, சிவபெருமானைப் பூசித்துப் பசுவடிவம் நீங்கப்பெற்றார்.
2. திருமூலநாயனர் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் இத்தலத்திலே சிவயோகமிருந்து திருமந்திரமாலையை (மூவாயிரம் மந்திரங்களை) அருளிச்செய்தார். 3. போகநாத சித்தருடைய மாணவராகிய திருமாளிகைத்தேவர், ஆசிரியருக்குத் தொண்டுசெய்திருந்து அருள் பெற்று, சைவஸ்தாபனம் செய்து, மேலும் பல அற்புதங்கள் செய்து விளங்கினார்.
4. தாம் தவஞ்செய்தமையால் பிற்காலத்து நவகோடிசித்தபுரம் என வழங்கப்பெறும் இத்தலத்தில் நவகோடி சித்தர்கள் சிவஞானம்பெற்றத் தவம் செய்தனர். 5. சைவசமயாசாரியர்கள் நால்வருள் முதல்வரான ஆளுடையபிள்ளையார் தமது தந்தையார்யாகம் செய்யும்பொருட்டுத் தேவாரத்திருப்பதிகம்பாடி ஆயிரம்பொன் பெற்றனர்.
6. தமது கட்டளையின்படியே தேவர்கள் பட்டரசு மரங்களாக, சிவபெருமான் அம்மரநிழலில் எழுந்தருளினர். 7 மகப்பேறு கருதி வந்து வழிபட்ட முசுகுந்தமன்னருக்கு இறைவன் இதனைத் திருவாரூராகவும், தம்மைத் தியாகேசப்பெருமானாகவும் காட்டிப் புத்திரப்பேறும் அளித்துப் புத்திரத்தியாகர் என்னும் பெயருடன் வீற்றிருந்தருளினர்.
8. தருமதேவதை தம்மை வழிபட, பெருமான் அதனை இடபமாகக் கொண்டதன்றி, தம் சந்திதியில் அரசமரநிழலில் கோயில்கொண்டிருக்கும்படி அதற்கு வரமும் தந்தார்.
9. தேவர்களும் முனிவர்களும் வேண்டிக்கொள்ள அந்த வேண்டுகோளை ஏற்றுப் போதியம்பலத்திலே சிவபெருமான் மகாதாண்டவைம் புரிந்தருளினர். 10. சில முனிவர்களுக்குச் சிவஞானைப்பேதேசம் செய்தருளினர். 11. சில அந்தணர்களுக்கு பேதத்தை அருளிச்செய்தனர். 12. போகநாத சித்தர், நவகோடி சித்தர் முதலிய சித்தர்கள் விரும்பியவன்னம் அவர்களுக்கு அட்டமாசித்திகளையும் பிறவற்றையும் அருளினர். இதுபோன்ற அற்புதங்கள் பல இத்தலத்திலே நிகழ்ந்தன. சித்தர்கள் பலர் இங்கே எப்போதும் வசிக்கின்றனர் என்ற ஜிதிகமும் உண்டு.



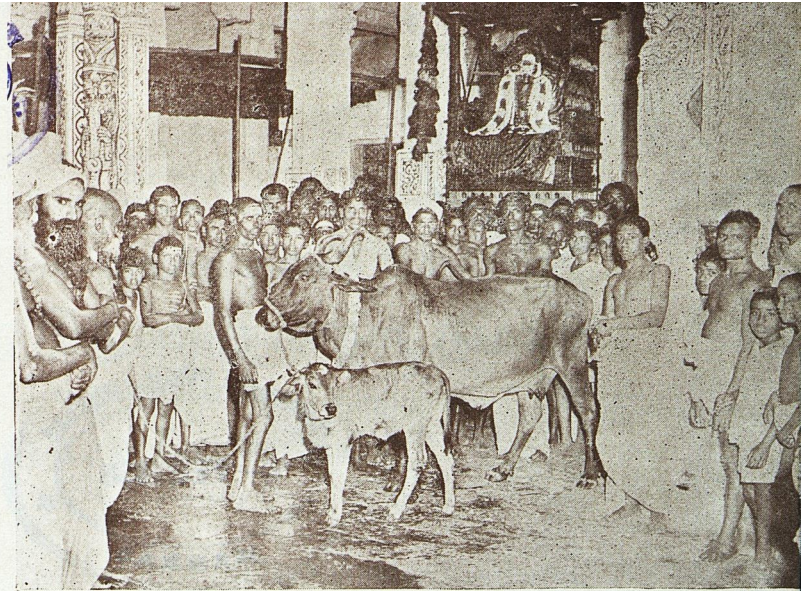
திருவாவடுதுறை ஆதீன மடாலயம்

### நாட்டில் மடங்கள் :

அன்றுமுதல் நாள்தோறும் நாள்தோறும் அண்ணல்  
 அடியரள விறந்தபெயர் வந்தவர்கள் எல்லாம்  
 சென்றுறையைத் திருமடங்கள் திருமடங்கள் தோறும்  
 திருவிளக்கு அங்கு அவர்சாத்த உள்ளுடை மேற்போர்வை  
 துன்றியசென் கொலின் அடிசில் கன்னல்கருங் கனிகள்  
 தூயஅறு சுவைக்கறிநெய் தயிர்திரண்ட பால்தேன்  
 நன்றுதிருப் பண்ணியங்தண் ணீரமுதம் அடைக்காய்  
 நரபதி ஏவலின் அமைச்சர் நாள்தோறும் நடத்த.

—ஸ்ரீ உமாபதிசிவாசாரியார்.

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் போற்றிவருகின்ற சித்தாந்த உண்மைகளை உலகிற்கு உதவியருளிய சந்தானாசாரியர்களுக்குள் நான்கா மவராய் இன்றைக்கு அறுநாறு ஆண்டுகட்டக்குமுன் எழுந்தருளியிருந்தவர் ஸ்ரீ உமாபதி சிவாசாரியசவாமிகள். பன்னிரண்டாம் நூற்றிற்கும் நிகழ்ந்த வரலாற்றை அடிப் படையாகக் கொண்டு அவர்கள் அருளிச்செய்த சேக்கிழார்புராணத்தில் உள்ளது இச் செய்யுள். சேக்கிழார் அருளிய பெரியபுராணம் சோழ அரசர்களின் உள்ளத்தை உருக்கிய காரணத்தால், சோழ அரசர்கள் சோழ நாட்டில் பல திருமடங்களை நிறுவினார்கள். அந்தத் திருமடங்களைல்லாம், தத்துவ ஆராய்ச்சியில் ஈடுபடுகின்ற முனிவர்கள் தங்கும் இடங்களாயின. முனிவர்கள் தாங்கள் ஆராய்ந்துகண்ட உண்மைகளையெல்லாம், தமிழ்நாட்டிற்குத் தத்துவசாத்திரங்களாகவும் சமயக்கோட்பாடுகளாகவும் வழங்கினார்கள். அவையே, நாட்டில் அரசியல் மாறுதல்களும் அமைதி இன்மையும் ஏற்பட்டகாலத்து மக்கள் மக்களாக வாழ்வதற்குப் பெரிதும் உதவி புரிந்தன.



திருமூலதேவர் திருவிழா

கயிலாயத்து ஒருசித்தராய் நந்திதேவர் திருவருளைப்பெற்ற சிவயோகி, தல யாத்திரையாகப் பொதியமலை நோக்கி வருகிறபோது, திருவாவடுதுறைக்கு வந்து பெருமானை வழிபட்டு அருகில் உள்ள சாத்தனூர் அடைந்தார்; அங்கு இறந்து கிடந்த பசுமேய்ப்போனையை மூலன் என்னும் இடையன் உடலில் புகுந்து மூலராக எழுந்தார் என்பது வரலாறு. இப்படி மூலராக எழுந்தவுடனே, எஜமான் இறந்த துக்கத்தால் கதறிய பசுக்கள், ஆனந்தமேலீட்டால் மோந்தன; நக்கின; கனைத்தன; துள்ளிக் குதித்தன. எப்படி எப்படியோ சந்தோஷத்தைக் காட்டிக்கொண்டன. மூலராகிய சிவயோகியும் மகிழ்ச்சியோடு பசுக்களை மேய்த்தார்; அவைகளைக் காவிரி துறையிலே நீர் அருந்தச்செய்தார்; வெயில்நேரத்தில் நிழலுள்ள இடத்தில் தங்கச்செய்து பாது காத்தார். மாலைநேரம் வந்ததும் பசுக்கள் கன்றுகளை நினைத்துக்கொண்டே வீடுகளை நோக்கி நடந்தன. அவை தத்தம் வீடுகளை அடையும்வரை மூலரும் பின்னே தொடர்ந்து சென்றார். இப்படி மூலர் அன்றுமேற்கொண்ட பசுப்பணியும் முடிந்தது.

இப்படியாகப் பசுப்பணி முடிந்தபிறகுதான், திருவாவடுதுறையில் அரச மரத்தின்கீழ் மூவாயிரம் ஆண்டுகள் யோகத்திலிருந்து, அருந்தமிழ் மூவாயிரம் அருளி னர்; திருமூலதேவநாயனர் என்று சிறப்பிக்கப்பெற்றார். அருந்தமிழும் திருமந்திரம் என்ற பெயருடன் திகழ்கிறது.

இத்தகைய சிறப்போடுகூடிய திருமூலதேவநாயனருக்கு, பூர்ணா முக்தீஸ்வரர் கோயிலில் ஆண்டுதோறும் நடைபெறுகிற மகோற்சவ இரண்டாந்திருநாளில், தனிச் சிறப்புச் செய்யப்பெறுகிறது. அன்று காலை திருவீதியுலாவில் பெருமானுடன் திருமூலதேவநாயனரும் எழுந்தருளுகிறார். அவர் மேற்கொண்ட பசுப்பணியின் நினைவாக அவருக்கு முன்பு, ஒரு பசுமாடு கன்றுடன் கொண்டு செல்லப்பெறுகிறது. திருவுலா முடிந்து ஆலயத்தை அடைந்ததும் சந்திதியிலே ஆதீன ஒதுவாழுர் த்திகளால் திருமூலர் வரலாறு வாசிக்கப்பெறுகிறது. உடனே கோடூஜை நடைபெறுகிறது. பிறகு தீபாராதனை தரிசனம். இப்படி நிகழ்கிற திருமூலர் உற்சவக் காட்சியை இப்படம் காட்டுகிறது.

ஏ.  
சிவமயம்

திருச்சிற்றம்பலம்

சேர்ந்திருந் தேன்சிவ மங்கைதன் பங்களைச்  
சேர்ந்திருந் தேன்சிவன் ஆவடு தண்துறை  
சேர்ந்திருந் தேன்சிவ போதியின் நீழவில்  
சேர்ந்திருந் தேன்சிவன் நாமங்கள் ஓதியே.

திருச்சிற்றம்பலம்

—திருமூலர்.

—  
சிவமயம்  
திருச்சிற்றம்பலம்

திருவாவடுதுறை ஆதீனம்  
**நான்காவது திருமந்திர மாநாட்டுமெலர்**

**மாநாட்டு நிகழ்ச்சிகள்**

**ஆணையின்வண்ணம்:**

திருக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஸ்ரீ முத்திபஞ்சாக்கரதேசிக சுவாமிகள் ஆதீனத்து இருபத்தோராவது குருமர்த்திகளாக ஞானபீடத்தில் எழுங்கருளியிருக்கின்ற ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரியசுவாமிகள் அவர்கள் கட்டளையிட்டருளியவண்ணம் மெய்கண்டான் யாண்டு 734 துஞ்சுகி ஆண்டு தைத் திங்கள் கநு-ம் நாள் (28—1—1957) திங்கட்கிழமை மாலை மூன்றுமணிக்கு, திருவாவடுதுறை ஆதீனம்டாலய கொலுமண்டபத்தில் நான்காவது திருமந்திரமாநாடு தொடங்கி, மூன்றுநாளும் சிறப்பாக நடைபெற்றது.

**கொலுமண்டபம்:**

கொலுமண்டபம் மாநாட்டிற்கென அலங்கரிக்கப்பெற்றுத் தனிச்சிறப்புடன் திகழ்ந்தது. கல்லாலின்புடையமர்ந்து நான்மறை ஆறங்கங்களை அன்று சனகாதியர் கட்குச் சொல்லாமற்சொல்லி விளக்கிய ஆசாரிய மூர்த்திகளின் திருவருட்பொலிவு இப்படித்தானே என்று அன்பார்கள் எண்ணி வியக்குமாறு ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்கள், முனிபுங்கவர்கள் புடைகுழக் கொலுமண்டபத்து எழுந்தருளிக் காட்சிவழங்கினார்கள். அவர்கள் திருமுன்பு சிவநேசச்செல்வர்களும், சிவயோகப் பயிற்சி மிக்க அன்பார்களும், பாவலர்களும், நாவலர்களுமாக இப்படிப் பல்லோர் ஒருங்கு கூடியிருந்தனர். ஆதீனத்து இசைப்புலவர்கள் திருமுறைமுழக்கம் செய்து கொண்டிருந்தனர். இங்கிலையில் கண்வழிபுகுந்து அனைவர் உள்ளத்தையும் ஒருமுகப் படுத்திப் பரவசப்படுத்தியது அங்குள்ள மற்றொரு காட்சி.

கொலுமண்டபத்தின் நடுவே திருவாவடுதுறை ஆதீன 21வது குருமகா சங்கிதானம், தமது ஞானகுருமர்த்திகளாகிய ஸ்ரீ முத்திபஞ்சாக்கரதேசிக சுவாமிகள் எனப் போற்றப்படும் ஸ்ரீ அமச்சிவாயமூர்த்திக்குமுன் கைகூப்பியவண்ணம் தேஜோ மயமாக சின்று வணங்கிக்கொண்டிருக்கும் சிலையில் எழுதப்பெற்ற ஓவியக்காட்சி தான் அது.

மாநாட்டுக்கு வந்திருந்த சித்தாந்தச்சிவநோசச் செல்வர்களின் சிங்கைகளி லெல்லாம் அக்காட்சி,

திருவடி ஞானம் சிவம் ஆக்குவிக்கும்  
திருவடி ஞானம் சிவலோகம் சேர்க்கும்  
திருவடி ஞானம் சிறைமலம் நீக்கும்  
திருவடி ஞானமே திண்சித்தி முத்தியே.

என்ற திருமூலரது அருள்வாக்கை உபதேசிப்பதுபோல் இருந்தது.

### தொடக்கநாள்:

28-1-57 திங்கட்கிழமை மாலை மூன்றுமணி. பூர்வ-ல-பூர்வ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள், தலைவரும் சொற்பொழிவாளர்களும் அப்பாக்களும் படிடைக்குழந்துவர, ஆதீன நாதஸ்வர வித்துவான் நடராஜன் நாதஸ்வரம் வாசித்துவர, கொலுமண்டபத்திற்கு எழுந்தருளினார்கள். திருவாவடுதுறை ஆதீனத் தேவார இன்னிசைப் புலவர்கள் திரு. சுந்தரேசௌந்தா, திரு. சோமசுந்தரம் தேவாரபாராயணம் நிகழ்த்த, திருமந்திரமாநாடு தொடங்கியது. நாகர்கோயில், தென்திருவிதாங்கூர் ஹிஂதுகாலேஜ் பிரின்ஸ்பால் டாக்டர் திரு. B. நடராஜன் அவர்கள் தலைமைவசித்தார்கள். பூர்வ-ல-பூர்வ குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் தலைவருக்குப் பொன்னுடைய போர்த்தி, நிலைமாலை சூட்டி ஆசி அருளினார்கள். ஆதீன மகாவித்துவானும், அண்ணுமைலைப் பல்கலைக்கழகத்துத் தயிழ் ஆராய்ச்சி விரிவுரையாளருமான திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் மாநாட்டுக்கு வங்கிருந்தோர்களுக்கு வரவேற்புரை வழங்கினார்கள். விழா மூன்றுநாட்களிலுமே அவர்கள் கூறிய வரவேற்புரை சமயங்களில் பலவற்றை அன்பார்கள் அறிந்து கொள்ளத் துணைசெய்தது.

தஞ்சை சர்வ்வதிமஹால் நூல்ஸிலையக் கெளரவக்காரியதரிசி திரு. S. கோபால ஜயர் அவர்கள் திறப்புரை நிகழ்த்தினார்கள்.

அடுத்து, திருமந்திரமாநாட்டைப்பற்றி அன்பார்களிடமிருந்து வந்திருந்த வாழ்த்துச்செய்திகள் படிக்கப்பெற்றன. தருமபுர ஆதீனத்திலிருந்து அனுப்பப் பெற்றிருந்த ஆசியுரையை, அந்த ஆதீனத்தின்சார்பில் வங்கிருந்த வித்துவான் திரு. வி. சா. குருசாமி அவர்கள் படித்து, பூர்வ-ல-பூர்வ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களிடம் சேர்ப்பித்தார். தலைமையுரைக்குப் பிறகு விரிவுரைகள் முறையே தொடங்கின.

பழங்குடிசெய்தியாய் சிவபூர்வ சகானசிவாசாரியார் அவர்கள் 'சிவவேடம்' என்பதுபற்றியும், ஆதீனவித்துவான் திரு. தே. ஆ. பூர்வவாஸாசாரியார் அவர்கள் 'யோகம்' என்பதுபற்றியும், திருவாவடுதுறை ஆதீனம் திருப்புகழ் திரு. தா. ப. வேங்கடசப்பிரமணியம் அவர்கள் 'மருத்துவப்பகுதி' என்பதுபற்றியும், சென்னை திரு. கி. வா. ஐகங்காதன் அவர்கள் 'புராணதத்துவம்' என்பதுபற்றியும் விரிவுரை நிகழ்த்தினார்கள்.

**இரண்டாம்நாள்:**

29—1—57 செவ்வாய்க்கிழமை மாலை 3 மணிக்குத் திருமுறைப்பாராயணத் துடன் இரண்டாம் நாள் நிகழ்ச்சி தொடங்கியது. அன்றைய தலைவர், மதுரை திரு. கருமுத்து தியாகராஜ் செட்டியார் அவர்கள். முதலாளிபோலவே தலைவருக்குச் சிறப்புச் செப்பியப்பெற்றது. சிறப்புக்களைப் பணிவுடன் ஏற்றுக்கொண்டு தலைவரவர்கள் முன்னுரை நிகழ்த்தினார்கள். அவர்கள் அச்சிட்டுக்கொண்டுவந்த அம்முன்னுரை அனைவருக்கும் வழங்கப்பெற்றது.

வித்துவான், திரு. ஐ. சுப்பிரமணியப்பிள்ளை அவர்கள் சமயபேதங்களைப் பற்றியும், சிவபூர்ணானாசிவாசாரியார் அவர்கள் புவனைதிசக்கரம் பற்றியும், ஆதீன மகாவித்துவான் திரு. ச. தண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் ஓளி என்பதுபற்றியும் என்கு விளக்கிப் பேசினார்கள்.

**மூன்றாம்நாள்:**

30—1—57 புதன்கிழமை மாலை 3 மணிக்கு இசைவாணர்கள் திருமுறை ஓதினார், தலைவர் திரு. தெ. பொ. மீனாட்சிசுந்தரம்பிள்ளை அவர்களுக்கு பூர்வீ-ல-பூர்வீ குரு மகார்சங்நிதானம் அவர்கள் சிறப்புச் செய்து ஆசியருளினார்கள். முன்னுரைக்குப் பிறகு அவா அறுத்தல் என்னும் தலைப்பில் மதுரை டாக்டர் திரு. M. இராசமாணிக்கனார் அவர்களும், ஓழுக்கநெறிகள் என்னும் தலைப்பில் பண்டித-வித்துவான் திரு. வெ. ப. கரு. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்களும், அடியார்பெருமை என்னும் தலைப்பில் திருச்சி திரு. ஐ. வரதராஜன் அவர்களும் திருமங்திரக் கருத்துக்களை விளக்கிப் பேசினார்கள்.

இம்மாநாட்டு நினைவாக, அச்சிடப்பெற்ற மூன்றாவது ஆண்டு திருமங்திர மாநாட்டுச் சொற்பொழிவுகள் அடங்கிய மலர், திருமங்திரம் பாயிரப்பகுதி, திருமங்திரம் மருத்துவப்பகுதி என்ற மூன்று வெளியீடுகளும் அன்பர்களுக்கு வழங்கப்பெற்றன.

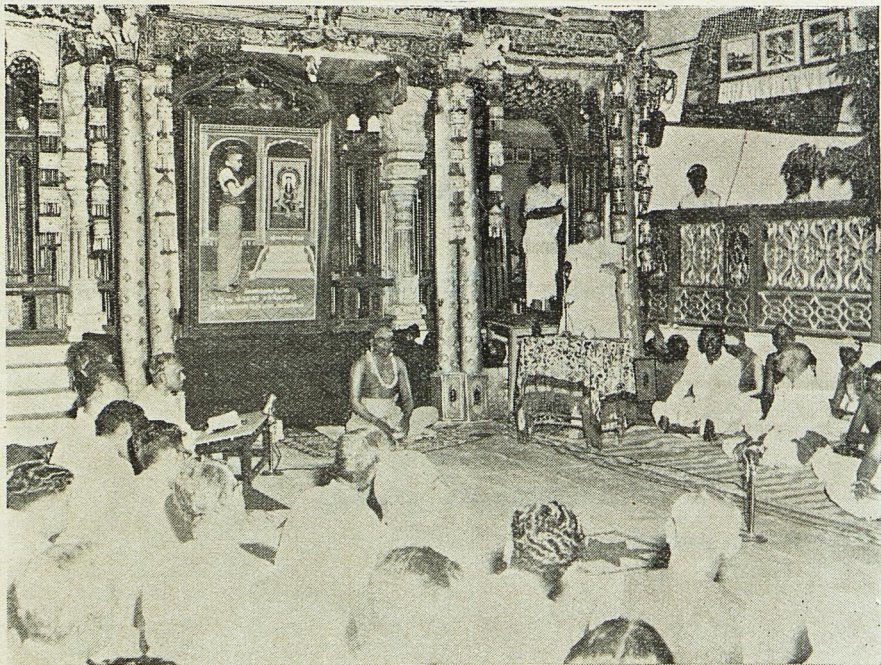
திருச்சித்தற்காடு

—  
சிவமயம்

குடிமன்னு சாத்தனூர்க் கோக்குலம்  
மேய்ப்போன் குரம்பைபுக்கு  
முடிமன்னு கூனற் பிறையாளன்  
றன்னை முழுத்தமிழின்  
படிமன்னு வேதத்தின் சொற்படி  
யேபர விட்டெனுச்சி  
அடிமன்ன வைத்த பிரான்மூல  
ஞகின்ற அங்கணனோ.

—நம்பியாண்டார்நம்பி.

தொடக்கநாள்விழாவில் .



திறப்பாளர் திறப்புரை நிகழ்த்துதல்.

## தொடக்கநாள் பேரூரைகள்

திறப்புரை :

தஞ்சை சாஸ்வதிமஹால் நூல்நிலையக் கெளாவக் காரியதரிசு,

திரு. S. கோபால் ஜெயர் அவர்கள், B. A., B. L.,

அட்வகேட், தஞ்சை.

இத்திருமந்திர மாநாட்டிற்கு விஜயம் செய்திருக்கக்கூடியவர்களுக்கும், இங்குத் திருவீற்றிருக்கும் மகாசந்திரானம் அவர்களுக்கும் என்னுடைய தாழ்ந்த வணக்கங்கள். இவ்வாண்டும் இந்த மாநாட்டுக்குத் திறப்பாளராக என்னை வியமித்ததற்கு மகாசந்திரானம் அவர்களுக்கு என்னுடைய தாழ்ந்த நன்றியை மீண்டும் செலுத்தக்கூட மைப்பட்டிருக்கிறேன். ஆதீன மகாவித்து வான் திரு. தண்டாணிதேசிகர் அவர்கள் இங்கு என்னைப்பற்றிப் புகழ்ந்து பேசினார்கள். வழக்கறிஞரை வாய்மூப்பனார் என்று குறிப்பிட்டார்கள். என்னுடைய நண்பர் ஒருவர் சமீபத்தில் திருமந்திரமாநாட்டின் திறப்பாளராக நான் பணிக்கப்பட்டிருப்பதைப் பத்திரிகையில் பார்த்து, “என்ன ஜெயா! வக்கீலுக்கும் திருமூலருடைய திருமந்திரமாநாட்டுக்கும் தொடர்பு இருக்கிறது?” என்று ஒரு கேள்வி கேட்டார். ஆகவே வக்கீல்கள் எல்லோருமே இந்த மாதிரியான விஷயங்களுக்குத் தொடர்பு அற்றவர்கள் என்ற கருத்து சாதாரணமாக இருந்துவருகிறது. வக்கீல்கள் என்றால் அவர்கள் வாழ்க்கைக்குப் பயலற்றவர்கள் என்ற ஒருவிதமான தப்பு அபிப்பிராயம். எங்களைப்பற்றி அவர்கள் தவறுதலாக நினைத்ததற்காக நான் கவலைப்பட வில்லை. ஏனென்றால், அப்படிச் சொல்வது இப்பொழுது ஒரு வழக்கமாக இருக்கிறது.

சென்ற ஆண்டு, சென்னையிலே ஒரு மாநாடுநடந்தது. முக்கியமாக இன்ஜினீயர்கள் அதில் பங்கெடுத்துக்கொண்டார்கள்.

அந்த மாநாட்டைத் திறந்துவைக்கின்ற போது கவர்னர், வக்கீல்களை இடித்து ஒரு கதை சொன்னார். அதைமட்டும் சொல்லுகின்றேன். அதாவது : சில டாக்டர்கள், சில இன்ஜினீயர்கள், சிலவக்கீல்கள், சில வியாபாரிகள் மற்றும் பலர் சேர்ந்திருந்த கூட்டத்தில், முதலில் இன்ஜினீயர்கள் சொன்னார்கள் “இந்த உலகத்தில் நாங்கள் இல்லாவிட்டால், உலகத்தையே வெள்ளம் அடித்துக்கொண்டுபோயிருக்கும்; நாங்கள் தான் அதற்கானபாலங்களைக் கட்டினோம்” என்று. அப்பொழுது டாக்டர்கள் “நிங்கள் பாலத்தைக் கட்டினால்மட்டும் போதுமான உங்களுக்குத் தலைவலி வந்தால் நாங்கள் அல்லவோ வரவேண்டியிருக்கின்றது?” என்று தங்களது புகழைப் பேசினார்கள். உடனே வியாபாரிகள், “பாலத்தைக் கட்டி என்ன பயன்? மருந்து கொடுத்து என்ன பயன்? அதற்கெல்லாம் மூலகாரணமான பொருளாதார நிலைமையானது நாங்கள் இல்லாவிட்டால் மிகவும் கேவலமாகப் போய்விடுமே” என்று சொன்னார்கள். அப்போது வக்கீல்கள்மாத்திரம் வாயைத் திறக்கவே இல்லை. அங்கு இருந்தவர்கள் சம்மாவிடுவார்களா? “உங்கள் தொழிலைப் பற்றிச்சொல்வதற்கு ஒன்றும் இல்லையா?” என்று கேட்டார்கள். “இந்த உலகத்தை எதிலிருந்து கடவுள் அமைத்தார் என்று தெரியுமா? இந்த உலகம் ஆரம்பத்தில் பெரிய குழப்பமாக இருந்தது; குழப்பத்தில் இருந்து கடவுள் உலகத்தைப் படைத்தார்; அந்தக்குழப்பத்தை நாங்களே உண்டு பண்ணினோம்” என்றார்கள் வக்கீல்கள்.

மேல்நாடுகளிலுள்ளவர்கள் அமைதிக்கும், அரசியல் அமைப்புக்கும் வக்கீல்கள் தான் தூண்கள் என்று சொல்கிறார்கள். அதைப் பற்றி நான் புகழ்ந்துபேசவேண்டிய அவசியம் இல்லை. ஆனால், திருமந்திரத்தை வாழ்க்கைக்குப் பயனற்ற விஷயம் என்று சொல்வதைத்தான் நாம் இப்போது சற்று ஆராயவேண்டும்.

சாந்திநிகேதன் என்ற ஒரு ஸ்தாபனம் ரவீந்திரநாத்தாகூர் அவர்களால் ஸ்தா பிக்கப்பட்டிருப்பது எல்லோருக்கும் தெரியும். சில மாதங்களுக்கு முன்பு அங்கு பட்டமளிப்பு விழா நடந்தது. அந்தக் கூட்டத்தில் விழா உரை நிகழ்த்தியவரின் பெயரை நான் இப்பொழுது சொல்ல வில்லை; அவர் பெரிய-பிரபல அரசியல் அறிஞர். அவருடைய உரையில் “மாணவ, மாணவிகளே! நீங்கள் எல்லோருமே ஒர்மாந்து போய்விட்டார்கள். ஏனென்றால், சந்தியாசிகளால்-உலகத்தைத் துறந்தவர்களால் எற்படுத்தப்பட்ட நாகரிகத்தில் வசிக்கின்றோம். நாம் விரும்புகிற பொருள் வேறு. அவர்கள் விரும்பும் பொருள்வேறு. நமக்கு வேண்டுவது இதுதான்” என்று சூறிப்பிட்டுத் தன்மணிப்பர்சை எடுத்துக் காண்பித்தார். இதைக் கண்டனம்செய்து பத்திரிகைகள் தலையங்கங்களும் எழுதியிருந்தன. சிலர் போற்றியும் எழுதியிருப்பார்கள் என்று எண்ணுகிறேன். என்போன்ற வர் அங்கு இருந்திருந்தால் ஒரு விஷயத்தைச் சொல்லியிருக்கலாம்; “உங்களைப் போன்றவர்கள் விரும்பும்பொருள் அதுவாயிருக்கலாம்; ஆனால் நம்திகள் கண்ட உண்மை உங்களுக்குத் தெரியுமா? தஞ்சை சரல்வதிமகாலில் நீங்கள் விரும்பும் பொருளாகிய தங்கம் எப்படிச் செய்வது என்று எழுதப்பெற்ற நூல்கள் இருக்கின்றனவே. எங்கள் சரபோஜிமன்னர் வின்ஞான முறையைக் கடைப்பிடித்து, தங்கத்தைச் செய்து காட்டினார்கள் என்பது உங்களுக்குத் தெரியுமா?” என்று கேட்டிருப்பேன்.

அரசியல் தலைவர்கள் பலர் தொன்றுவார்கள் என்று முன்னமேயே தெரியும். அரசியலில் மந்திரிகளை நியமிக்கவேண்டும் என்றால், எப்படி நியமிப்பது? எந்த நெறி யைப் பின்பற்றவேண்டும்? என்றெல்லாம் அநேக நூல்களில் எழுதப்பட்டுள்ளது. வெளிநாடுகளில்கூட அதை உதாரணமாக எடுத்துக் கொண்டிருக்கிறார்கள். பதினெட்டாவது நூற்றுண்டில் பிரெஞ்சுதேசத்தில் வால்டேர் என்ற எழுத்தாளர் இருந்தார். அவர் அரசியல் தலைவர்களைத் தாக்கிப் பேசியதினால், அவர் பிரெஞ்சுதேசத்தில் இல்லாமல் வெளிநாட்டில் சென்று வசிக்க வேண்டியதாயிற்று. அவர் நமது நாட்டுக் கடைகளுக்குப் புதுரூபம் கொடுத்து எழுதி வந்தார்.

மேலே நாட்டில் ஒரு அரசன் ஒரு மந்திரியை நியமிக்கவேண்டியிருந்தது. அப் பொழுது அவருக்கு ஒரு பெரிய முனிவர் உபதேசம் கொடுத்தார். ‘நீங்கள் ஒரு ஹாலைக் கட்டுங்கள்; அந்தமாதிரியான வேலைக்கு ஆள் வேண்டும் என்று விளம் பரம் செய்யுங்கள்; அந்த ஹாலுக்குப் பல வழிகளை அமையுங்கள்; ஒவ்வொரு கதவருகிலும் பணமுடிச்சுகளைக் கட்டிவையுங்கள்; அவர்கள் ஹாலுக்கு உள்ளே வந்தபிறகு, எனக்கு நாட்டியத்திலே மிகவும் பிரியம்; ஆகவே எனக்கு மந்திரியாகவும், அரசியல் உதவியாளராகவும் இருக்கவேண்டியவரை நியமிப்பதற்கு யார் நன்றாக நடனமாடுகிறார் என்பதைத் தெரிந்துகொள்ளவேண்டியிருக்கிறது என்று சொல்லுங்கள்; யார் இடுப்பைப் பிடிக்காமல் ஆடுகின்றாரோ அவரை மந்திரியாக நியமியுங்கள்’ என்று சொன்னார். அப்படியே அரசன் செய்த போது, ஒருவரும் இடுப்பைப் பிடிக்காமல் ஆடமுடியவில்லையாம். ஆகவே, பெரியோர்கள் இன்ன இன்ன வேலைக்கு இன்ன இன்ன தகுதிகளும், யோக்கியதைக்கணும் இருக்கவேண்டும் என்பதை நிர்ணயித்து வைத்திருக்கிறார்கள். அப்படிப்பட்ட கருத்துக்களையெல்லாம் தொகுத்துக் கூறுகிற

திருமூலருடைய திருமந்திரத்தை மிகப்பயனற்றநால் என்று சொல்வது எனக்கு ஆச்சரியமாகத்தான் இருக்கிறது.

திருமூலர் திருமந்திரத்தில் இல்லாத விஷயமே கிடையாது. அதில் இருப்பது தான் அறிவு, நூனம்; அதில் இல்லாதது அஞ்ஞானம் என்று சொல்லலாம். ஏனென்றால், திருமூலர் போன்ற பெரியோர்கள் அக்காலங்களில் உலகத்தில் இது வேண்டாம், இது வேண்டும் என்று வற்புறுத்தும் வழக்கமே கிடையாது. இது ஒழிக என்று சொன்னதே கிடையாது. எல்லாம் வேண்டும், சகலவிதமான அனுபவமும் வேண்டும் என்று அனுபவித்தபின்னரே எல்லாவற்றையும் உள்ளங்கை நெல்லிக் கணிபோல் விளக்கினர் பெரியோர். அவர்கள் எப்படி இந்த உலகத்தில் தங்களுக்கு வேண்டியவற்றைத் தெரிந்துகொண்டார்கள் என்பதற்கு ஒரு வேடிக்கையான உதாரணம் உண்டு. அதை முற்றிலும் எடுத்துக் கொள்ள முடியாது. காளிதேவி தெனுவி ராமன்மீது மிகப் பிரியம்கொண்டு, அவன் எதிரிலே வந்து, தன்வலதுகையில் பால் வைத்துக்கொண்டு, ‘இதை உண்டால் செல்வம் பெருகும்’ என்றும், தன் இடதுகையில் தயிர் வைத்துக்கொண்டு ‘இதை உண்டால் நூனம் பெருகும்’ என்றும் கூறினார். அவன் சொல்லிமுடிப்பதற்குள் தெனுவிராமன் அவ்விரண்டையும் பிடுங்கி உண்டுவிட்டான். அந்தமாதிரி தனக்கு வேண்டிய விஷயம், வேண்டாத விஷயம் என்று தவிர்க்கும் முறை அவர்களுக்குத் தெரியாது.

திருமூலரது திருமந்திரம் ஒரு நூல் என்று சொல்வது சரியல்ல. அதனை ஒரு சிருஷ்டி என்று சொல்லவேண்டும். திருமந்திரம் பழைய நூல். இந்த இடத்தில் நான் இது சொல்லவேண்டியதில்லை. நமது சைவத்திற்கே - சைவசித்தாந்த நூல்கள் எல்லாவற்றிற்குமே இது முதல்நூல்.

தொல்காப்பியரும் நிறைமொழிமாந்தர் என்றும், அவர்கள் சொல்லியது மந்திரம் என்றும் சொல்லியிருக்கிறார். உபங்கிதத்தி இருள்ள பல ரகசியங்களும் உண்மைகளும் திருமந்திரத்தில் புதைந்து கிடக்கின்றன. அப்பேர்ப்பட்ட ரகசியங்களையும் உண்மைகளையும் நாம் தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். நாடி என்னும் விஷயத்தைப்பற்றியும் குறிப் பிடிட்ருக்கிறார் திருமூலர். அதைப்பற்றிச் சில வார்த்தைகள் நான் சொல்லவேண்டுமென்று மகாசங்நிதானம் கட்டளையிட்டிருக்கிறார்கள். நான் அதைக் கரைத்துக் குடித்தவன் அல்ல என்றாலும், சில வார்த்தைகள்மட்டும் சொல்லத் துணிந்திருக்கிறேன்.

நாம் எல்லோருமே மிக நீண்ட ஆயுள் வேண்டுமென்று விரும்புபவர்கள். நீண்ட ஆயுளை விரும்பாமல், இந்த உலகத்தில் நாம் தோன்றியவுடனேயே மறைந்துவிடவேண்டுமென்று முன்னேர்கள் சொல்லவே இல்லை. தமிழ்நூலைப் படித்தவர்கள் சில சமயங்களில் வேடிக்கையாகச் சொல்வார்கள். நம் காரைக்காலம்மையார், “இடர் பீப்பது எஞ்ஞான்று?” என்று கூறியிருக்கிறோ; அதற்கு என்ன சிரமம்? ஆர் ஸெனிக் உண்டால் போதுமே என்று சொல்வது வழக்கம். முன்னேர்கள் நாம் பிறந்தவுடன் இறந்துவிடவேண்டுமென்று சொல்லவில்லை. நூற்றுக்கணக்கான ஆண்டுகள் அவர்கள் உயிருடன் இருந்து நிதரி சனமாகக் காட்டியிருக்கிறார்கள். அவர்களில் மிகப்பெரியவர் திருமூலர். திருமூலர் வாழ்க்கை இதற்கு ஒரு உதாரணம். பல நூற்றுண்டுகள் அவரிருந்ததாகத் தெளிவு.

திருமூலர் தன்னுடைய உடம்பில் தான் வைத்திருந்த நம்பிக்கையைப்பற்றி அவரே சொல்லியிருக்கிறார். அதாவது:-

உடம்பினை முன்னம் இழுக்கென் நிறுந்தேன்  
உடம்பினுக் குள்ளே யறுபொருள் கண்டேன்  
உடம்புளே உத்தமன் கோயில்கொண்டாள்ளன்று  
உடம்பினை யானிருந் தோம்புகின் நேனே.

அண்டம் சுருங்கில் அதற்கோ ரழிவில்லை  
பிண்டம் சுருங்கில் பிராணன் நிலைப்பறும்  
உண்டி சுருங்கில் உபாயம் பலவுள்  
கண்டம் கறுத்த கபாலியு மாமே.

நாடி சம்பந்தமாக அவர் சொன்னது என்ன? உடல் அமைப்பைப் பற்றி, நீண்ட உயிர் பெறவேண்டுமென்று சொன்னதன் காரணம் என்ன? நாடியில் சூட்சமம் இருக்கிறது. வைத்திய சாத்திரத்தில் “பல்ஸ்” என்ற பெயர் உண்டு. அதைப்பற்றி அவர் சொல்லவில்லை. நாடி மூச்சு; சுவாசம் ஒடும் வழி. தசநாடிகளுள் தலைசிறந்தது சூழ முனை நாடி. நமது உடலானது ஒரு பணப் பெட்டி. அந்தப் பணப்பெட்டியில் நமது மூச்சதான் பணம். அந்தப் பணத்தை அதிகமாக விட்டுக்கொண்டே வந்தால், கூடிய சீக்கிரத்தில் நாம் ‘பாப்ப’ராவோம். ஆகையால், மூச்சைக் குறைத்துச் செலவழிக்கவேண்டும். மூச்சைக் குறைக்கக் குறைக்க ஆயுள் நீரும். மூச்சை முழுவதும் கட்டும் தன்மையுடையவர்கள் பல நூற்றுண்டுகள் வாழுமுடியும். இப்படியாகத் திருமூலர் நாடியைப்பற்றிச் சொல்லியிருக்கிறார். இது நடக்காத காரியம் என்று பலர் நினைக்கலாம். ஆனால், அப்படி மறுக்கும் அவர்களே, மேல் நாட்டில் அங்கோரம் செய்திருந்தால், சகஜமாக ஒப்புக்கொள்வது வழுக்கமாக இருக்கிறது.

சில ஆண்டுகளுக்கு முன் Paul என்று ஒரு ஆங்கிலேயர் ரமணாரியிடன் தங்கி இருந்தார். பல நீதிகளைப் பிரசாரம் செய்தார். “ஸேஜ் ஆப் ரமணாரியி” என்று ஒரு புத்தகம் வெளியிட்டார். சென்னையில் மயிலாப்பூரில் தனக்கு நடந்த அனுபவத்தைப்பற்றிச் சொன்னார். அங்கு ஒரு முனிவர் பக்கத்தில் இருந்தவர் சமார் 200, 300-வருஷங்கள் இருந்து வந்திருப்பதாகச் சொன்னார். இவர் போனசமயம் சமாதியில் இருந்தார். வைத்தியரை அழைத்துச் சென்றதில், முனிவரது கையைப்பிடித்துப் பார்த்து, பல்ஸ் வேலை செய்யவில்லை,

பயன் இல்லை, மூச்சபோனதுதான் என்று சொல்லிவிட்டார். அவருடைய சிஷ்யர், இரண்டு மூன்று நாள் கழித்து வாருங்கள்; சமாதியிலிருந்து எழுந்துவிடுவார்” என்று சொன்னார். அப்படியே அவரும் இரண்டு மூன்று தினங்களுக்குப் பிறகு சமாதியிலிருந்து விழித்து எழுந்தார். அவருடன் பேசி, சம்பாஷனை செய்த அந்த முனிவரைப்பற்றி அவர் எழுதியிருக்கிறார்.

குண்டலில் என்று சொல்லும் விஷயம் உங்கள் அலைவருக்குமே தெரிந்திருக்கும். உடலில் அமைந்திருக்கும் அரவம் என்னும் சக்தி. இதைத்தேடி எழுப்பும் வழியில் பூர்ணசக்தி வாய்ந்திருக்கிறது. ஸர் ஜான் உட்ராப் மிகத்தெளிவாக எழுதியிருக்கிறார். மூச்சைக் கட்டினால் நீண்ட ஆயுள் பெறுவதுமட்டுமல்ல; அதனால் பலன் இல்லை; நீண்ட ஆயுளுடன் தீர்க்க திருஷ்டியும் உண்டாகிக் கண்ணால் நன்றாகப் பார்க்க வேண்டும். நாளைக்கு வருவதை இன்றே தெரிந்துகொள்ள வேண்டும். திரிகால ஞானியின் தன்மை மிகப்பெரியது. இது நம்நாட்டில் ‘காலக்கட்டு’, ‘மூச்சக்கட்டு’, என்று நாடிப்பகுதியில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. மூச்சைக்கட்டி, காலத்தைக் கட்டி விட்டால், அவர்களுக்கு நிகழ்காலம், வருங்காலம் என்ற வித்தியாசமே கிடையாது. இதை நம்நாட்டில் மெய்ஞானப் பகுதி யாகக் கொண்டிருக்கின்றோம். அவர்கள் இதை விஞ்ஞானப் பகுதியாகக் கொண்டிருக்கிறார்கள். “நான்கு டைமன்ஷன்” என்ற ஒரு அல்ஜீப்ரா கணக்கு ரூபமாக எடுத்துச் சொல்லியிருக்கிறார். ஸார் என்பவர் ரஷ்யதேசத்தில் ஊஸ்பெர்க் என்ற இடத்தில் காலமே கட்டுப்பட்ட விஷயத்தைப்பற்றி, தன்னுடைய நூலில் எழுதி யிருக்கிறார். ஜே. டபின்யூ. டான் என்பவரும் அதைப்பற்றி எழுதியிருக்கிறார். ஜே. பி. பீஸ்ட் என்பவர் நான்காவது லீன் என்றால் என்ன என்று எழுதியிருக்கிறார். காலத்தை எப்படிக் கட்டமுடியும் என்று

சொல்லியிருக்கிறார். இது பெரிய விஷயம். இதைச் சுருக்கமாகச் சொல்லத் துணிக்கிறேன்.

சாதாரணமாக இப்பொழுது நாம் இருக்கின்ற உலகம் மூன்று பரிமாணம் பெற்ற உலகம். நீளம், அகலம் உண்டு. ஆனால், பருமன் கிடையாது. ஒரு சவரில் ஒரு மனிதனுடைய படம் வரைந்தால், அதற்குப் பருமன் கிடையாது; நீளம் அகலம் உண்டு. அது இரண்டு டைமன்ஷன். மூன்றாவது உலகம் ஆகிய பரிமாணத்தில் நடக்கும் விஷயம் அவன் கண்ணுக்குத் தெரியாது. நான்காவது உலகம் காலம். ஒரு காகிதத்தை எடுத்துக்கொண்டால், அந்தக் காகிதத்தின்மேலே ஒரு ஏறும்பு ஊர்ந்தால், அந்தக்காகிதத்தின் ஒருபக்கத் திலிருந்து மறுபக்கம் அடைவதற்கு எவ்வளவு காலம் ஆகிறது என்ற கணக்குத் தெரியும். இது நான்காவது உலகம். இந்த நான்காவது டைமன்ஷன் உலகம் நமக்குத் தெரிகிறது. தஞ்சையிலிருந்து திருவாவடு துறை வருவதற்கு முன்னால், திருவாவடு துறை என்னும் ஊரே இல்லை என்றும் சொல்ல முடியாது. ஒன்றரை அல்லது இரண்டுமணி நேரம் காரில் வந்தால், ஊரை அடையலாம். அதற்கு ஒரு குறிப்பிட்ட காலம் வேண்டியிருக்கிறது. அந்தக் காலத்தைக் கட்டுப்படுத்த முடியாது. அதைக் கட்டுப்படுத்தினால், நாளை என்னாட்க்கும் என்பதை அறிந்து கொள்ளலாம். நாளை வருவதை இன்றே தெரிந்து கொள்வது தான் திரிகாலஞானம் என்பது. அதை எப்படித் தெரிந்து கொள்வது என்பது தான் சூட்சம்.

நான்காவது பரிமாணத்தை வென்ற வர்கள் பெரிய முனிவர்கள். அவர்கள் தான் திரிகாலஞானிகள். பலபெரியோர்கள் இந்த

மகாநாட்டுக்கு வந்திருக்கின்றார்கள். அவர்கள் மிக அழகாகவும், தெளிவாகவும், உயர்தர பாலையில் பேசும் சக்தி வாய்ந்தவர்கள். அவர்கள் இதைப்பற்றி விவரமாகப் பேசுவார்கள் என்று நம்புகிறேன்.

இப்பேர்ப்பட்ட சிறந்த ஒரு சிருஷ்டியை நமக்கு உண்டாக்கிக்கொடுத்த திருமூலரை நாம் எப்படிப் பெருமைப் படுத்துவது என்று காணவேண்டும். நோபல்பிரைஸ் கொடுக்க முடியுமா? முதல் உலகயுத்தத் திற்குப் பிறகு ஏற்பட்ட நாசத்தை நோபல் என்பவர் கண்டு விசனம் அடைந்தார். அவர் தான் ஈடிய பொருளையெல்லாம் தருமத்திற்கு எழுதி வைத்தார். உலக சமாதானத்திற்கு மிகச் சிறந்த வழியில் பாடுபடும் ஒருவனுக்கு ஒருலட்சம் ரூபாய் பரிசு கொடுப்பது என்பது அவர் ஏற்பாடு. விஞ்ஞானம், இலக்கியம் போன்ற பல பல துறைகளில் மிகுந்த ஆராய்ச்சி செய்தவர்கள் ஒவ்வொருவருக்கும் ஒருலட்ச ரூபாய் மதிப்புள்ள பரிசு என்று வகுத்திருந்தார்.

திருமூலர் நோபல்பரிசு பெறுவதற்கெல்லாம் மிக மேலாக உள்ள ஒருஜீவன். அவருக்கு வெகுமானம் எப்படிச் செய்வது? அவர் பெயராலேயே ஒரு பெரிய மகாநாட்டை மகாசங்கிதானம் அவர்கள் ஆண்டு தோறும் கூட்டுவது மிகவும் போற்றத் தக்க விஷயம். இந்த மகாநாட்டின்மூலம் திருமூலருடைய பெருமையை மகாசங்கிதானம் அவர்கள் பரப்ப ஏற்பாடு செய்திருப்பதற்கு நாம் என்றென்றும் கடமைப்பட்டிருக்கிறோம். இந்த மகாநாடு இன்றும், நாளையதினமும், அதற்கு அடுத்த தினமும் மிகச் சிறப்பாக விளங்கி, மக்களுடைய அறிவுக்கண்ணைத் திறப்பதற்குச் சாதனமாக இருக்கும் என்று சொல்லி, இந்த மகாநாட்டைத் திறந்துவைக்கிறேன்.

தலைமையுரை :

டாக்டர் திரு. B. நடராஜன் அவர்கள், M. A., D. Litt.,

பிரின்ஸிபால், தென்திருவிதாங்கூர் ஹிந்துகாலேஜ், நாகர்கோயில்.

இங்கு வீற்றிருக்கின்ற எங்கள் குரு மகாசங்கிதான் தத்திற்கு என்னுடைய தாழ் மையான வணக்கத்தை முதலில் தெரி வித்துக் கொள்கிறேன். அவையடக்கம் என்று நமது சேக்கிழார்ச்சவாமிகள், கம்பர் போன்ற பெரும் புலவர்கள், பிறநூலா சிரியர்கள் எல்லோரும் சொல்லித் தங்கள் நூலைத் தொடங்குவார்கள். நானும் பல கூட்டங்களில் பேசியிருக்கிறேன். அவையடக்கமும் சொல்லியிருக்கிறேன். ஆனால், இன்றுதான் இந்தக் கூட்டத்தில் கானும் அவையடக்கத்திலிருந்து ‘அவையடக்கம்’ என்ற சொல்லின் உண்மையான பொருளை உணருகிறேன். அவையடக்கம் என்னும் சொல்லின் உண்மைப் பொருள் இங்குக் காணப்படும் அவையடக்கத்தில் இருந்து தான் எனக்கு விளங்கிறது. குருமகாசங்கிதானம் வீற்றிருக்கின்ற இந்தக் கூட்டத்திலே - எங்கள் சிவாசாரியார் போன்ற மகாபண்டிதர்கள் இருக்கின்ற இந்தக் கூட்டத்திலே அடியேணைத் தலைமையுரை நிகழ்த்தும் படியாகக் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் ஆணையிட்டதை நான் எப்படி மறக்க முடியும்? அதற்கு எத்தனை அவையடக்கம் சொன்னாலும் என் குறைபாடு நிங்காது. ஆனால், சங்கிதானம் அவர்கள் ஆணையிட்டருளியபடியால் என்னிடம் காணப்படும் கூடுதல் குறைவு எல்லாம் சங்கிதானத்தின் அருளால் நீங்கக்கூடிய நிலைமை இன்று இருக்கிறது.

திருமூலர் இயற்றிய திருமந்திரத்திற்காக மகாநாடு கூட்டுவதில் இது நான்காவது மகாநாடு. மகாசங்கிதானம் பட்டத்திற்கு வந்ததும், இந்தமாதிரி மகாநாடு

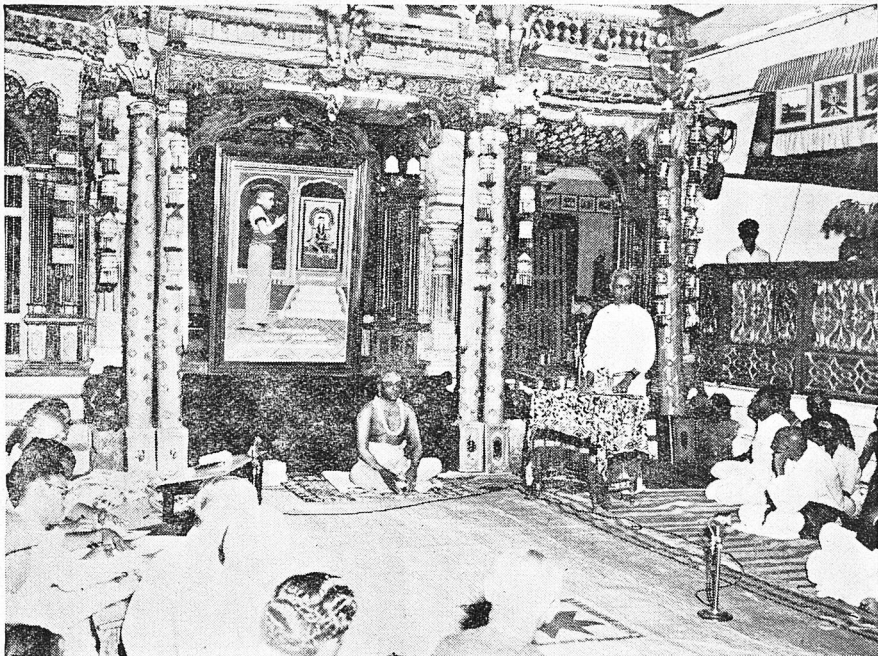
தொடங்கப்பெற்று இங்கே முறையாக ஆண்டாண்டு நடந்துவருகிற ஒருசெய்கை மிகவும் அருமையானது. இது மகாசங்கிதானத்தினுடைய ஆர்வத்தை நமக்கு நன்றாக எடுத்துக்காட்டுகிறது.

பண்ணிரண்டு திருமுறைகளிலே திருமூலர் இயற்றியது பத்தாங்திருமுறையாக வைக்கப்பட்டிருக்கிறது. அதுதான் திருமந்திரம். மிகவும் அடிப்படையானது. “மூலம்” என்ற சொல்லுக்கே “அடிப்படை” என்று பொருள். ஆகவே திருமூலர் நம்முடைய சமயத்திற்குப் பொது வாகவும் சைவசமயத்திற்குச் சிறப்பாகவும் அடிப்படையாகின்றார். இடையர் குலத்தில் திருமூலர் பிறந்தார்; அதனால் “மூலன்” “மூலர்” என்று வந்திருக்கவேண்டும் என்று சொல்லுகின்ற கதை ஒருபுறமிருக்கட்டும். மூலர் என்னும் வார்த்தைக்கு அடிப்படையாலாவர் என்று நாம் பொருள் கொள்ளலாம்.

திருமூலருக்குமுன் தமிழருக்குச் சமயம் இல்லையா? சைவம் என்ற ஒன்று அன்று இல்லையா? என்றால், தமிழருக்குச் சமயம் என்பது இருந்தது. ஆனால், சமயத்தைப் பற்றிய தூக்கள் திருமூலருக்கு முன்னாலே இல்லை; சமய நூலாக இல்லை. ஆனால் சங்ககாலத்துநூல்களில் சமயக் கருத்துக்கள் ஒன்றி, விரவி இருக்கின்றன. சமயநூல் என்பதாகத் தமிழில் தனியே சங்கநூலிலும் இல்லை. தொல்காப்பியம் தமிழ் இலக்கண நூல்களுக்கே முதல்நூலாக இருக்கின்றது. அதற்கு முன் எத்தனையோ இலக்கணங்கள் இருந்தன. அவை இன்று



தொடக்கநாள்விழாவில் :



தலைவர் தலைமையுரை நிகழ்த்துதல்.

காணமுடியாத நிலையில் அழிந்துவிட்டன. அதுபோன்றே சமயத்துறையிலும் எத் தனியோ நூல்கள் முன்னாலே இருந்திருக்கலாம். ஆனால், அவையெல்லாம் இன்று காணமுடியாத நிலையில் மறைந்துவிட்டன. நம்திருமூலருடைய திருமந்திரமே சமய நூல்களுக்கெல்லாம் முதல் நூலாக இன்று அமைந்திருக்கிறது.

இத்தகைய ஒரு அரிய நூலுக்கு இது வரை ஒரு உரை வெளிவரவே இல்லை. பெரிய பெரிய இலக்கியங்களுக்கெல்லாம் பெரும் பெரும் உரையாசிரியர்கள் உரை எழுதியிருக்கின்றார்கள். திருக்குறளுக்கும், தொல்காப்பியத்திற்கும், இன்னும் பெரிய பெரிய இலக்கியங்களுக்கெல்லாம் பலபேர் உரை எழுதியிருக்கும்போது, ஏன் நமது திருமந்திரத்திற்கும்து இதுவரை உரையாரும் எழுதவில்லை? திருமந்திரம் அவர்களுக்கு எட்டமுடியாத பொருள் என்று விட்டுவிட்டார்களா? அப்படிச் சொல்ல முடியாது. ஏனென்றால் பின்னாலே வந்த உரையாசிரியர்கள் முன்னே சென்ற உரை ஆசிரியர்களுக்கு எள்ளளவும் பின்னடைந்தவர்கள் அல்லர் புலமையில். ஆகவே, ஏன் உரை செய்யவில்லை என்றால், வேண்டுமென்றே உரை செய்யாமல் விட்டுவிட்டார்கள். திருமூலருடைய நூலுக்கு உரை செய்வது முறையல்ல என்ற மரபு இருந்து வந்தது. மந்திரம் என்பது மறைத்து வைக்கப்பட வேண்டியதான்று என்ற மரபினால், நம் திருமந்திரத்திற்கு உரை எழுதாமல் விட்டு விட்டார்கள் என்று கொள்ளலாம். ஆனால், அந்தப் பழைய மரபு இப்பொழுதுநிங்கி, புதுமரபு ஏற்பட்டிருக்கிறது. நாம் திருமூலருக்கு உரை காணவேண்டும்; கண்டால்தான் நம் திருமூலருகள் உலகத்திலே வளரும்; பாமரமக்களுடைய உள்ளத்திலேயும் நன்றாகப் பதியும் என்ற எழுச்சி உண்டாயிருக்கிறது. இப்படிப் புதியமரபு ஏற்பட்டுள்ள இக்காலத்திலே உரை எழுதுவதற்கு ஆற்றல்

உடையவர்களைக் காணேன்று. உரை அறிந்த வர்களுடையமரபு குறைந்துவிட்டது. இந்த நிலையிலே இந்தத் திருமந்திர மாநாட்டைக் கூட்டுவித்த வாலறிவுக்கு நாம் மிகவும் பாராட்டுச்செய்யக் கடமையுள்ளவர்களாக இருக்கிறோம். அங்கங்கே இருக்கும் புலவர்களுடைய சிந்தனையையெல்லாம் தூண்டக்கூடிய ஒரு பெரிய வாய்ப்பு இப்பொழுது ஏற்பட்டிருக்கிறது.

திருமந்திரம் ஒரு சாதாரண நூல் அல்ல. சமயத்திலே முதல்நூல் என்றேன். அதற்குமுன்னே சமயநூல் இல்லை என்று சொன்னேன். சைவத்தைப்பற்றித் தத்துவக் கருத்துக்களைச் சொல்லக்கூடிய 14 சாஸ்திரங்களுக்கும் முற்பட்ட நூல்—சித்தாங்த நூல் நம் திருமந்திரம். அப்படியான ஒருநூலை, திருமூலரை வரிசையில் எவ்வாறு வைத்தனர்? 14 சாஸ்திரங்களை இம்முறையில் வைக்கவில்லையே! ஏன் திருமந்திரமாகிய சமயநூலை மட்டும் கொண்டுவந்து நம் திருமூலரையில் வைத்தார்கள்? என்றால், அது சாத்திரதூஸ்மட்டும் அல்ல; தோத்திரநூலும் ஆகும். அப்பொழுதுதான் திருமந்திரத்தினுடைய சிறப்பு நன்றாகத்தெரியும். அது உயர்ந்த இலக்கிய நூல். அதற்கு ஒப்பாக நாம் இன்னென்றாலும் சொல்ல வேண்டுமானால், திருவாசகத்தைத்தான் சொல்லவேண்டும். சாத்திரக் கருத்தும், தோத்திரக்கருத்தும் கலந்ததால் திருமந்திரத்தைத் தவிர மற்றொன்று இருக்கிறது என்றால், அதற்குத் திருவாசகத்தைத்தான் எடுத்துக்கொள்ளலாம்.

சாதாரணமாக, திருமூலரையைப் படிக்கும்போது பாட்டுக்கள் எளிய நடையிலே இருக்கின்றன. திருமந்திரத்தினுடைய ஒரு சிறப்பு எளிமையான பாட்டுக்களாக அமைந்திருப்பதே. மிக எளிமையான பாட்டுக்கள் இருப்பதால் சில நண்மைகளும் உண்டு; சில தீமைகளும் உண்டு. எளிமையாக இருப்பதால் பலரும் அந்த நடையைப்

பின்பற்றிப் பாடல் எழுதுதற்கு வசதியிருக்கிறது; அதனால் பல பாட்டுக்கள் திருமந்திரத்தில் இடைச் செருகலாக அமைந்து விட்டன என்று சொல்வது உண்டு. எது உண்மையில் திருமூலர் எழுதியது? எது பிற்காலத்தில் இடைச் செருகலாக வந்தது? என்று கண்டு பிடிப்பதற்குக்கூட அரிதாகி விட்டது.

திருமந்திரத்தின் மற்றொரு சிறப்பு எண்ணொன்று, நம் தமிழ்நாட்டிலே ஒரு வகையான ஞானிகள் இருந்திருக்கிறார்கள்; பக்தர்கள் எத்தனையோ பேர்கள் இருந்திருக்கிறார்கள். நால்வர் அவ்வரிசையிலே உள்ளவர்கள். அதுபோல் ஆழ்வார்கள் இருந்திருக்கிறார்கள். பெரிய தத்துவ சாத்திரம் அறிந்த தத்துவஞானிகளும் இருந்திருக்கிறார்கள். இவர்கள் அனைவருக்கும் புறம்பாக வேலெருவகையான ஞானியும் நமது நாட்டிலே இருந்திருக்கின்றார்கள். தமிழ்நாட்டிலே சிறப்பாகச் “சித்தர்கள்” என்று சொல்லப் படுவார்கள் இருந்திருக்கிறார்கள். திருமூலர் அச்சித்தர் பரம்பரையிலே வந்தவர். ஆகவேதான் அவருக்கு மூலர் என்ற பெயர் சாரும். மூலர் என்றால் தமிழில் சமய சாத்திரத்திற்கு மூலமாக இருந்தவர் என்பது. தமிழிலே தோத்திரசாத்திரத்திற்கு மூலமாக இருந்தவர். தமிழிலே சித்த பரம்பரைக்கு மூலமாக இருந்தவர். ஆகவேதான் அவர் திருமூலர். தாயுமானவர் காலத்திலிருந்து ராமவிங்க அடிகள் காலம்வரை அச்சித்தபரம்பரை விடாது, நிங்காது, வாழையடி வாழையாக வந்து கொண்டே இருக்கின்றது. அந்த சித்த பரம்பரையினுடைய ஒரு லட்சியம் எண்ண? அது சைவசமய லட்சியத்திற்கு மாறுபட்ட ஒருலட்சியமல்ல. அதாவது :- இந்த உலக வாழ்வானது நாம் புறக்கணிப்பதற்குரியது அல்ல. இந்த உடலும் நாம் வெறுக்கத் தகுந்தது அல்ல; போற்றிப் பேணத்தகுந்தது. உடல் ஒரு கோயில். அதில் இறைவன் குடிகோள்கிறுன். அதை

எவ்வளவுதாரம் நாம் பாதுகாக்கிறோமோ, எவ்வளவு வலிமையுள்ளதாக வைத்திருக்கின்றோமோ, எவ்வளவுநாள் வாழும்படிச் செய்கிறோமோ, அவ்வளவுக்கு அவ்வளவு நமக்கு நல்ல வாழ்வும் இன்பழும் உண்டு; அதுவே கடவுள் நெறி.

உடலாகிய கோயிலை எவ்வாறு அமைத்துக் கொள்வது? இதற்குச் சித்தர்கள் எல்லோரும் விடைகாண விரும்பினார்கள். அனேகர் விடையும் கண்டார்கள். ஒன்று யோக மார்க்கார். மற்றொன்று வைத்திய முறை. அடுத்தது ரசாயன முறை. இந்த மூன்று முறைகளிலே மூன்று சாத்திரங்கள் தோன்றின. யோகத்தினால் மூச்சை அடக்குவதுபற்றி நண்பர் கோபால ஜயர் அவர்கள் சொன்னது போல, நாடியைத் திருத்தி, நெறிப்படுத்தி, அதன்மூலமாகப் பல்லாண்டு வாழ்வதற்கு உரிய காயசித்தியைக் கண்டார்கள் சித்தர்கள். பதஞ்சலி யோக சாத்திரங்கள் துணையாக இருந்தன. இந்த யோகசாத்திரம் சைவத்திற்கு மிகப் பழையமான சாத்திரம் என்பதைமட்டும் எடுத்துக்காட்டுகிறேன்.

இந்த நாட்டிலே இருப்பது என்ன சமயம்? குமரி முதல் காஷ்மீரம் வரையில் இருப்பது என்னசமயம்? காஷ்மீர், சைவத்திற்குத் தலையான தேசம். இன்று இருப்பது சைவ சமயம். நான் இதைச் சொன்னால் ஏதோ தற்பெருமையாகச் சொல்லுகிறேன் என்று நிங்கள் கருதக் கூடாது. இன்று இந்த நாட்டில் இருப்பது ஜயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்னே மொகஞ்சதாரோ என்னும் நாடு இருந்தது. சிந்துநதி பாயும் பஞ்சாப் நகரம் இருந்தது. அதற்கு நாற்பது மைல் வடக்கே ஹரப்பா இருந்தது. அரப்பா என்பது தமிழ்ப்பெயர். அரப்பா என்பதற்குச் சிவனுடைய நகரம் என்று பொருள். அரன் என்றால் சிவன். சைவர் களுடைய நகரம் மற்றொன்றும் இருந்தது.

அந்த இரண்டு நகரங்களும் தனித்தனியாக அகழ்ந்து எடுக்கப்பட்டன. எடுக்கப்பட்டாலும் அந்த இரு நகரங்களின் நாகரிகமும் ஒன்றாகவே காணப்பட்டது. அங்கு உள்ள சிவவணக்கம், ரிஷபதேவருடைய காட்சி, சைவத்தின் அடிப்படையான கோயில்வழி பாடு அனைத்தும் ஜயாயிரம் ஆண்டுகட்கு முன்பே சைவம் இருந்தது என்பதைக் காண்பிக்கின்றன. சிந்து என்ற பெயரே தமிழ்ப்பெயர். சிந்துதல் என்றால் ஒழுகுதல், பொழிதல். இச் சிந்துவைக் கிரேக்கர் களும் பாரசீகர்களும் “இந்து” என்பர். ஆகவேதான் நாம் இந்துக்கள் என்று அழைக்கப்படுகின்றோம். சிந்து என்பது தமிழ்; அதனால், இந்துவும் தமிழேதான். சிந்து என்பதற்கு அதாவது சிந்தக்கூடியது, பொழியக்கூடியது என்பது பொருளாகும். இதனால் என்ன தெரிகின்றது. சைவசமயமானது ஜயாயிரம் ஆண்டுகட்கு முன்பே நிலைபெற்றிருக்கின்றது என்பது புலனுகிறது.

திருமூலர் சொல்லுகின்ற யோகனிலையானது ஜயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்பே இருந்தது என்பதற்கு ஒரு அத்தாட்சியாக அங்கே நம் சிவபெருமான் யோகநிலையிலே வீற்றிருப்பது போன்ற உருவச்சிலைகளும், முத்திரைகளும் கண்டு பிடிக்கப்பட்டிருக்கின்றன. யோகப்பயிற்சியானது நம் சைவ சமயத்திற்கு மிகமிகப் பழமையானதே. அதையே நம் திருமூலர், பதஞ்சலி யோக சூத்திரத்தின்வழியாகக் கண்டார். பதஞ்சலி வடமொழியில் எழுதினார். சைவத்தினுடைய பல பழைய கருத்துக்கள் எல்லாம் வடமொழியில் தான் முதலில் எழுதப்பட்டன என்பதை நாம் மறக்கலாகாது.

அக்காலத்தில் வடமொழிதான் பண்டிதர்கள் அறிந்த ஒரு மொழியாக இருந்தது. ஆகவே, ஒரு நூல் எழுதவேண்டுமானால், அந்த மொழியில் தேர்ச்சி பெற்ற பண்டிதர்கள் வடமொழியில் எழுதி வந்தார்கள். இன்று பொருளாதார ஆசிரியர் ஒருவர்

பொருளாதாரத்தைப்பற்றி ஒரு நூல் எழுதவேண்டுமானால், அதை எல்லோரும் மதிக்கவேண்டுமென்றுகருதினால், முதலில் ஆங்கிலத்திலே எழுதவேண்டும் என்பது தான் அவர் கருத்துக்கு வரும். அதைப் போல் அந்தக்காலத்தில், உயர்ந்த கருத்துக்களை எழுதவேண்டுமானால், வடமொழியிலே எழுதினால்தான் அது உயர்வாக மதிக்கப்படும் என்று கருதியிருக்கக்கூடும்.

சைவத்திற்குச் சிறப்பாக இருப்பது முதலில் உருவ வழிபாடு; ஆகமசைவத்திற்கு இன்றியமையாதது. மொகஞ்சதாரோவில் இந்த உருவவழிபாட்டுக்கான அறிகுறிகள் ஜயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்பே காணப்பட்டன. உருவ வழிபாடுபக்திநெறிக்கு அடிப்படையாயிருக்கிறது. வேண்டுகின்றவன் வேண்டுதலைப் பெறுகின்றன என்ற தொடர்பும் உருவ வழிபாட்டில் ஏற்பட்டது. இதுபோலவே குருவழிபாடு, கோயில்வழிபாடுபோன்ற கொள்கைகள் ஜயாயிரம் ஆண்டுகளுக்கு முன்பே உள்ளன.

இந்த ஆகமசமயத்திற்குப்பின் வேதசமயம் வந்தது. வரலாற்று முறைப்படிநான் இந்தக் கருத்தைச் சொல்லுகின்றேன். வேதசமயத்திற்கும் ஆகமசமயத்திற்கும் உள்ள வேற்றுமைகளை முதலில் தெரிந்துகொள்ளவேண்டும். வேதசமயத்தில் உருவ வழிபாடு இல்லை; பக்திநெறி இல்லை; வருணைப்பற்றி ஒரே ஒருமந்திரங்தான் இருக்கிறது என்று டாக்டர் ராதாகிருஷ்ணன் சொல்லுகிறார். எங்கு உருவ வழிபாடு இல்லையோ அங்கே பக்திநெறி சிறப்பாக ஒங்குவதற்கு நியாயம் இல்லை. வேதவழிபாட்டுக்கு என்னசிறப்பு என்றால், எல்லா இயற்கைப் பொருள்களிலும் கடவுளைக் காணலாம். நீரிலும் நெருப்பிலும் கடவுளைக் காணலாம். இதுதான் வேதநெறியினுடைய சிறப்பான கொள்கை. இந்த வேதநெறிக்கும் ஆகம நெறிக்கும் தமிழ்நாட்டில் தான் சமரசம் ஏற்பட்டது.

கிடையில் சமரசம் ஏற்பட்டது என்று சிலர் சொல்லுவார். ஆனால், திருமூலர் திருமந்திரத்திலேதான் சமரசத்தைத் காண்கிறோம். அவர், ஆகமம் இன்றியமையாததுபோல் வேதமும் இன்றியமையாதது என்ற உண்மையை நன்றாக எடுத்துச் சொல்கிறார். ஆகவே, இந்த சமரசத்தை ஞானத்தமிழ்ப் பரம்பரையில் வந்துள்ள திருமூலரிடத்தில் காண்கின்றோம். அந்த நெறியிலே தோன்றிய அவர் “ஒன்றே குலம், ஒருவனே தேவன்” என்ற உண்மையை வெளிப் படுத்துகிறார். வடமொழியைப் பயின்றோர் ஆயினும், தமிழ் மரபில் உள்ள உயர்ந்த கருத்துக்களை எடுத்துக்காட்ட மறக்க வில்லை. ஒன்றே குலம், ஒருவனே தேவன் என்ற அழகிய கருத்தைத் திருக்குறளிலும் காண்கின்றோம். ஒரு உயர்ந்த சமயம் என்று கருதவேண்டுமானால், அது ஒழுக்கத்தை அடிப்படையாகக் கொண்டிருக்க வேண்டும். இதையேதான் திருமூலரும் முதல் தந்திரத்திலேயே வற்புறுத்துகிறார்.

தமிழ் மரபைத் திருமூலர் நூட்பமாகக் கடைப்பிடித்தார் என்று தெரிகின்றது. ‘மூவரும் ஒன்றுதான்; மூவரையும் நீங்கள் பேதித்து எண்ணவேண்டாம்; மூவருக்கும் முதல்வன் சிவன்’ என்று தன்னுடைய ஒரு கொள்கையை விட்டுக்கொடுக்காமல் சமரசம் பேசுகின்றமுறை மிக அருமையாக இருக்கிறது. அருமையான பாடல்களிலே இதைச் சொல்லுகின்றார். இந்தச் சமரசம் சொன்னவர் எந்தக்காலத்தில் இருந்திருக்கலாம்? பொதுவாகத் திருத்தொண்டத் தொகையிலே முதன்முதலாகத் திருமூலர் குறிப்பிடப்படுகின்றார். திருத்தொண்டார்காலம் எட்டாவது நூற்றுண்டு. அதற்கு முன்னே இவர் இருந்திருக்கின்றார். திருநாவுக்கரசரும் திருஞானசம்பந்தரும் தம் தேவாரத்தில் இவரைப்பற்றிக் குறிப்பிடவில்லை. குறிப்பிடாததால், இவர் அவர்கள்காலத்திற்கு முன் இருந்திருக்கலாம். திருமூலர் திருமந்திரத்திலே, திருநாவுக்கரசர் என்ற இச்சொல் ஒரு இடத்தில்

வருகிறது; ஆகையால், அந்தச் சொற் கேட்டாரை எடுத்து, திருநாவுக்கரசருக்குப் பிறகாலத்தில் பட்டமாகச் சூட்டியிருக்கலாம் என்றுகூடச் சொல்லுகிறார்கள். அது எங்னுமாயினும் திருமுறை நாயன் மார்க்குக்கு முந்தியவர் திருமூலர் என்றே தெரிகிறது.

இவர் காலத்தில் நாட்டின் நிலைமை எப்படி இருந்தது என்பதை ஆராய்தல் ஓரளவு இவரது காலத்தை அறிவதற்குத் துணையாக இருக்கும். அரசர்களைப்பற்றி இவர் சொல்லும்போது, அரசர்கள் மக்களை அந்தந்தச் சமயத்திலே நிறுத்தி வைக்க வேண்டும்; அப்படி ஒரு சமயத்திலிருந்து இன்னொரு சமயத்திற்கு இழுத்துச்சென்றால், மறுமையில் அரன் தண்டிப்பான்; இம்மையிலே அரசன் தண்டிக்கவேண்டும் என்று சொல்கிறார். அதிலிருந்து அந்தக் காலம் ஜெனர்கள், பெளத்தர்கள் ஆட்சிமிகுவும் வலுத்திருக்கிற காலமாக இருந்திருக்கவேண்டும். கி. பி. இரண்டாவது முதல் நாலாவது நூற்றுண்டுக்கு இடைப்பட்ட காலமாக இருக்கவேண்டும். பல்லவர் வருகைக்குச் சிறிது முந்தியதாக இருக்கவேண்டும். ஆனால், இவர் ஜெனர்களையோ பெளத்தர்களையோ நாயன்மார்களைப்போல் கண்டிக்கவில்லை.

அன்று ஒரு அரசு இருந்தது. அந்த அரசு வேற்றுச்சமயத்து அரசு. அந்த இடத்திலே இவர் செய்யவேண்டிய கடமை என்ன? ஒரு அரசன் செய்யவேண்டியது, ஒரு சமயத்திலிருந்து இன்னொரு சமயத்திற்கு மத்மாற்றுவதற்கு விடக்கூடாது. அங்கே சைவ சமயத்திலிருந்த பெருவாரியான மக்களைச் சமண, பெளத்த மதங்களுக்கு இழுத்துச் செல்வது கூடாதென்று இவர் சொல்கிற வகையிலே அரசருடைய கடமையைச் சொல்கிறார். அதுமட்டுமல்ல; பூசை முடங்காதபடி பார்க்கவேண்டியதும் அரசருடைய கடமையே. இல்லாவிட்டால் நாட்டில் பஞ்சம் வந்துவிடும்; அரசாங்கம்

அழிந்துவிடும் என்றும் அவர் எச்சரிக்கை செய்கிறார். இதிலிருந்து கோயில் முடங்கு வதற்கு வேண்டிய அரசாட்சி அன்று இருந்திருக்கவேண்டும்; அதற்கு ஒரு எச்சரிக்கை விடுகிறார் என்ற நிலைமை தெரிகின்றது. இந்துசமயம் என்று சொல்லும் சமயத்திலே கட்டுப்பாடில்லாது, குழம்பி இருந்தது என்றும் தெரிகிறது. பிராமணர்களைச் சொல்லுகிறபோது, பிராமணர்கள் நிரம்பிய ஒழுக்கமுடையவர்களாக இல்லை என்று வருந்துகிற முறையில் சொல்கிறார். உண்மையான பிராமணர்கள் இப்படிதான் இருக்கவேண்டும்; இவர்கள் இப்படி இல்லை என்ற குறிப்பு அங்கே நன்கு தெரிகின்றது. ஆகவே, இந்து சமயத்தின் தலைவர்கள் என்று கருதப்பட்டவர்கள் சமயத்தை நன்றாகக் காக்கவில்லை. இத்தகைய சூழ்நிலை பல்லவர்காலம் வருவதற்கு முன்னாலே, பிறமதத்தவரின் ஆட்சி வரத்தொடங்கிய காலத்தில் இருந்தது. அப்பொழுது இந்த நூல் செய்திருக்கலாம் என்று ஊகிக்க இடமிருக்கிறது.

திருமூலர் திருமந்திரத்தைப்பற்றிப் பெரிய ஆராய்ச்சிகள் செய்யவேண்டியிருக்கிறது. அடியேனுடைய ஒரு தகுதியைப் பற்றி அன்பர் திரு. தண்டபாணிதேசிகர் அவர்கள் குறிப்பிட்டார்கள். நான் ஏதோ சிலதிருமந்திரப்பாடல்களை ஆங்கிலத்திலே மொழிபெயர்த்தேன் என்பதைக் குறிப்பிட்டு, அதுதான் இங்கு நான் இம்மகாநாட்டில் தலைமை தாங்குவதற்குத் தகுதியாயிருந்தது என்று அவர் சொன்னார். இப்படித் திருமூலர் எழுதின சில பாடங்களை ஆங்கிலத்தில் மொழிபெயர்த்ததற்கே எனக்கு இவ்வளவு பெருமையைக் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் இன்று செய்யும்படியான நிலைமை ஏற்படுமானால், திருமூலர் திருமந்திரத்தை நன்றாகப் படித்து, யோகசாத்திரத்தை நன்றாக அறிந்து வழிபடுகிறவர்களுக்கு என்னபேறு கிடைக்காது என்று நீங்களே இப்பொழுது நன்றாகத் தெரிந்துகொள்ளலாம்.

திருமந்திரம் கடினமான நூல் என்றே அதன்பக்கத்தில் பலர் போகாமல் இருந்தார்கள். எனக்கு வாழ்க்கையிலேயே ஒரு பழக்கம் உண்டு. அதாவது, எது கடுமை என்று பிறர் சொல்கின்றார்களோ அதை நாம் சிறிதுதாட்டுப் பார்ப்போம் என்பது. இந்தமுறையிலே திருமந்திரத்தைப் பிறர் அனுகாமல் இருக்கிற நிலைமையில் நாம் அனுகிப்பார்ப்போம்; எந்தப் பாட்டுக்குப் பொருள் நமக்குத் தெரியாமல் இருக்கின்றதோ அதற்குப் பலரைக் கேட்டுத் தெரிந்துகொள்வோம்; சபைகூட்டி சர்ச்சை செய்வோம்; என் இத்தகைய ஒரு அறியதமிழ் நூலை உலகம் தெரியாத முறையில் வைத்திருக்கவேண்டும் என்ற உந்துதல் காரணமாகத் திருமந்திரப் பாட்டுக்களை மொழிபெயர்க்கத் தொடங்கினேன். திருப்பனந்தாள் மடத்து அதிபர்கள் அதைத் தங்கள் 'குமரகுருபரன்' இதழில் வெளியிட முன்வந்தார்கள். அமெரிக்காவில் உள்ள ஹார்வர்டு யூனிவர்ஸிடியார் வேதங்களையும் உபநிஷத்தங்களையும் ஆங்கிலத்திலே மொழி பெயர்த்து, தொகுதிதொகுதியாகத் தங்கிருக்கிறார்கள். அதுபோல, திருமந்திரத்திலுள்ள ஒன்பது தங்கிரத்தையும் அப்படிப் பல தொகுதிகளாகக் கொண்டுவந்து, ஒவ்வொரு தொகுதிக்கும் அதற்குவேண்டிய முகவரை, குறிப்புரை, ஆராய்ச்சியூரை முதலியன ஆங்கிலத்திலேயே எழுதி, அந்த நூலை வெளியிட்டு, மேல்நாட்டவர்களுக்கும் மற்றவர்களுக்கும் தெரிவிக்கவேண்டும் என்பது என்னுடைய மிகத்தாழ்மையான கருத்து. எந்தக்காலத்தில் கைகூடுமோ? சடேறுமோ? அறியேன். ஆனால், குருமகாசங்கிதானத்தினுடைய திருவருள் கிடைத்தத்திலிருந்து என்னுடைய முயற்சியானது விரைவில் பயன்படும் என்ற உறுதி இருக்கிறது. மீண்டும் குருமகாசங்கிதானத்திற்கு என்னுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக்கொண்டு இத்துடன் என்னுடைய உரையை முடித்துக்கொள்கின்றேன்.

‘சிவவேடம்’

சித்தாந்த சரபம், மகாமகோபாத்தியாய்,

சிவபூரி ஈசானசிவாசாரியார் அவர்கள்

பழந்.

கருணைக்கடலாகிய மகாசங்கிதானம் அவர்களுடைய திருமுன்பு விஞ்ஞாபனாம். இந்தத் திருமந்திரமாநாட்டிலே மிகமிகத் தொன்மையும் நன்மையும் ஆகிய இந்தப் பத்தாவது திருமுறையின் நுட்பப்பொருள் களையெல்லாம் நமது சைவ மக்கள் நன்கு உணர்ந்து பயன்பெறவேண்டுமென்ற ஒரு பெரிய கருத்தோடு, ஞானப் பெருநூலை நெடுங்காலமாகச் சைவமக்கள் ஆராய்ந்து உணரக்கூடிய வாய்ப்பு குன்றி வருகின்ற இந்த நாளிலே நாம் கவனம் செலுத்த வேண்டும் என்ற திருவள்ளங்கொண்டு, நுட்பப்பொருள்களையும் தத்துவப்பொருள் களையும் யோகசாஸ்திர ஞான சாஸ்திர முறையில் இந்தப்பெருநூலை ஆராய்ந்து திருமந்திரத்தின் பொருள் காண்பதற்குச் சந்தர்ப்பம் தந்து, நம்முடைய கவனத்தை அப்பெருநூலிலே செலுத்தும்வண்ணம் ஊக்குவித்து, ஆங்காங்கு நாம்காணுகின்ற பொருள்களையெல்லாம் தொகுத்து ஒரு சிறந்தநூலாக வெளியிட்டு, பின்பு அதிலே காணப்படுகின்றபொருள்களிலே மிகத்தலை சிறந்தபொருளை வடித்தெடுத்து, இன்னும் ஆராய்ந்து ஆராய்ந்து காணும்வகையிலே சிறந்ததொரு முயற்சியை மேற்கொண்டால்லது அந்த ஞானப் பெருநூலுக்கு விரைவிலே பொருள் காணுதல் அரிது. இப் பரிபாஷை நூலிலே நம்முடைய சிந்தனையைச் செலுத்தி, ஆங்காங்கு காணும் பல்வேறு பொருள்களை நாம் கற்று உய்ய வேண்டும் என்ற நோக்கத்தோடு இந்தத் திருமந்திர மகாநாட்டைக் கடந்த நான்கு ஆண்டுகளாகநடத்தத் திருவளம்கொண்ட குருமகாசங்கிதானத்தின் திருவடிக்கமலங்களில் மனதைச் சிந்தித்து, இங்கே சிறியே னுக்குக் கொடுத்துள்ள தலைப்பு ஆரும் தந்திரத்திலுள்ள “சிவவேடம்” என்ற பகுதி சிந்தனைக்குரியதாக அமைகிறது.

ஆரும் தந்திரம் 14 தலைப்புக்களோடு கூடியது. அதிலே 12 ஆவது பகுதி ‘சிவவேடம்’ என்பது. இந்தத் தலைப்பு நம்முடைய அன்புக்கும் கவனத்திற்கும் உரிய மிகத் தலைசிறந்ததாக அமைந்திருக்கிறது. இந்தப் பகுதி நமக்கு இம்மையிலே உறுதுணையாக இருந்து, பயன்தரத்தக்கதாக இருக்கின்றது. மானுடப்பிறவி நன்றாக விலைக்கச் செய்வதற்கு வாய்ப்பாக இந்தயோசுநூல் மருத்துவத் துறையோடு பலநல்ல பகுதிகளைக்கொண்டு, சிந்திக்கக்கூடியதாக, ஞானப்பேற்றினைப் பெருக்குவதற்கான மானுடப் பிறவியை உய்விப்பதற்கான ஒரு சாதனமாக அமைந்திருக்கிறது. பல துறைகளிலே காணவேண்டிய பொருள்கள் அமைந்திருப்பதினாலே, அந்தந்தத் துறைகளிலே தேர்ச்சி பெற்றவர்கள் சுலபமாகப் புலப்படுத்தக்கூடிய பரிபாஷை வாயிலாக அன்றி அந்த நூலைச் சொல்ல இயலாது என்பதைத் தெரிந்து கொள்ளவேண்டும். அப்படியில்லாமல், பரிபாஷைகளை மக்கள் இந்தக்காலத்திலே அப்படியே தெரிந்துகொள்வது மிகக் கஷ்டசாத்தியமாக இருக்கிறது. இதனாலே இந்தநூலிலே வருகின்ற பரிபாஷைகளுக்குப் பல பொருள்களில் தேர்ச்சிபெற்ற ஆசிரியர்களைக்கொண்டு, இந்நூலைப்பற்றிச் சிந்திக்கச்செய்து, சூறிப்பாகச் சில சொற்களை விளங்கக்கூடியதால், இந்நூலுக்கு விளக்கம் காணுவதற்கு அது சிறிது உதவியாக இருக்கும். பெரும்பான்மையான ஒரு சில சொற்களைமட்டும் நாம் வைத்துக்கொண்டு பொருள் காணுதலைவிட, பலமுறைகள் படித்து, ஆங்காங்கே வருகின்ற சூறிப்புக்களைக் கவனத்திலே வைத்துக்கொண்டு, சூறிப்பாகத் தரப்படுகின்ற விளக்கத்தைக் கொண்டு பொருள் காணுதல் ஒருவாறு விளக்கம் காணுவதற்கு உதவியாகும்.

இந்தக் கண்ணேட்டத்தோடு ஓரளவு சிந்தித்துப் பார்த்தால் பொருள் சுற்று எளிதாக விளங்கும். அந்தக் கருத்துக்களை நமது தலைவர் போன்றவர்களிடத்திலே ஞாபகப்படுத்தினால், முன்னமேயே அந்த உணர்ச்சியில் தலைப்பட்டவர்களுக்கு ஒரு நினைப்பூட்டக்கூடியதாக இருக்கும். ஆகவே அந்தக் கண்கொண்டு பார்க்கின்றபோது, நம்முடைய மனத்திலே இந்தக் குறிப்புச் சொற்களை இப்படி விளக்கியிருக்கின்றார்என்பது புரியும். ஆகவே, இப்படிச் சில குறிப்புக்களைக்கொண்டு ஓரளவு பரிபாஷை களைப் புரியவைப்பது, பரிபாஷைகளோடு ஒரு நூலைச் சொல்வது அந்தால் முற்றுப் பெறுவதற்கு ஏதுவாகும்.

எப்பொழுதுமே ஒரு பெருநூலைப் பரிபாஷை கலவாதுசொல்லுதல் அந்தால் நுடைய உயர்வுக்குத் தடையாக இருக்கும் மென்பதை அந்த நூலைப் பயின்றவர்கள் அறிவார்கள். ஆசாரியர்களிடத்திலே பயின்து இந்தப் பரிபாஷைகளுக்கு விளக்கம் காணுவது சுலபமாகும். ஆகவே, அதற்குரிய அடிப்படையான நூல்கள் பல துறைகளாக அமைந்திருப்பதால், அதை நாம் பொறுத்திருந்து அறிந்துகொள்ள வேண்டும். ஏனென்றால், இப்படி கடினமான சொற்களைக்கொண்ட ஒருநூல் கடினமான பரம்பரையைச் சார்ந்தவர்களாலேயே வந்திருக்க வேண்டுமென்ற கருத்தும் நிலவி வருகிறது. அவர்கள் எந்த பரம்பரையில் தோன்றினார்கள் என்று கருத்து அறியப்படுகிறது. அவர்கள் தோன்றிய பரம்பரைக்கு கும் நூலுக்கும் நெருங்கிய உறவு இருக்க வேண்டும் என்றும், அதுகொண்டுதான் அவருடைய நூலை ஆராயவேண்டுமென்றும் சொல்வது பொருந்தாது. அப்படி ஆராயவது நூனசம்பந்தருடைய இளமைக்கு ஏற்ற கருத்துக்களே அவருடைய திருப்பாடல்களில் இருக்கவேண்டுமென்று கருதுவதுபோலாகும். இப்படி ஒவ்வொரு நூலையும் கருத்த் தலைப்பட்டால் வேடார்

குலத்தில் தோன்றிய கண்ணப்பருடைய ஞான உணர்வுக்கும் பக்தி உணர்வுக்கும் நெருங்கிய தொடர்பைக் காண, பல தலை முறைகள் காத்திருக்கவேண்டும். அதிர்ச்சி, எழுச்சி, உணர்ச்சி போன்ற அடுக்குச் சொற்களை எப்படி வியந்து பாராட்டுகிறார்களோ அந்த நிலையில் சிந்தித்தால், இன்னும் அறிய கருத்துக்கள் தோன்றுவதற்கு வாய்ப்பில்லாத பரம்பரையில் தோன்றிய வர்களிடத்திலே இப்படிப்பட்ட ஞானம் உதித்ததல்லவா பெரிய விஷயம்? என்பது தெரியவரும். அதற்கு ஏற்ற சொற்கள் பொருள்களிலே இருங்க வேண்டுமென்று கருதியே நம்முடைய சைவ சமய உண்மை இக்கருத்தை வெளிப்படையாகச் சொல்லுகின்றது. தோன்றிய ஞானம் நிலைபெறுவதற்கு, சூழ்நிலையைத் துணையாக்கொண்டிருக்கின்றதேயல்லாமல் அந்த ஞானம் எந்தெந்த இடத்திலே தோன்றும் என்று வரையறை செய்யப்படவில்லை. உயர்ந்த மரபின் காரணமாகவோ அவரவர்களுடைய இளமை முதுமை காரணமாகவோ இவை ஏற்படுவதில்லை. ஞானம் தோன்றுவதற்கு வாய்ப்பு அவரவர்களுடைய தவப்பயனே காரணமாகும். தவத்தாலேயே ஞானம் புலப்படும். தவத்தாலே ஞானம் ஏற்படுவதேயாழிய குலத்தாலே ஏற்படுவது அல்ல. ஞானம் தலைப்படுவதற்குக் குலம் தடையாக இருக்காது. ஆகவே, அவர்களுடைய நூலைச் சிந்தித்து, அவர்களுக்குத் தத்துவஞானமும் யோகசித்தியும் இவ்வளவு பெருநூலை அருளிச்செய்யக் கருவியாக இருந்தது என்று கருதவேண்டும். பெற்ற ஞானத்தைக் காப்பதற்கே குலம் துணையாக இருக்கும், சைவ நூல்களிலே குலநலன் போற்றப்படுவதற்கும் இதுவே காரணம்.

“என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தனன் தன்னை நன்றாகத் தமிழ்ச் செய்யுமாறே”

என்ற அவருடைய வாக்காலும் அந்தக் கருத்து நன்கு புலப்படும்.

இறைவனுடைய கட்டளையாக இருங் தது, இறைவன் தன்னை அப்படிப் பணித் தான், அந்த ஆணை விறைவேற்றப்பட்டது என்றே அவர் இப்பாடவில் கூறுகின்றார். இந்தத் தத்துவம், யோகம் ஞானம் வாயிலாக நன்றாகப் புலனாகும். சமயாசாரியர் களுக்கு முற்பட்டவர் திருமூலரேயாயினும், சமயாசாரியர் பெருமையைச் சேக்கிழார் சுவாமிகள் எடுத்துக்கூறும்போது, நால்வருடைய ஞானம் மக்களிடையே ஓரளவு கேள்வி வாயிலாக நிரம்பப் பெற்றவர்களாகி விடுகிறார்கள்.

சமயாசாரியர்களுக்கு முன்னவராகத் திருமூலர்பெருமான் இருப்பினும் சமயாசாரியர்களுடைய இயல்பை வைத்து, அவர்கள் பெற்ற சிறந்த யோக ஞானத்தைப் புலப்படுத்தி, இப்படிப்பட்ட ஒரு நூல் திருமூலருடைய திருமந்திரம் என்று நமக்கு உணர்த்துவாராய், சேக்கிழார்சுவாமிகள் சிதாகாசமயமாகிய சிதம்பரத்திலே சுந்தரர் தரிசித்தபோது ஆருள் ஞானம் பெற்று அதன் வாயிலாகத் தில்லை நடராஜப் பெருமானைத் தரிசித்தார் என்பதனை “ஜந்து பேர் அறிவும் கண்களே கொள்ளா.....” என்ற திருப்பாடலால் புலப்படுத்துகிறார். அதே அனுபவத்தைத் திருமூலரும் பெற்றார் என்பதனை, “வவ்விய மெய்யுணர்வின் கண் வரும் ஆனந்தக்கூத்தை” என்ற பாடலால் புலப்படுத்தித் திருமூலருடைய அருள் ஞான நூலில் தெளியச்செய்கிறார். இத்துணைத் தத்துவ ஞானமும் அருள் ஞானமும் கைவரப்பெற்றவர் திருமூலர் என்பதை நாம் எஞ்ஞானமும் மறந்து விடாது போற்றிக்கொண்டு, அந்தத் திருமூறைக்குப் பொருள் காணுதல் நமக்குச் சிறந்த கடனாகும்.

வேதாகமங்கள் மந்திரம் எனவும், தந்திரம் எனவும் பெயர்பெறும். அந்த இரண்டும் ஸ்தால் சூட்சமமாக ஒரே பொருளை உணர்த்துவன். அவைகளின் சாரமே திருமந்திரம் ஆகும். அவற்றுள்

மந்திரம் வேதமும், தந்திரம் சிவாகமுமாம். இவற்றைப் புலப்படுத்தவே இப்பெருதூல் திருமந்திரம் எனவும், இவற்றின் உட்பகுதி ஒவ்வொன்றும் தந்திரம் எனவும் பெயர் பெறுகிறது. கைவ சித்தாந்தத்திலுள்ள ஒரு பேறு ஞானமாகும். அந்த ஞானத்தைப் பெறுவதற்குச் சாதனம் தவமாகும். அந்தத் தவம் சரியை, கிரியை, யோகம் எனப்படுவன். இதனையே பரம சாதனமாகத் திருமூலரும் கொண்டு, இந்த அறிய சாதனத்தைக் கடைப்பிடித்து ஒழுகுதல் எல்லோருக்குமே அரிது ஆதல் கருதி, யோகத்தின் வகையாக அட்டாங்கயோகம் முதலியவைகளை எடுத்து விளக்கி, அதில் சிவயோகமே மிகச்சிறந்தது என எடுத்துக் காட்டுகின்றார். தலைவனைப்பற்றிய தெளிவு இல்லாத பல யோகங்கள் இருந்த அந்தக் காலத்தில் அவர் சிவயோகத்தை எடுத்துக் காட்டுவது எவ்வளவு சிறப்புடையது.

அவற்றேடு, கற்பம் முதலிய முறை களினாலும் இன்னும் வேறு பல சாதனங்களினாலும், உடம்பை நிலைக்கச்செய்வதற்கு உரிய நெறிகளை எல்லாம் எடுத்துப் புலப்படுத்தி, அவ்வடம்படுகொண்டு ஈட்டப்படும் தவநிலையை மேற்கொள்ளவேண்டுமென்று வற்புறுத்துகின்றார். இவைகளைல்லாம் ஒருவாறு திருமந்திரத்தைப்பற்றிச் சிந்திக்கும் சிந்தனைக்கு அடிநிலையாக அமையும் என்று கருதிச் சிந்தித்து, இனி எடுத்துக் கொண்ட தலைப்பை நினைவுறுவோம்.

சிவவேடம் என்ற பகுதி ஆருவது தந்திரத்திலே அமைந்தது. அது யாமளம், என்ற தந்திரத்தின் திரண்டபொருளாகும். அது 14 தலைப்புக்களை உடையது. அவற்றுள்ளே முதலாவது சிவகுருதரிசனம். மேலே கூறிய சாதனங்களைல்லாம் குருஅருளால் அன்றி நமக்கு அமையாது என்பதை அந்தத் தலைப்புப் புலப்படுத்தும். அதனால் சித்திக்கின்ற ஒருசிறந்த பேறு திருவடிப்பேறு ஆகும். ஆதலால், அது இரண்டாவதாக அமைந்தது.

பெறுவானும் பேறும் அதனைத் தருவானும் ஆகிய மூன்றினையும் வரையறைப் படுத்தினாலன் நிச்சைவாலம் ஒன்றும் சித்திக்காது. ஆதலினாலேயே “ஞாதுரூ ஞானஞேயம்” என்ற தலைப்பு தரப்பட்டுள்ளது. அங்ஙனம் நெறிப்படனின்று உணர்த்தவே நிலையில்லாத பொருளிலேயிருந்து நிங்குதல் புலப்படும்; ஆதலினாலே, துறவு என்னும் தலைப்பில் புலப்படுத்தப்பட்டுள்ளது. அங்ஙனம் நிலையாத பொருளினின்றும் நிங்கி, நிலைத்த பொருளாகிய சிவத்தைச் சாரவே. அச்சிவைப்பெருமானது அருட்பேறு சித்திக்கும். அதனால் வரும் ஞானமே அருள் ஞானம் என்பது உணர்த்த “அருளநடை மையின் ஞானம் வருதல்” என்ற தலைப்பு வைக்கப்பட்டுள்ளது.

அதன் பின்பு, பெற்ற ஞானத்தை இழந்து போகாமல் காத்துக் கொள்ள வேண்டுமென்ற பகுதி சிவஞானபோதத் திலே 12வது குத்திரத்தில் வருகிற பெரிய விஷயம். 10, 11வது குத்திரத்தில் நாம் பெற இருக்கின்ற சிவப்பேற்றை ஓரளவு உணர்ந்தால், அதுவே பெறுகிற சிவப்பேறும். ஜீவன்முக்தர்களிடத்தில் வாசனமலம் நிங்கும்வரையும் அவர்கள் சிறந்த தான் நிதியின்கண் நிற்கவேண்டியவர்கள் ஆகிறார்கள். அந்தநிதியாவன சிவஞானிகளோடு கூடுதலும், அங்ஙனம் அல்லாதா ரோடு கூடாமையும், சிவ வேடங்கள் சிவ விங்கங்கள் இவைகளை நினைந்து வழிபடுதலுமாம். இது அவர்களுக்குரிய கடப்பாடாகும். எங்கும் வியாபகமாக உள்ள சிவபெறுமானை வெளிப்படப் புலப்படுத்துவது சிவவேடங்கள் ஆம். சிவவேடம் அஞ்ஞானிகள் தம்மைவங்து சேராவண்ணம் காப்பது, திருநிறு, காப்பு கவசம் எனப்படும்.

“கங்காளன் பூசும் கவசத் திருநிறு”

என்று திருமூலரே இதனைப் புலப்படுத்துகிறார். இங்ஙனம் சிவபக்தர்களைக் காப்பதும், சிவபெறுமானை நினைப்பூட்டுவதுமே

சிவவேடங்களாகும். அங்ஙனம் சிவவேடம் சிவபக்தர்களையும் சிவபெறுமானையும் நினைப்பூட்டுவது, சிவபக்தர்களை இன்னும் மகிழ் விப்பது என்பவையெல்லாம் பெரியப்பாணத்தில் சேரமான்பெறுமானங்களும் புராணம் நன்குணர்த்தும். சேரமான்பெறுமானங்களும் யானையிது பவனி வந்தபோது, ஆடை வெளுக்கிற வண்ணை ஒருவன் உவர்மண்ணால் உடல்முழுவதும் வெண்ணீரு சண்னித்த மேனியானைப்போல் காணப்பெறவே, அவன் து காலில் சேரமான்பெறுமாள்நாயங்கள் வீழ்ந்துவண்ணக்கினார். வண்ணைன் ‘அடியேன் அடிவண்ணைன்’ என்று கூற, “அடியேன் அடிச்சேரன்” என்று வண்ணைது அடிகளில் மீண்டும் வீழ்ந்து வணக்கி, “திருவடிவத்தை நினைப்பித்தீர்; வருந்தாதே போம்” என்று சேரமான் அருளிச்செய்தமையால், சிவவேடம் சிவநினைப்பாகும் என்ற உண்மை நன்கு புலனுகிறது.

“அருளால் அரனுக் கடிமை தாகிப் பொருளாந் தனதுடல் பொற்பதி நாடி இருளான தின்றி இருஞ்செயல் அந்தேர் தெருாம் அடிமைச் சிவவேடத் தோரே”

இங்கு முதலில் வரக்கூடிய “அருளால்” என்பதற்குக் “குரு அருளால்” என்று பொருள். இங்ஙனம் காணுதல் சிவஞானிகளுக்கே உரிய பேரியல்பாகும். அங்ஙனம் சிவஞானிகளைக்கானுதல் எல்லோருக்கும் அரிது ஆதல்பற்றிச் சிவ வேடங்களைக் கொண்டு வழிபடுதல் இன்றியமையாததாகின்றது. சிவஞானிகளிடத்தே காணப்படும், சிவஞானத்தைப் பெறுவதற்கு ஏது வாகிய நெறிகளிலே செலவேரிடத்திலும் காணப்பெறினும், சிவவேடம் போற்றப்படுவதே. அத்துணைச் சிவவேடமானது, அதன்மேலே பற்றுவைத்து ஒழுகுகின்ற வர்களிடத்தே காணப்படுமாயின், அந்த வேடம் தனக்குரிய நெறியிலே கொண்டு செலுத்தும் என்பது ஒருதலையாக உய்த துணரற்பாலது. ஆனால், “அந்த வேடம் மட்டுமே கொண்டு, அதற்கு மாறுன

நெறியில் செல்கிறவர்களிடத்திலே அந்த வேடம் காணப்படுமாயின், அரசன் அவர்களை ஒறுத்து நெறியிலே நிறுத்துதல் கடனாகும்" என்பது திருமூலதேவருடைய கருத்தாகும்.

இத்துணைச் சிவவேடங்களை மெய்ப்பொருள் எனக் கொண்டு ஒழுகுகின்றவர்கள், அந்த வேடம் எவரிடத்தே காணப்பெற்றும், அந்த வேடத்தைக்கொண்டு சிவம் எனவே தேறி வழிபடுவாராயின் அவர் தனக்குரிய பல்லை ஒருபொழுதும் இழந்துபோகமாட்டார். இதற்குப் பெரிய புராணத்தில் பேசப்பட்ட மெய்ப்பொருள் நாயனார் புராணமே சிறந்ததொரு சான்று கும் என்பர். இங்ஙனம் சிவ வேடங்களை சிவன் நினைவாகவே நினைந்து வழிபடுதல் என்ற நியமம் குருஅருளைப் பெற்றவர்களுக்குரிய சிறந்த நியதியாகும். இதனைப் புலப்படுத்தவே, "அருளால் அருனுக்கு அடிமையதாகி" என்று திருமூலராலே சொல்லப்பட்டது. விபூதி அணிதல், ருத்திராக்கம் தரித்தல் ஆகிய இரண்டும் சிவ வேடம் என்று திருமூலரால் சொல்லப் பட்டது. விபூதி ருத்திராக்கங்களை அணிந்த சிவனடியார்களைச் சிவன் எனவே தேறிக்

நான்காவது திருமந்திர மாநாடு

குலச்சிறைநாயனுர் வழிபட்டமை நம் திருமுறையிலே சொல்லப்பட்டுள்ளது. அந்த விபூதியே பரமசிவனுடைய திருவருள் விளக்கத்திற்கு ஏதுவானது என்றும், சிவ ஸ்வரூபம் என்றும் உள்ளே தியானித்த பின் வெளியீடு அதனைப் பூசதல்வேண்டும் என்றுசொல்லி, அதற்குரிய தியானங்களையும் சிவாகமங்கள் கூறுகின்றன. அந்த உண்மையை,

"ஆற்றல் அடல்விடையேறும்  
ஆவாயான் திருந்தறைப் போற்றி"

என்ற ஞானசம்பந்தர் தேவாரம் விளக்கும், சிவவேடத்தை அறிவிலேசிந்தித்து, அவற்றின் சிறப்பியல்லை உணர்ந்து, புறத்தே வேடத்தைத் தரித்தலே நியதி. அங்ஙனம் உணராது புறத்தே மட்டும் தரித்தல் ஆகாது. அங்ஙனம் வஞ்சமின்றி, புறத்தே மட்டும் தவவேடங்களைத் தரிப்பாராயின், அகத்தே அவ்வேடத்தில் பற்று நிகழ்தலும் கூடும். ஆனால், அகத்தே வஞ்சகம் உடையோராகிப் புறத்தே அந்தவேடங்களைத் தரிப்பாராயின், அவ்வூடல் நீங்கும் போது அவ்வேடமும் நீங்கும் என்ற அளவிலே காலத்தின் அருமை நோக்கி, இத்துடன் நிறுத்திக்கொள்கிறேன்.

உடலில் துவக்கிய வேடம் உயிர்க்காகா  
உடல்கழன் ரூல்வேடம் உடனே கழலும்  
உடலுயிர் உண்மையென் ரேர்ந்துகொள் ஓதாரா  
கடலில் அகப்பட்ட கட்டடையொத் தாரே.

—திருமூலர்.

## ‘யோகம்’

திருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவான்,  
**திரு. தே. ஆ. ஸ்ரீநிவாஸாசாரியார் அவர்கள்,**  
 கடலூர்.

இங்கு எழுந்தருளியிருக்கும் திருவருள் உருவாகிய ஸ்ரீலஹ்மி மகாசங்நி தானம் அவர்களின் திருவடிகளைத் திரிகரணங்களாலும் வழிபடுகின்றேன். இங்குக் கூடியிருக்கும் அனைவருடைய திருவடிகளையும் தாழ்ந்து பணிகிறேன். இதுகாறும் நமது ஆகம மூர்த்தியாக விளங்குகின்றவர் பேசியது “சிவ வேடம்”. அவருடைய காட்சியும் சிவ வேடம். அடியேன் வைணவ வேடம். சிவ வேடம் இதுகாறும் பேசப்பட்டது. அதனை அடுத்துப்பேச இருக்கிற யான் வைணவ வேடத்தோடு காணப்படுகிறேனே என்று ஒருசிலர் ஜயமுதலுங்கூடும். அறிவுடைப் பெருமக்களாக இங்கு வீற்றிருப்பவர்கள் அப்படிக் கருதமாட்டார்கள். ஏனென்றால், சைவ, வைணவ ஆசாரியர்கள் திருமண் னுக்கும் திருநீற்றுக்கும் வேறுபாட்டைக் காணவில்லை.

ஒருவரலாற்றில், திருஞானசம்பந்தர் இந்தத் தலத்திலே திருமந்திரம் என்ற நால் இருக்கின்றதென்று காண்பித்தார் என்று நாம் அறிகின்றோம். திருமந்திர வாசனை வீசுகிறதே என்று ஞானசம்பந்தப் பெருமான் இந்த ஸ்தலத்திலே திருவாய் மலர்ந்தருளிய அன்றுதான், திருமந்திரம் என்னும் நூலைத் தேடிப்பார்த்ததாகவும், அது இங்குக் கிடைத்ததாகவும் இத்தல வாலாற்றினால் அறிகிறோம். இருப்பதை அறிவித்தவர் யாவர்? சத்புத்திரர். சத்புத்திரர் ஞானசம்பந்தப்பெருமான். திருஞானசம்பந்தரை ஸ்ரீ சுப்ரமண்யம் என்றும் கூறுவர். இங்கே எழுந்தருளியிருக்கிறவர் திருப்பெயரைக் கொஞ்சம் சிந்திப்போம். இங்கே யாருடைய திருப்பெயர் அமைந்திருக்கின்றது? ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்

தந்தை முறையில் இருக்க, ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகா சங்நிதானம் அவர்கள் திருப்பெயர் அந்தச் சத்புத்திரருடைய பெயராகவே அமையப் பெற்றிருக்கிறது. எனவே ஒருவாறு அந்த வரலாறு ஜயமாக இருக்குமோ என்று மயக்கமாகி விடாமல் இது மெய்ப்பிக்கிறது என்பதை நாம் உறுதியாகக் கண்டுவிடலாம். திருமந்திரம் என்னும் பொக்கிஷத் தை நாம் எல்லோரும் சிந்திப்பதற்கென்று இந்தப் பரம உபகாரத்தைச் சங்நிதானம். அவர்கள் செய்திருப்பதற்கு எழுமையும் நாம் கடமைப்பட்டிருக்கின்றோம் என்று தெரிவித்துக்கொண்டு, எனக்குக் கொடுத் திருக்கின்ற செய்தியில் செல்லுகிறேன்.

பேச இருக்கும் செய்தி “யோகம்”. கருதுகின்றபோதே எனக்கே ஒருயோகந் தான் என்று நினைக்கிறேன். பேசமுடியாத செய்தி யோகம். பேசாநிலைக்குக் கொண்டு போவது யோகம். அதைப்பற்றிப் பேசம் படி ஆக்கனை பிறந்திருக்கின்றது. ஆதலி னலே பேசத் தெரியாதவனும், யோகத் தைப் பயிலாத ஒருவனும் இந்தப் பெரிய அவையில் பேசுவதற்கு உரியவனுக்கலாம். இப்படி ஆணை பிறப்பித்திருப்பதைவிட ஒருவனுக்கு என்ன யோகம் வேண்டும்; ஆகையால் இதுவே ஒரு பரமயோகம்.

திருமந்திரமே ஒரு யோக சாஸ்திரம் என்று பெரியோர்கள் சொல்லுவதையும் நாம் நினைவுக்குக் கொண்டுவருவேண்டும். எதனால் இப்படி யோக சாத்திரம் என்று கருதியிருக்கிறார்கள் என்றால், யோகத்தின் முடிவான பயனையிருக்கின்ற ஞானத்தைப் படிப்படியாக அடைவதற்கான வழிகளை இந்தநால் சொல்லிமுடித்துவிடுகின்றது.

ஆதவினாலே, யோகசாத்திரம் என்று கூறி யிருக்கிறார்கள் என்று நாம் கருதலாம். ஸ்தாலமாகத் திருமந்திரம் முழுவதையும் கருதிப் பார்ப்போமானால், முன்னால் இருக்கின்ற இரண்டு தந்திரங்களில் ஒருவனை முதலது யோகத்திற்கு முன்னே அடைய வேண்டியதாய் இருக்கிற அடிப்படையான ஒழுக்கத்திற்கு அருகதை ஆக்கிக்கொடுக்கிறது. ஒழுக்கம் அடைந்துவிடுவதற்கு இது போதுமானது. இரண்டாவது தந்திரத்தில் கடவுளிடத்து நம்பிக்கைவேண்டுமென்று பூரண கடவுட்காள்கை நமக்கு வற்புறுத்தப்படுகிறது. ஒழுக்கமும் கடவுள் நம்பிக்கையும் ஆகிய இரண்டும் யோகத் திற்கு அடிப்படைச் சாதனமாம். இந்த இருதந்திரங்களில் சாதனம் கூறிய பிறகு யோகம் என்றே வெளிப்படையாகப் பெயரைக் கொடுத்துக்கொண்டு, மூன்றாண்தந்திரத்திற்குப் போகின்றார். மூன்றாண்தந்திரம் அட்டாங்க யோகத்திலிருந்து தொடங்கிக்கொண்டு போகிறது. மூன்றாண்தந்திரத் திலேயிருந்து மற்ற நான்கு தந்திரங்களிலும் பல உட்பிரிவுகளிலும் ஏதாவது ஒரு வகையில் யோகத்தைப்பற்றி ஆங்காங்கே வந்துகொண்டிருக்கக்கூடிய செய்திகளைப் பார்ப்போமானால், யோகத்தை எவ்வளவு தூரம் அலசி நமக்கு இந்த ஒரு பிறப்பிலே அறியச்செய்யவேண்டுமென்று, திருமூலர், பலபல முறைகளைச் சொல்லி, எப்படியாவது மானிடரை இந்த ஒருபிறப்பிலேயே யோகிகளாக, தவ யோகிகளாக ஆக்கி, ஞானம்பெறச் செய்துவிடவேண்டுமென்று, தாம் பெற்ற இன்பம் இவ்வையகமும் பெறவேண்டும் என்று கருதிச் சொல்லி யிருக்கிறார் என்பது புலப்படும். பின்னே இருக்கிற 8, 9 ஆகிய இரண்டு தந்திரங்களையும் ஸ்தாலமாய்ப் பார்க்கின்றபோது, இவ்வாறு யோகத்தை அடைந்தவரிடையே மலம் தானே நிங்கிவிடும் ஆதவினாலே, அந்த 8-ங் தந்திரம் மலங்க்க சூட்சமத்தை உடையதாயுள்ள தந்திரம் என்பதும், சிவப்பேறு என்ற சூசகத்திலைப்புகளை

அமைத்து 9 ஆம் தந்திரம் உள்ளதென் பதும், எனவே திருமந்திரநால் ஒரு யோகசாத்திரம்போல் அமைத்திருக்கிறது என் பதும் பருப்பொருள்தன்மையிலே தெரியவரலாம்.

நமக்கெல்லாம் தேவையாக இருக்கும் யோகம் என்ன என்பதைத் தெரிந்து கொள்ளவேண்டும். யோகம் என்னும் சொல்லுக்குத் தொடர்புசெய்வது, தொடர்பாய் இருப்பது என்பது பொருள். ஆகையால், நமக்கு என்னயோகம் தேவையாக இருக்கிறது என்பதைச் சிந்திக்கவேண்டும். அந்த யோகத்தை, சைவ சமயத்தைக் காட்டிலும் தெளிவாக எந்தச் சமயமும் எடுத்துக் கூறவில்லை என்று பெரியோர்கள் சொல்ல அடியேனும் கேட்டிருக்கின்றன. என்ன எடுத்துச் சொல்லியிருக்கிறார்கள் என்பதற்கு சிறு உதாரணம்:-

இதோ இக்கடிகாரம் மேஜைமேவிருக்கிறது என்று நான் சொல்கிறேன். ஆனால், இப்படி நான் சொல்லும்போது, ஒருசிலர் தடுக்கவும் கூடும். மேஜைமேல் விரிப்பு இருக்கிறது; அதன்மேல் கடிகாரம் இருக்கிறது என்று சொல்லத் துணிவார்கள். உண்மையில் இந்த விரிப்பின்மேலேதான் கடிகாரம் இருக்கிறது. விரிப்பே கடிகாரத்தைத் தாங்குமா என்று சற்று யோசனை செய்தால், மேஜைதான் விரிப்பையும் தாங்கிக்கொண்டு இந்தக் கடிகாரத்தையும் முறையாய்த் தாங்கிக்கொண்டிருக்கின்றது என்ற முடிவுக்கு வந்துவிடலாம். கடிகாரத்திற்கு யோகம் உள்ளது. என்ன யோகம்? மேஜையினால் தாங்கப்பட்டுள்ள யோகம். மேஜையோடு நேராய்த் தொடர்பு இல்லாத படி விரிப்பாகியதைடையை அது பெற்றிருக்கிறது. அதுபோலவேதான் ஆன்மாக்களாகிய நமக்கு ஒரு யோகம் அடித்துக் கொண்டிருக்கிறது. என்ன யோகம்? சிவ நெறியே தொடர்பு பெற்றிருக்கக்கூடியவர்களாக ஆவதற்கு இடையிலே ஏதோ ஒரு

விரிப்புப்போன்ற (மறைப்பு) தடை இருக்கிறது. இந்தத் தடையை நாம் நீக்கிவிட்டால் கவலையற்று இருக்கலாம் என்று வற்றிருத்திச் சொல்லியிருக்கிறார் நமது திருமூலர்.

ஆற்றிடத் துண்மணால் ஆறே சுமவாதே கூறிட்டுக் கொண்டு சுமந்தறி வாரில்லை நீறிட்ட மேனி நிமிர்ச்சட நந்தியைப் பேற்றிட்டென் நூள்ளம் பிரியகி லாவே.

ஆற்றுமண்ணை ஆறே சுமந்துகொண்டிருப்பதுபோல், எம்பெருமானுகைய சிவபெருமான் ஆண்மகோடிகள் அனைத்தையும் தானே தாங்கிக்கொண்டிருக்கிறார்கள். இந்த உறுதியான எண்ணம் நமக்குப் படியவேண்டும். எப்போதும் சிவத்தோடு நேரோ தொடர்புடையவராக ஆவதற்கு வேண்டிய யோகத்தைத்தொடரவேண்டும். இந்த நம்பிக்கை முதலில் வரவேண்டும். சிவத்தோடுதான் நாம் தொடர்புகொண்டிருக்கிறோம்; ஆனால், நம் எண்ணத்தில் அறியாமை இருப்பது நிங்கவேண்டும். குறுக்கே இருக்கிற அறியாமை என்ற விரிப்பைக்கவேண்டும். விரிப்பை எடுத்து விட்டால், அறியாமை - மாயை - பாசம் அகலும். விரிப்பை அகற்றிவிட்டால் சிவத்திற்கும் நமக்கும் நேரான தொடர்பு உண்டாகும். என்று திருமூலர் கூறுகின்றார். இடையிலே இருந்து மறைத்துக்கொண்டிருக்கும் தடையை எவ்வாறு நிவர்த்தி செய்வது என்பதைத் தத்துவமிக்கியாகச் சுருக்கமாக விளக்கலாம். மனம் என்ற மாயை தடையாக இருக்கிறது. அந்தத் தடையை யோக நெறியால் நீக்கமுடியும். மனத்தை அடக்குவதற்குச் சில உபாயங்களைச் சிந்திக்கலாம். வாயுவை அடக்கினால் மனமும் அடங்கும் என்று சொல்லப்படுகிறது. அந்த மனத்தை எப்படி அடக்குவது? ஓடுகிற தண்ணீரில் பல துரும்புகளும் மிதக்கின்றன. அந்தத்துரும்புகளை நிறுத்தவேண்டுமானால், ஓடுகின்ற தண்ணீரையும் நிறுத்தவேண்டும். “தோயம் நிற்கத் துரும்பும் நின்றிடும்”; இல்லையேல்

துரும்பும் தண்ணீரோடு ஓடிக்கொண்டு தான் இருக்கும். அதுபோல், ஓடுகின்ற வாயுவை அடக்கினால் தான் பிராண்னேடு பிஜைங்கு இருக்கின்ற மனமும் நிற்கும். மனத்தை நிறுத்துவது தான் சிவயோகத் தில் முதலில் பயிலவேண்டிய விஷயம். தாயுமானவரும் இதைத்தான் சொல்கிறார். முதல் சாதனமாவது, வெளியே ஓடுகின்ற வாயுவை உள்ளடக்கிச் சிவத்தை அறியக் கூடிய நிலையிலே மனத்தை நிறுத்திக் கொள்வது. இப்படி படிப்படியாகப் பல படிமுறைச்சாதனைகளைத் திருமூலர் மூன்றாங்கு தந்திரத்திலே சொல்லிக்கொண்டுபோகிறார். அவ்வளவையும் விரிவுபடுத்திச் சொல்வதற்கு இப்பொழுது நேரமில்லை.

மனத்தை நிறுத்தக் கருதுபவர்கள் அட்டாங்கயோகப்பயிற்சியை மேற்கொள்ள வேண்டும். இதனில் நம் திருமூலர் எட்டு விதப் படிமுறைகளை நமக்கு விவரித்துக் கூறுகிறார். அவற்றுள் இயமம், நியமம் என்பவை முதல் இரண்டாம். இவற்றிற்குத் தன்னிடத்தில் ஒழுக்கமும் பிறரிடத்தில் நடக்கவேண்டிய ஒழுக்கமும் என்பன கருத்தாம். இரண்டையும் இயமம், நியமம் என்று கொண்டு ஒழுக்கத்தையும் யோகமாகவே முதலில் சொல்லி வைத்திருக்கிறார். இந்த இரண்டும் கைவந்தால்தான், யோக நெறியில் மனத்தை நிறுத்துவதோ, அட்டாங்கயோகநெறியில் ஒருவன் வரிசையாய்ச் செல்லுவதோ முடியும். எப்படி ஓர் உயர்விடம் செல்வதற்கு அடிப்படிகள் வேண்டியிருப்பதுபோல் இயமம் நியமம் என்ற இரு ஒழுக்கமும் முதலில் மனிதனுக்கு வேண்டியிருக்கின்றன. இந்தத் தகுதியை மூன்னமேயே உண்டாக்கிக்கொள்ளாமல் ஒருவன் யோகத்தில் நுழைந்தால் அந்த யோகம் சித்திக்காது என்று சொல்கிறார். கையில் கொடுவாள் வைத்திருக்கும் ஒருவனுக்கு ஜீவகாருண்யம் உண்டாகவேண்டுமானால், முதலில் அவன் கொடுவாளோ எனின் துவிடவேண்டும். அதைப் போல மனிதன் தன்னை யோக நெறியில்

கொண்டுசெலுத்திக் கொள்ளவேண்டுமா னல் இயமம், நியமம் ஆகிய ஒழுக்கத்தைக் கடைப்பிடிக்க வேண்டும். இதனால் ஒழுக்க மில்லாமை என்கிற குற்றம்சீங்கும். ஒழுக்க மில்லாதவர்கள் யோகத்தில் தலையிடுவார்களானால், அது சித்திக்காது. இயமம், நியமம் ஆகிய இரண்டு ஒழுக்கத்தையும் கடைப்பிடித்தால்தான் மனத்தை அடக்கும் முறைக்குச் செல்லமுடியும். மனத்தை அடக்கவேண்டுமானால், அதற்காக நாம் ஓரிடத்திலும் நில்லாமல் ஓடிக்கொண்டே இருந்தால் முடியாது. நாம் ஓர் இடத்திலே உட்கார்ந்துதான் தீரவேண்டுமேயொழிய இங்கும் அங்கும் ஓடிக்கொண்டிருத்தல் திதாம். ஆகவே நாம் ஓரிடத்தே உட்கார்ந்து தீரவேண்டும். அவ்வாறு உட்காருவதில் எத்தனையோ விதமான “உட்காருதல்” இருக்கிறது. அவைகளையெல்லாம் “ஆசனம்” என்ற பெயரால் “பங்கயம் ஆதி” என்னும் பாடல்களால் திருமூலர் பிரான் வருணித்திருக்கிறார். பிறகு சில ஆசன வகைகளைச் சொல்லி வைத்திருக்கிறார். ஆசனத்தின் எல்லாப் பெயர்களையும் சொல்லி விஸ்தரிக்கவில்லை. மனத்தை அடக்க நினைத்துவிட்ட மனிதன், ஒரு இடத்தில் நிலையாய் உட்கார்ந்து தீரவேண்டும். ஆசனம் என்பது பலவகைப்படுமானாலும், எப்படி உட்கார்ந்தால் மனத்திற்கோ, தேகத்திற்கோ வலி தெரியாமல் இருக்குமோ அப்படி உட்கார்ந்தாலேபோதும். அதுவே சுலபமான ஆசனம் ஆகும்.

ஆசனத்திற்கு அடுத்தபடியாக முக்கியமான ஒரு விஷயத்தைக் கொண்டுவந்து வைத்திருக்கிறார். முக்கியமான விஷயம் எனவென்றால், நாம் இந்த ஒரு பிறவியிலேயே சிவப்பேற்றை அடைந்துவிட வேண்டுமென்பதுதான். பல பிறவிகள் எடுத்துக்கொண்டு அவதிப்படாமல், உடம்பாகிய கருவி கிடைத்திருக்கும்போதே, அதைக்கொண்டு, பிறப்பின் முடிந்த பயனை அடைந்துவிடவேண்டும் என்பதற்காகத் திருமூலர் பல உபாயங்களைச் சொல்லி

மிருக்கிறார். முடிந்த பயன் என்ன வென்றால் சிவப்பேறு; சிவானந்த விளைவு. அதை விளைத்துக்கொள்ள வேண்டும் இந்தப் பிறப்பிலேயே. உடம்பு அதுவரை இருக்குமா? அதுவரை இருக்கத்தான் செய்ய வேண்டும் என்ற கட்டாயத்திற்கு நம்மை இழுத்துச் செல்லுகின்றார். சிவானந்தப் பேற்றை அடைகின்றவரைக்கும் எடுத்த இந்த உடம்பை இருக்கத்தான் செய்ய வேண்டுமென்று சொல்கிறார். உடம்பை எத்தனை ஆண்டுகள் வைத்திருக்கவேண்டுமோ அதற்கெல்லாம் வழி சொல்கிறார். நரைத்துப்போகும் ரோமம் நரைக்காமல் கருமையாக இருப்பதற்கும், தேகத்தைப் பொன்னுக வைத்திருக்கவும் உபாயங்கள் சொல்லியிருக்கின்றார். அவைகளைத் திருமந்திரம் 571, 575 பாடல்களால் அறியலாம். இவ்வளவு வசதிகள் இருக்கின்றன என்று சொல்லத்தான் “பிராணையாம்” என்றபகுதியை வைத்திருக்கிறார். பிராணையாமம் என்ற பகுதியில் அநேக விஷயங்களைக் கூறியுள்ளார். வாயுவை அடக்குவது, தடுப்பது போன்றவைகளின் அளவு முறைகளைச் சொல்லி வைத்திருக்கிறார். நம் உடம்பை நீடித்திருக்கச்செய்வதற்கும் பிராணையாமத்திற்கும் என்ன தொடர்பு இருக்கிறது என்றால், உண்மையாகவே அதிகத் தொடர்பு இருக்கிறது. இத்தனை ஆயிரம் சுவாசம், இத்தனை நேரத்திற்கு என்ற கணக்கெல்லாம் சொல்லுகின்றார். நாளொன்றுக்கு இவ்வளவு சுவாசம் போகிறது என்று கணக்கு போட்டுச் சொல்வது ஜன்ஸ்டின் கணக்கு மாதிரித் தோன் ரூம். 12 அங்குல சுவாசம் வெளியே போய்க் கொண்டிருக்கிறது; வரும்போது இத்தனை சுவாசம் குறைந்து விடுகிறது; ஆக இத்தனை சுவாசம் நஷ்டம் என்றெல்லாம் கணக்கிட்டுச் சொல்லுகின்றார். இந்த நஷ்டம் நிகழ்ந்து கொண்டே இருக்குமானால் மனிதன் விரைவில் உயிர்விட வேண்டியது தானே? நஷ்டத்தை ஈடு கட்டினால் அல்லாது அவன் எப்போதும் போல் இருக்க

முடியாது. உடல் வலிமையை அதிகப் படுத்திக் கொண்டால் அல்லாது அவன் நீடிக்க முடியாது. ஆகையால்தான், அந்தச் சரிக்கட்டிக் கொள்ளுகிற மார்க்கத்தைப் “பிராண்யாமம்” என்ற பகுதியில் வைத் திருக்கிறார்.

இனி, பிண்டத்திற்குள்ளே யோக வலிமை தலைகீழாய்ச் சுருட்டி வைக்கப் பட்டிருக்கிறது. அது அடி இடம். அந்த அடி இடத்தைக் “குண்டலி” என்ற பெயரால் திருமூலர் சொல்லிவைத்திருக்கிறார். அங்கேதான் மனத்தை ஒழுங்கு படுத்துவதற்கான ஆற்றல் இருக்கிறது. அந்த ஆற்றலைக் கிளாப்புவதற்காகத் தான் இந்த வாயுவை நிறுத்தவேண்டியிருக்கிறது. அப்படிச் செய்யும்போது அதில் இருக்கிற ஆற்றல் வெளிப்படுகின்றது. ஆற்றல் என்ற பெயரை வைத்து அடி யேன் சொல்லிக்கொண்டு போகின்றேன்; திருமூலர்பிரான், பரிபாஷையில் வேறு வேறு பெயரைச் சொல்லிக்கொண்டே போகின்றார். இயமம், நியமம், ஆசனம், பிராண்யாமம் இவைகளினால் வெளியே ஓடிக்கொண்டிருந்த மனம், கட்டுப்பட்டுவிடுகிறது. இந்த முறைகளை நாமே செய்து கொள்ளுவோம் என்றால் தவறான வழியில் சென்று விடுவோம். குரு அருளால் அல்லாமல் முடியாது. தவறான வழியில் சென்றால் வியர்வை அதிகமாதல் முதலிய விபரீதம் விளையும்; உடம்பு நடுங்கும் என்றெல்லாம் சொல்லுகிறார். ஆகவே, ஆசரியர்களுடைய அருளின்பேரில் செய்யவேண்டும். இவ்வாறு அருளின் துணைகொண்டு ஆற்றும் பிராண்யாமத்தினால் மனம் உள்முகமாகத் திருப்பப்பட்டுவிடுகிறது. இது பிரத்தியாகாரமாகும்.

வாசி என்று ஒரு பரிபாஷை சொல்லப் படுகிறது. சிவா என்பதின் மாறுநிலை வாசி என அமைகின்றது. வாசியினை மாற்றிச் சிவத்திற்குக் கொண்டுவந்து விட்டால் சிவத்தியானம் நிலைபெறும். அன்றுடம்

காயத்திரிஜுபம் செய்கின்றபோது இந்த முறையை ஒரு சூட்சமமாகச் சொல்லி வைத்திருக்கின்றார்கள். இது “உத்தமே சிகரே தேவி” என்ற மந்திரத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இதை எல்லாம் செய்து விட்ட பிறகு, காயத்திரிஜுபம் செய்யத் தொடங்குகிறோம்.

வாசி என்பதை (சிவா மந்திரத்தை) அம், சம் என்றும், இவ்வாறுவைத்து அம் சம் என்றும் சிவோகம் என்றும் காறுவர். எனவே, இப்பொழுது பிராண்யாமத்திலில் வாயுவை, மனத்தைத்துணைகொண்டு நாம் உள்முகமாகத் திருப்புகிறோம். திருப்பின அந்த மனம் உள்ளே தங்கியிருந்தால் தானே நமக்கு நினைத்தபலன் கிடைக்கும். சம்பாதித்த பணம் கையில் இருந்தால் தானே இஷ்டப்படி பொருள் வாங்கமுடியும். நழுவவிட்டுவிட்டால் சம்பாதித்த பயன் இல்லாமல் போய்விடும். அதுபோலவே, உள்ளே திரும்பியமனத்தை நிலைத் திருக்கும்படிச் செய்யவேண்டியிருக்கிறது. அவ்வாறு நிலைத்த பழக்கத்தில் கொண்டு வருவதுபற்றித் தாரணை என்ற பகுதியில் திருமந்திரம் சொல்லுகிறது.

இந்தத் தாரணையால் உள்ளே திருப்பப்பட்ட மனம் அங்கேயே நிலைத்திருப்பதற்கான உபாயம் கிட்டுகிறது. இதனால் விளையும் ஆற்றலானது யந்திரங்கள்வழி யாகப் பெறக்கூடிய ஆற்றல்போல் இருக்கிறது என்னலாம். என்ன ஆற்றல் வருகிறது என்பதைப் பார்ப்போம். வாய்க்காலில் தண்ணீர் ஒடுகிறது. மடைகட்டிவிட்டால் ஒடும் தண்ணீரானது தேங்குகிறது. மடைகட்டியுள்ள அளவுக்குத் தண்ணீரின் மட்டமும் உயருகிறது. அதேபோல் மனமாகிய வாய்க்காலை ‘யந்திரம்’ என்ற தடைபோட்டு நிறுத்தினால் மனத்தின் ஆற்றலும் உயருகிறது. அதன் துணைகொண்டு “தியானம்” என்று சொல்லக்கூடிய நிலையை அடைகிறோம். தியானம் முற்றினால் வசியநிலை ஏற்படுகிறது. இந்தத்

தியான நிலையிலே மனமானது செயலற்று இருக்கும். இந்தநிலைக்குவர நாம் பழக வேண்டும். அப்படி மனத்தை நன்றாக நிறுத்தினால், அதுவே “சமாதி” நிலையாகும். இதுவே, அட்டாங்கயோகம் என்று சொல்லப்படுகிறது. இப்படிப் படிப்படியாக யோக முறைகளைத் திருமூலர் சொல்லிக் கொண்டுபோகின்றார். நாம் அவர் சொல் கின்ற நிலைகளில் மனத்தை நிற்கச்செய்து பழக்கவேண்டும்.

இந்த அட்டாங்கயோகத்தின் பழக்க முதிர்ச்சிக்குப் பிறகு, தேவதைகளோடு ஒன்றுபடுத்துகிற ஆதார யோகநிலையும், சிவாகாரத்தே ஒன்றுபடும் நிராதாரயோக நிலையும் பேசப்படுகின்றன. இவற்றுள், ஆதாரயோக நிலையானது, ஆறு ஆதாரங்களாகச் சொல்லப்படுகிறது. எந்தெந்த ஆதாரநிலையிலே நிற்கவேண்டும் என்று விரும்புகின்றாலுமோ அந்தந்த இடத்திலே நிலைக்கச்செய்யப் பழக்கப்படுத்திக் கொள்ள வேண்டும். இதற்கு மூல மந்திரமான அஜபாசக்தி துணை செய்கிறது. இப்படிப் பல யோகங்களைப் பயிற்சிபெற்று, கடைசியில் நிராதார அகண்டாகாரப் பிழும்பாகிய சிவயோகத்திற்கு வருகிறோம். மத்தியில் சில சங்கடங்கள் இருக்கின்றன.

இடையிலே யந்திரம், மந்திரம், சக்கரம் ஆகியவையெல்லாம் கடக்கவேண்டி வரும். இந்த நிலைகளைக் கடப்பதற்குச் சூட்சம மான வழிகள் நாலில் ஆங்காங்கே சொல் லப்பட்டிருக்கின்றன. அவைகளின் துணையறிந்து ஆறு ஆதாரங்களையும் ஒருவன் கடங்குவிட்டானாலும், அவனுக்குப் பரி பூரண இன்பநிலை தொடங்குகின்றது. அதையே அம்ருதபானாம் என்று சொல் கிறோம். ஒருவன் பசியாது இருப்பதற்கு மாத்திரை சாப்பிட்டுவிட்டால் எப்படி அவனுக்குச் சாப்பாடு தேவையில்லையோ அதுபோலவே, இந்த நிலைகளையெல்லாம் கடங்குவிட்டால் அவன் பூரண சிவப்பேறு கிடைக்கக்கூடியவனுக்கிறுன். இதுவே பிறப்பின் முடிந்தபேறு. இதனால் வருவதே சுத்த அத்துவித முத்தினிலை ஆகும்.

இப்படி ஒவ்வொரு படிநிலையாக யோக நிலைகளை நாம் எண்ணி ஆதார யோகத்தி விருந்து சிவப்பேறு அடையும் யோகம் வரையில் சிந்திப்பதற்கான வாய்ப்பை அளிக்கும் முறையிலே இந்தத் திருமந்திர மாநாட்டைக் கூட்டுவித்த பூரிலூரி குரு மகாசங்கிதானாம் அவர்கள் திருவடிக்கமலங்களை வணங்கி, என்னுடைய சிற்றுரையை முடித்துக்கொள்கிறேன்.

நம்பனை யாதியை நான்மறை யோதியைச் செம்பொனின் உள்ளே திகழ்கின்ற சோதியை அன்பினை யாக்கி அருத்தி ஒடுக்கிப்போய்க் கொம்பேறிக் கும்பிட்டுக் கூட்டமிட்ட டாரே.

—திருமூலர்.

‘மருத்துவப்பகுதி’

திருப்புகழ் திரு. தா. ப. வேங்கடசுப்பிரமணியம் அவர்கள்,

சர்வதீமனால் நூல்திலையம், திருவாவடுதை ஆதீனம்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்திரானம் அவர்கள் பொன்னர் திருவடிகளுக்கு அடியேன் மனமார்ந்த வணக்கம். ஸ்ரீ முனிபுங்கவர்க்கட்கும், தலைவரவர்கட்கும் வணக்கம். சபையிலுள்ள அன்பேயுரவாம் அனைவர்க்கும் எனது வணக்கம் உரித்தாகுக.

குருமகாசந்திரானம் அவர்கள் அடியேனுக்குப் பணித்துள்ள பொருள் மருத் துவப்பகுதியாகும். மருத்துவம், வைத்தியம் ஆயுர்வேதம் என்னும் இம்முன்றும் ஒரே பொருளைத் தன்னுட்கொண்ட சொற்களாகும். அறம், பொருள், இன்பம், வீடு என்னும் நாற்பேற்றையும் அடைவதே உருவத்தாலாய் பயனும். “உடம்பாரழியில் உயிராரழிவர், திடம்படமென்றானம் சேரவும் மாட்டார்” எனத் திருமந்திரத்திலே அறுதியிட்டுக் கூறப்படுகிறது.

இந்த மருத்துவப்பகுதியானது, கலைஞரானம் அறுபத்துநான்கில் தாயகமாய் விளங்கித் தனித்தொளிர்கின்றது. நான்கு வேதங்களில் முதல்வேதமானிய ரிக்வேதத் தின் உபவேதமும், அங்குவேதமுமாம். இது நான்மறைகளிலும் உரமாகக்கூடி நின்று, தனித்து வருகின்றகாலத்தில் ஜந்தாவது மறையாகின்றது என யூகிமுனிவர் வைத்திய சிந்தாமணி கூறுகிறது. “தானுண நால்வேதத்தொகுப்பாய் நின்ற, தாக்கான ஆயுருவே தத்தோ டைந்தாம்” என்ற பாடற்பகுதி இதனை அறிவிக்கும்.

அநாதி மலமுத்த சித்துருவாகிய ஸ்ரீ சிவபரம்பொருள், அநாதி மலபந்தராகிய ஆன்மாக்கள் இடர்க்கடல் நிங்கி இன்பத்துறை எய்தி இளைப்பாறுவதற்கு இன்றி யமையாத மரக்கலமாகக் கூறிய சைவாகமங்கள் இருபத்தெட்டில் புரோத்தீம் என்பதும் ஒன்று. அந்த ஆகமம் பதினாறு

பிரிவையுடையது. அதில் பதினேராவது பிரிவாகத் திகழ்வது ஆயுர்வேதம். உலகில் சகல ஜீவராகிகளும் இன்பத்தைத்தானே விரும்பும். நோய்வாய்ப்படில் இன்பம் ஏது? தோலால் சுவர்வைத்து, நாலாறு காலிற் சுமத்தி, இரு காலால் ஏழுப்பி, வளைமுது கோட்டிக் கைநாற்றின் நரம்பாலார்க்கை யிட்டு, தசைகொண்டு மேய்ந்த அகம் ஆகிய இச்சீரீமாகிய கோட்டையில், வாத பித்த கபம் என்னும் மூன்று அரசர்கள் முறையே இருந்து அரசாட்சிபுரிகிறார்கள். இம்முவரும் வெகு வேகமானவர்கள். இவர்கள் தமக்கிலையில் சிறிது மாற்றமடைந்தாலும் நோயானது உண்டாகும். “நோயற்ற வாழ்வே சூறைவற்ற செல்வம்”. உடற் பினி உண்டாவதற்கு மூலகாரணம், நோய், நோயின் குணம், தேகம், தேசம், காலம், ஜாடராக்கினி, உண்டி, பலம், வயது, நித்திரை, வாதாதிநாடிகளின் தன்னிலை, பிறநிலை, தொந்தம், பிறமூல், குறுநாடி, லகுநாடி, நெடுநாடி, தசநாடி ஸ்தானம், அஷ்டபரீகை இவைகளையெல்லாம் நன்கு அறிந்து நோயைகிட்கும் வழிகளை எல்லாம் கூறும்பகுதியே மருத்துவப்பகுதி.

இப்பகுதி நூற்றிருபத்தாறு பாடல்களை அந்தாதித் தொடையாகத் தன்னகத்தேகாண்டு பிரகாசிப்பது. கருப்பத்திருமந்திரம் என்னும் பெயருடன்கூடியது. இப்பகுதி கருப்பக்கிரியை, பஞ்சடூத பிண்டோற்பத்தி முதலாகிய பல விழயங்களை விளக்கமாகக் கூறுகின்றது. சரீரம் வந்த வகை, பொருந்திய பிராணன் வந்தவகை, பலம்பொருந்திய ஜீவனும் தத்துவங்களும் ஜம்புலன்களும் ஏற்பட்டவகை, பொருந்திய நவத்துவாரங்கள் தோன்றியவிதம் இவைகள் சமுத்திரத்திலுள்ள ஜலத்தைப்போல நிறைந்து காணப்படுகிற வேதாகமஸாரம் என்னும் ஆயுர்வேதசார சாத்திரம் இது.

பிறக்கும் குழந்தையானது பிறவியிலேயே ஊழையாகவும் குருடாகவும் மந்த மாகவும் இருப்பதற்குக் காரணம் பிராரத் தமா? ஆகாமியமா? சஞ்சிதமா? என்னும் கேள்வியும் அதற்குப் பதிலும் தன்னுள்ளடக்கி, உற்பத்திகாலத்திலே தாயின் வயிற்றில் மலம் மிகுதியாக இருக்குமானால் குழந்தை மந்தமாகவும், நீர் மிகுந்திருக்குமானால் ஊழையாகவும், இரண்டும் மிகுந்து இருக்குமானால் குருடாகவும் ஜனிக்கும் என்று கூறப்படுகிறது.

“மாதா வுதரம் மலமிகில் மந்தனும்  
மாதா வுதரம் சலமிகி ஹூழையாம்  
மாதா வுதரத் தீரண்டொக்கிற் கண்ணில்லை  
மாதா உதாத்தில் வந்த குழனிக்கே”

பினி, குணங்கள், நீர், மலம், மெய், நாடி, காங்கி, நா எனும் எண்வி தப் பரிகையால் நோயை நிச்சயிக்கவேண்டும். இவை களில் நாடி பார்க்கும்போது வலது கரத் தின் பெருவிரலடியில் ஓரங்குலம் தள்ளி ஆள்காட்டிவிரல், நடுவிரல், மோதிரவிரல் மூன்றையும் சுகமாக அழுத்திப் பார்க்கவேண்டும். முதல் விரலில் வாதமும், நடுவிரலில் பித்தமும், கடைவிரலில் சேத்தும் மூம் நடக்கும். இதை மிக நுணுக்கு நுணுக்கிப் பார்க்கிறகாலத்தில் ஒடும்நரம்பு ஒன்றே. மூன்று நாடிகளும் பாய்கின் றலேவகத்தால் நடையைக்காட்டும்.

“குறியாம் வலக்கரம் குவிந்த பெருவிரல்  
மறியா வதன்கீழ் வைத்தது மூவிரல்  
பிறவாய் மேலேறிப் பிலத்தது வாதமாம்  
அறிவாய் நடுவிரல் லமர்ந்தது பித்தமே”

“பித்தத்தின் கீழே பூண்டது ஜயமாம்  
உற்றுற்றுப் பார்க்கவோர் நாம்பே யோரும்  
பத்தித்த மூவரும் பாய்கின்ற வேகத்தால்  
மத்தித்த நாளம்போல் வழங்கும் நரம்பிதே”

வாதம் ஒருமாத்திரையும், பித்தம் அரைமாத்திரையும், சேத்துமம் கால்மாத் திரையும் நடந்தால் யாதொரு வியாதியும் இல்லை என்றும் சொல்லப்படுகிறது.

“வழங்கிய வாதம் மாத்திரை ஒன்றாகில் தழங்கிய பித்தம் தன்னி வரைவாசி அழங்குங் கபந்தான் அடங்கியே காலோடில் பிழங்கிய சீவர்க்குப் பிசகொன்றும் இல்லையே”

வாதம், மயில் அன்னம் கோழிபோல வும்; பித்தம், ஆமை அட்டை தவணைபோல வும்; சேத்துமம், பாம்புபோலவும் நடக்கும்.

உடம்பில் உண்ணத்தோடுகூடிய வாயு அதிகரித்தால் சரீரத்தில் எரிச்சலையும், கைகால்களிலும் இடுப்புச்சங்கிலும் விலாப் பக்கங்களிலும் அதிக வலியையும் ஏற்படுத்தும். உடம்பெல்லாம் புண்ணுக வலிக்கும். வயிற்றுப் பொருமலையும் குடலிரைச்சலையும் உண்டாக்கும். அதிகக் குளிர்ச்சியினால் மலத்தைக் கட்டியும், ஆசனத்தை மலராவிடாமல் உள்ளே சுருங்கச்செய்தும், மிகுதி யான சூரியரையும் சீதனத்தையும் உண்டுபண்ணும். இவை வாதத்தின்குணம்.

பலபல நினைவையும், வெளிப்படுகிற வாந்தியையும், நாவில் மிகுதியாக நீரூற்றத்தையும், உடலில் நிலையான எரிச்சலையும், அதிக தாகத்தையும், நாவில் கசப்பையும் உண்டாக்குவது பித்தத்தின் குணம்.

கபம் மேல்முச்சை உண்டாக்கும். அது சவாசப்பையில் தடுத்து நின்றுல் இருமலையுண்டாக்கும்; வெளிப்படாமல் உள்ளடங்கினால் இலேசான சரத்தை உண்டாக்கும்; கோழைலுத்தை உண்டுபண்ணி மிகவும் சரீரத்தை மெலியச்செய்து இரத்தத்தை விழுச்செய்யும். இவை ஜயத்தின்குணமாம்.

அக்கினியின் மந்தத்தால் வாயு உண்டாகும். அதிகரித்த அவவாயுவால் சகல விதமான நோய்களும் உண்டாகும். வாயு வடன் கூடிய இம்மந்தத்தால் கொடிய ஜூரம் உண்டாகும். மந்தம், வாயு, ஜூரம் இம்மூன்றினால் மூவகைத் தோழங்களும் உண்டாகும். அமித போஜனத்தாலும், மர்மிசத்தையும் மாப்பண்டங்களையும் மிக உண்ணலாலும், எருமைப்பாலைக் குடித்தலாலும் மந்தம் உண்டாகும்.

அன்னத்தினாலே இச்சீரீம் நிலைபெற நிருக்கிறது. அன்னம் அளவுக்குமிருந்து சீரீத்தில் வியாதிகளை உண்டாக்கிக் கொல் லும். அன்னத்தினாலே ரகுப்பும் பகுப்பும் உண்டாகின்றது. அன்ன உற்பத்தி யானது பலவித வித்துக்களிலும் உண்டாகும். இவைகளை ஆலோசித்தறிந்து மகான்கள் இதையே கவனித்துப் பார்ப்பார்கள்.

“ மேலிய அன்னத்தால் விளங்கியது இச்சடம் பாவியே கொன்று பறியுறும் அன்னத்தான் ஆவின் மிதந்தப்பில் ஜயுற்று நோயாகும். காவி விவையெல்லாம் கண்டுகொள் அன்னமே ”

“ அன்னம் பிறந்தது அனைத்து விதையிலும் பன்னி யறிந்திதைப் பார்ப்பார் பெரியோர்கள் ”

தைத்ரீய உபநிடத்திலும், கிருஷ்ண யசர்வேதத்திலும் கூறப்படும் கருத்துக்களை இப்பாடல் தன்னுட்கொண்டுள்ளது. அஃதாவது:-

‘பூமியை அடைந்திருக்கிற தாவர சங்கமங்கள் என்று சொல்லப்பட்ட சகல பிரஜை களும் அன்னத்தினால் ஜனித்தும் அதனால் ஜீவித்தும் அதனாலே போன்றத்தை யும் அடைகிறார்கள். உலகத்தில் அன்னம் மிக மேலானது; ஆதலால் எல்லாவற்றிற்கும் மருந்தாகச் சொல்லப்படுகிறது. எவர்கள் அன்னத்தையும் பொருளாகத் தியானம் செய்கிறார்களோ? அவர்கள் எல்லா போக்ய வஸ்துக்களையும் அடைகிறார்கள். யாதொரு காரணத்தாலே அன்னமானது ஆகாயம் முதலிய பஞ்சபூதங்களுக்குள்ளே உயர்ந்தேதா? ஆகையாலே சகலவித ஜூஷ்டிகளிலும் நின்றும் உண்டாவதாகச் சொல்லப்படுகின்றது. அன்னத்தினாலே பிராணிகள் உண்டாகின்றன. அவைகள் அன்னத்தினாலேயே விருத்தியடைகிறது கள். அதுவே, மரணமும் அடைவிக்கிறது. ஆதலால் அந்த அன்னம் அன்னம் என்று சொல்லப்படுகிறது.’

‘சாப்பிடத்தக்க வஸ்துவை நின்திக்கக் கூடாது. அது அவனுடைய கடமை.

பிராணனானது சாப்பிடத்தக்க வஸ்து. உட்ல் அன்னத்தைச் சாப்பிடுகின்றது. பிராணனிடத்தில் உடலானது இருப்பை யுடையது. அந்த இந்த அன்னமானது அன்னத்தில் இருப்பையெடையது. எவன் இந்த அன்னத்தில் அன்னத்தை இருப்பையெடையதாக அறிகிறுஞே? அவன் இருப்பையெடையவனுக் கூடுன். அன்னத்தையெடையவனுகவும் அன்னத்தைச் சாப்பிடுகிறவனுகவும் ஆகிறுன். பின்னொயினாலும் பசுக்களாலும் சிவதேஜல்லவினாலும் பெரியவனுகவும் ஆகின்றுன். கீர்த்தியினாலே மகானுகவும் ஆகின்றுன்.’

‘ உண்ணும் உணவுப் பொருள்களில் மறைந்திருந்துகொண்டும் குடிக்கும் நீர் முதலியவைகளில் மறைந்திருந்துகொண்டும் எவ்வருத்திரர்கள் பீடிக்கிறார்களோ? எவ்வருத்திரர்கள் பூவுலகில் இருக்கின்றார்களோ? அவர்களில் எவர்கட்டு உணவுப்பொருள் அம்புகளோ? அவர்களின் பொருட்டு நான்கு திசையும் கைகூப்பி வணங்குகின்றேன்’ என்ற கருத்துக்களால் உணவுப் பொருள்கள் எல்லாவற்றிலுமே நிறைந்தும் தனித்தும் விளங்குகின்றவர் ஸ்ரீ உருத்திர பரமேசவரரே; அவரையே ஞானக்கண்ணினால் பார்ப்பார்கள் பெரியோர்கள் என்பது கொள்ளக்கூடிக்கிறது.

மேகரோகம் இருபத்தொன்று என்றும், அவை ஏற்படும் காரணங்களையும் 63, 64, 65 ஆம் பாடல்களில் விளக்கமாகக் கூறப்படுகின்றன. அதிதீவிரமான பசியை அடக்குவதாலும், இன்பநுகர்வு காலத்தில் மலஜலத்தை அடக்குவதாலும், அயர்ந்திருக்கின்ற குண்டலிவட்டத்திற்குள்ளாக வாயுவானது உட்சென்றுவிடும். அபானத்தில் புகுந்த வாயுவானது மலாசயத் தில் உஷ்ணத்தைச் சேர்த்துக்கொண்டு, வற்ளோயினால் மலமானது தீய்க்கு, மணி மணியாகத் திரண்டு, அது வெளிப்படுகிற காலத்தில் அபாலத்தைச் சுருக்கி மேலே இழுத்துக் கொண்டு, கிழங்கு முளைபோல்

அபானஸ்தானத்தில் மூலரோகமானது உண்டாகும்.

பித்தமும் வாயுவும்சேர்ந்து தொந்தித் தால் சாப்பிட்ட அன்னமானது ஜீரண மாகுங்காலத்தில் வலியுண்டாகும். அன்ன சயத்தில் கபதீருநி வாந்தியுமன்டாகும். இதனைப் பித்தகுன்மம் என்பர். சீதன மாகிய வாதமும் உஷ்ணத்தைச் சேர்ந்த வாயுவும் சேர்ந்தால் வயிற்றில் புரண்டு புரண்டு வலிக்கும். கூரியமுள்ளினருக்குத்து வதுபோல் குடலீ முறுக்கிக் குத்தலை உண்டாக்கும். இதை வாதகுன்மம் என்பர். கபமும் வாயுவும் ஒன்றுசேர்ந்தால் உள்ளே செல்லுகின்ற அன்னத்தை ஜீரணைசயத் திலே போய்ச்சேரவொட்டாதபடி வெந்த அன்னமானது புளிப்புண்டாகி நெஞ்சில் எரியேப்பத்தை உண்டாக்கி அப்போது உடலைத் திருகித்திருகி வலியை உண்டாக்குவது ஜயகுன்மமென்பர். வலியோடு கூடிய மேகமும் வாயுவும் ஒன்றுசேர்ந்தால் வழக்கமாய் வெளிப்படும் மலசலத்தைச் சிறுகச்சிறுகக் கட்டி இடப்புறம் வலப்புறங்களில் குடலீ முறுக்கிக் குடலில் வலியை உண்டுபண்ணுவது மேககுலைகுன்மம்.

இந்த நான்குவித குன்மத்தை எட்டு விதமாகச் சொல்லுவர் சிலர். பலம் மிக்க நோய்கள் பலவற்றுள்ளும் பொல்லாத நோய் இதுவே. இது மகாபாரிகஞக்குத் தான் வரும். நன்மையான தருமஞ்செய்யப் படும் நாட்டில் வசிப்பவர்கட்டுக்கூட வாரா தென்று திருமத்தின் பெருமை தோன்றக் கூறப்படுகிறது.

பூமியில் கடுமையானவெய்யிலில் நடத் தலாலும், கடுமையானவெய்யில் மேலேபடுதலாலும், எண்ணெய்முக்குத் தவறுதலாலும், அக்கினியைக் கண்ணால் பார்த்தலாலும், கொடிய பாஷானங்களைத் தின்ற தினாலும், மேக ரோகத்தாலும், வெட்டைவாயுவாலும், மலசலக் கட்டினாலும், புண்களின்மேல் போட்ட காரப் பிரயோகத்து வரும், காரசாரச் சரக்குக்களைச் சுருக்குக்

கொடுக்கும்போது உண்டாகிற மேகத்தாலும், கொடிய இரசகந்தகப் புகையினாலும், நவச்சாரத்தை மூக்கினுற்கிரகிப்பதாலும், மிக்க பேதியாலும், பலவிதத் தண்ணீரின் பேதத்தாலும் கண்ணில் வியாதிகள் பல உண்டாகும் என்று அறிவிக்கிறது.

சயமான கிரங்தியாலும் சுழல்கின்ற மேகத்தாலும் ஆறுவிதமும், மண்ணுணவிப்பாம்பினாலும் பலவித வண்டுகளினாலும் எட்டுவிதமும், கிருமி கீடங்களால் நாலுவிதமுமாகப் பதினெட்டுவிதமாகும் குஷ்டரோகம். அப்பிரகற்பத்தை சீந்திர்ச்சருக்கரைகூட்டிஅன்று கடைந்தவெண்ணெயிற்கொடுக்க 21 விதமான மேகமும் நீங்கும். குன்மத்தினுக்கு மகாதிராவகத்தையும், குஷ்டத்திற்குக் கெந்தக பஸ்பத்தையும் கிராணிக்குப் பூநாகபஸ்பத்தையும், மூலத்திற்குத் தாம்பிரபஸ்பத்தையும் கொடுக்கிவர்த்தியாகும்.

உடலீப்பற்றிய நோய்கள் 4448 என்று சொல்லப்படும். அவ்வளவு நோய்கட்கும் மருந்து சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. மருந்தை உட்கொண்டால் நோய்களெல்லாம் தவிடுபொடியாய்விடும். சுத்திசெய்த இரசம், மேலான தங்கம், கட்டப்பட்ட கந்தகம், அதன் சத்து இந்நான்கையும் ஒன்றுகக்கூட்டிச் சிந்தாரம்செய்து சாப்பிட, சகல நோய்களுந்தீரும்.

உடலழியின் உயிரழியும். உயிரழியின் கடவுட்டனமைபற்றிய அறிவைப் பெற்று அங்கிலையெய்துதல் கூடாதாகும். ஆகவே உடம்பை வளர்க்கும் நன்வகையையறிந்து, அதன் பயனாக உடலீ நிலைக்கக்கூடும், உயிரோடு வாழ்ந்து, சிவஞானம் பெற்று, உடலின்கண்ணமைந்த உயிர்க்கு உயிராயோளிர் பொருளே மேலோனுகிய ழீரீ சிவகுகப் பொருளெனக்கொண்டு, அதனைத் தொழுது, ழீரீ குருவருளாம் திருவருளில் தினைத்துநிற்போமாக.

## ‘புராணத்துவம்’

திரு. கி. வா. ஜூகந்நாதன் அவர்கள், M.A.,

ஆசிரியர் ‘கலைமகள்’, சென்னை.

இறைவனுடைய திருவருள் யாண்டும் பரவவேண்டுமென்ற கருணையினால் இந்த மாநாட்டைக்கூட்டுவித்த ஞானுசிரியராகிய மூரி-ல-பூரி மகாசங்கிதானம் அவர்களுடைய திருவடிகளுக்கு வணக்கத்தைத் தெரி வித்து, அவைத்தலைவர் அவர்களுக்கும் இங்கே உள்ள மற்றப் பெரியோர்களுக்கும் எனது வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்கிறேன்.

எனக்கு முன்பே இங்கே பஞ்சஸூர்த்தி கள் எழுந்தருளிவிட்டார்கள். திறப்பாளர், தலைவர், பேச்சாளர்கள் மூன்றுபேர்கள் ஆக ஜெந்து மூர்த்திகளும் எழுந்தருளின பிற்பாடு அநேகமாய்க் கூட்டம் கலைய வேண்டும்; ஆனால், அப்படியில்லை. ஆகவே நான் இப்போது பேசவந்திருக்கிறேன்.

### பழமையும் புதுமையும் :

புராணம் என்ற வடசொல்லுக்கே பழமையும் புதுமையும் உடையது என்று பொருள். பழமைக்குப் பழமையாக இருக்கின்ற புராணங்கள், புதுமைக்கும் புதுமை உடையனவாய் இருக்கின்றன. தொம் தோற்றிய காலத்தைப் பார்த்தால் பழமையடையவை; தான் வழங்குகின்ற காலத்திற்குப் பயன் தருவதனால் புதுமையடையன; ஆகவே “காலத்தால் பழமையவை; பயனால் புதியவை” என்று சொல்லவேண்டும்.

சில பொருள்கள் பழமையாக இருந்தாலும் எல்லாக்காலத்தும் பயன் உடைமையினால் புதுமையாகத் தோற்றுவது உண்டு. சூரியன் எப்பொழுது தோன்றி னன் என்று தெரியாது. ஆனால், தினாந்தோறும் காலையிலே உதயமாகி ஒவ்வொரு நாளும் பயனளித்து வருகிறுன்.

இறைவன் எப்போது தோன்றினான் எனச் சொல்லமுடியாது. அவனைக்கரட்டிலும் பழையவன் வேறு யாருமே இல்லை. இருந்தாலும், எல்லாக் காலத்தும் வாழ கின்ற மக்களுக்கு இன்ப நலங்கள் அளித்துக்கொண்டிருக்கிறன். புதுமைக்குப் புதுமையாக வருகின்றவற்றுக்குப் பின்னும் புதுமை உடையவனும் இருக்கிறுன்.

“முன்னைப் பழம் பொருட்கு  
முன்னைப் பழம் பொருளே  
பின்னைப் புதுமைக்கும்  
பேர்த்தும் அப் பெற்றியனே”

என மணிவாசகப்பெருமான் அருளினார்.

இறைவனைப் பற்றிய உண்மைகள், பூமிக்குக் கீழே ஓடும் வேர்போல இருக்கின்றன. வேரிலிருந்து மரம் வளர்ந்து நிற்கின்றது. மரத்தில் பூத்த மலர்களைப் போலப் புராணங்கள் இருக்கின்றன. அந்த மலர்களுக்கும் வேருக்கும் நேரான தொடர்பு இல்லை. ஆனால், வேர் இல்லாமல் மலர் இல்லை. வேரின்சாரம் மலராக மணக்கிறது. பல அரிய தத்துவங்களை வேராகக் கொண்ட நமதுசமயத்தில் அத்தத்துவங்களிலிருந்து உரம் பெற்ற புராணங்கள் விரிவாக உள்ளன.

### நால்வகை நூல்கள் :

மக்களின்வாழ்வுக்கு உறுதி அளிக்கும் பொருள்களை விளக்கும் நூல்களை, நம்நாட்டுப் பெரியவர்கள் நான்கு வகை களாகப் பகுத்தார்கள். பிரபு சம்மிதை, சுஹ்ருத் சம்மிதை, காந்தா சம்மிதை, சிகா சம்மிதை என்பன அவை. பிரபுசம்மிதையாவது தலைவனின் வாக்குப் போன்றது. சுஹ்ருத் சம்மிதையாவது நம்முடைய நண்பனுக இருந்து, இங்கிதம் தெரிந்து,

காலத்திற்கு ஏற்ப, இடத்திற்கு ஏற்ப அறிவுரை கூறுவது போன்றது. காந்தா சம்மிதையாவது தங்களுடைய உள்ளத் திலே கொண்ட கருத்தை நேராகச் சொல்லாமல், அதற்கு நிலைக்களன் அமைத்து, இனிமை புலப்படும்படியாகச் சுற்றிச் சூழச் சொல்லும் மனைவியின் வார்த்தையைப் போன்றது. சிசசம்மிதையாவது, கற்பனை நயங்களைக் கருத்தில் புகுத்தி, குழங்கை கருக்குச் சொல்லும் கதைபோன்றது.

இந்த நான்குவகை நால்களுக்குள்ளே பிரபு சம்மிதை வேதம். “இதைச் செய், இதைச் செய்யாதே” என்றால், “என்?” என்று கேட்கக் கூடாது. தலைவன் கட்டளை யிட்டால், “நிங்கள் கட்டளை இட யார்?” என்று கேட்பதோ, “செய்ய மாட்டேன்” என்று மறுப்பதோ அடிமைக்கு அழகல்ல. வேதாகமங்கள் சொல்லியவற்றை அப்படியே நம்புவது மரபு. ஆதலினாலே அவற்றைத் தலைவன் மொழி-பிரபு சம்மிதை என்று கூறினார்கள். அது வித்தாக இருப்பது.

காலத்திற்கேற்ப, இடத்திற்கேற்ப வித்தானாது பரிணமிக்கும். எந்த எந்தக் காலத்திலே, எந்த எந்த இடத்திலே பழக்க வழக்கங்கள், பண்பாடு முதலியவற்றுக்கு ஏற்ப, “இப்படிச் செய்யலாம், அப்படிச் செய்யலாம்” என்ற வழி முறைகளைச் சொல்வது ‘ஸ்மிருதி’ என்று சொல்வார்கள். நண்பன் ஒருவன் காலம் அறிந்து, ஏவல் அறிந்து, பக்குவம் அறிந்து, நமக்கு நன்மை கருதிச் சொல்லுவதைப்போல் ஸ்மிருதி சொல்லுவதால் அதை சுற்றுத் சம்மிதை என்பார்.

மனைவி கோயிலுக்குப் போய்விட்டு விட்டுக்கு வருகிறார்கள்; கணவனிடத்திலே பேசுகின்றார்கள். “கோயிலுக்குப் போயிருந்தேன்; பிரகாரம் வலம் வங்கேதேன்; அங்கே ஓர் அம்மாள் வந்தாள்; மிகவும் அழகாக-

இருந்தாள்; நெற்றியிலே திருநிறு விளங்கியது; குங்குமம் இலங்கியது; தேவாரம் வாசித்துக்கொண்டிருந்தாள். என்னுடன் வந்திருந்த அடுத்த வீட்டுத்தோழி, ‘அந்த அம்மாள் கட்டி இருக்கும் புடவையைப் பார்த்தாயா? எவ்வளவு அழகாக இருக்கிறது. அது உன் உடம்பில் இருந்தால் எவ்வளவு நன்றாக இருக்கும்’ என்று என்னைப் பார்த்துச் சொன்னார். ‘அது கிடக்கட்டும்’ என்று சொல்லிச் சுவாமிதரிசனம் செய்துவிட்டு வந்துவிட்டேன். இந்தாருங்கள் பிரசாதம்’ என்று சொல்கிறார்கள். அவனுடைய நோக்கம் என்ன? புடவைதனக்குவேண்டும் என்பதுதான். “எனக்கு அந்தப் புடவையை வாங்கித்தாருங்கள்” என்று நேர்முகமாகக் கேட்டால் நயம் இல்லை என்று கருதி, இப்படித் தன்னுடைய கருத்தை அதற்கு ஏற்ற சூழ்நிலை அமைத்து, இங்கிதமாக, மிக இன்பமாகச் சொல்லத் தெரிந்தவள் மனையார். அப்படி மக்களுக்கு உறுதி பயக்கும் கருத்தை உள்ளடக்கி, அதைச்சற்றிச் சூழ, இங்கிதமாக, இன்பமாகச் சுவையுடன் சொல்வது காவியம். காவியத்தைக் காந்தா சம்மிதை என்பார்.

சிசசம்மிதை என்பது நாம் குழங்கை களுக்குக் கடைசொல்லவதுபோல அமைந்த புராணங்கள். ஆங்கிலத்தில் Parables என்று சொல்லும் வகையைச்சேர்ந்தது இது.

#### ஈசாப்புக் கதைகள் :

உலகம் போற்றக்கூடிய பெரிய எழுத்தாளர் ஈசாப் என்பவர். அவர் பல கட்டுக் கடைகளைக் குழங்கை கடைகளுக்கு எழுதியிருக்கிறார். இன்றைக்கு அவற்றைச் சிறந்த குழங்கை இலக்கியம் என்று போற்றுகிறோம். தலைசிறந்த பேரறிஞர் என்று அவரைக் கொண்டாடி, அவர் கடைகளைப் பலர் தத்தம் மொழிகளிலே பெயர்த்து,

குழந்தைகள் உலகத்திற்குப் பயன்படுத்துகிறார்கள். நம்முடைய பெரியவர்களும், அறிவு ஆராய்ச்சியாளர்களும், புராணங்களைப்பற்றிக் குறை சொல்கிறவர்களும்கூட அக்கறைகளைப்படித்துவிட்டுப் பின் குறை சொல்வது இல்லை. ஓர் உதாரணம் சொல்கிறேன்.

ஒரு தவணை. தாய்த் தவளை. அதற்கு ஒரு குழந்தை; குட்டித் தவணை. இந்த இரண்டும் ஒரு குட்டையிலே வாழ்ந்து வந்தன. குட்டையில் ஊறிய மட்டைகளாக இருந்த அவை, குட்டையே உலகம் என்றும், அதில் தங்களைத்தவிர யாருமில்லை என்றும் நினைத்துக் கொண்டிருந்தன. ஒரு நாள் குட்டைக்கு ஒரு மாடு தண்ணீர் குடிக்க வந்தது. குட்டித் தவணை அந்த மாட்டைப் பார்த்தது. தான் வசித்த உலக மாகிய குட்டையிலே தன் அப்மாதான் மிகப் பெரியது என்று நினைத்துக்கொண்டிருந்த அந்தக் குட்டித் தவணைக்கு இந்தப் புதிய உருவத்தைப் பார்த்தவுடனே பிரமிப்புத் தட்டியது. மாடு தண்ணீர் குடித்து விட்டுப் போய்விட்டது. குட்டித் தவணை தன் தாய்த் தவணையிடம் சென்று, “இங்கே உன்னைவிட ஒரு பெரிய தவணை வந்தது” என்று சொல்லியது. தன்னையுமின்ட ஒரு பெரிய தவணை இருக்க முடியுமா என்ற நினைப்பில் அத்தாய்த் தவணை தன்னுடைய உடம்பைச் சற்றுப்பெரிதாக ஊதி, “இவ் வளவு பெரிது இருக்குமா?” என்று கேட்டது. “இதையும் விடப் பெரிது” என்றது குட்டித் தவணை. இன்னும் கொஞ்சம் ஊதிக் கொண்டு “இவ்வளவு பெரிது இருக்குமா?” எனத் திரும்பவும் கேட்டது. இப்படியே ஊதி ஊதிக் கடைசியில் ‘படார்’ என்று வெடித்துவிட்டது தாய்த் தவணை. தவணை எவ்வளவு உடலை உப்பினாலும் பசுமாடு ஆகழியுமா?

இந்தக் கறைத்தயைக் கர்நாடக முறையில் நம் இந்தியர்கள் சொல்லவில்லை; மேல்நாட்டினர் சொன்னார்கள். இந்தக் கறைக்கு

வண்ணப்படங்கள் போட்டு நல்ல காகிதத் தில் அச்சிட்டு விற்கிறார்கள். நம் நாட்டு அறிவாளிகளும்கூட வாங்கிப் படிக்கிறார்கள். நான் கேட்கிறேன் - “தவணை பேசுமா ஜயா? இது பகுத்தறிவைக்கு ஒத்தகைதயா? இந்தக் கறைத்தயைக் குழந்தைகளுச் சொல்லலாமா? குழந்தைகளால் இதைப் புரிந்து கொள்ளமுடியுமா? என்று. இந்தக் கறைகளைப் பாராட்டுகிறவர்கள், நம் நாட்டுப் புராணங்களைத்தயைச் சொன்னால்மாத்திரம் குருட்டுநம்பிக்கை என்று சொல்கிறார்கள்.

உலகமெல்லாம் போற்றக்கூடிய அக்கறைத்தயைத் தவறு என்று சொன்னால் யாருமே ஒப்புக்கொள்ள மாட்டார்கள். ஆகவே, அதைத் தவறு என்று சொல்ல இவர்களுக்கு அச்சம். நம்முடைய புராணங்கறைகளைத் தவறு என்று சொன்னால், அப்படிச் சொல்லலாமா எனக்கேட்பதற்கு ஆள் இல்லை.

கறையும் கருத்தும்:

சாசாப்கறைத்தவணை நன்கு அதுபவித்துப் பாராட்டும் அறிவைக்கொண்டு இவற்றைப் பார்த்தால் இவற்றினாடும் கருத்துக்கள் புதைந்திருப்பதைக் காணலாம். தவணைபேசவில்லை. மாடு பேசவில்லை. தன் நிலைக்கு மிஞ்சிய ஒருவனைப் போலத் தன்னைப் பாவித்து, தன்னுடைய நிலையில் நில்லாமல் அடக்கமின்றிப் பருத்தால் மோசம் வந்து விடும். நிலையில் திரியாமல் அடங்கவேண்டியவன் நிலைக்குமிஞ்சிப் பெருமை அடைய வேண்டுமென்று நினைத்தானாலும், என்ன ஆகும் என்பதை அழகாக அக்கறை சொல்கிறது என்பதை அறிவாளிகள் ஒப்புக்கொள்கிறார்கள்.

குழந்தைகளுக்கு நிதி சொல்லவேண்டியது அவசியம். இத்தகைய கறைத்தயைக் குழந்தைகளின் உள்ளத்திலே பதித்து வைத்தால், பிற்பாடு வருங்காலத்திலே

அவற்றின் நியதிகள் அவர்கள் து வாழ்க்கைக்குத் துணைபுரியும் என்கிற கருத்தி வேயே அக்கைதகள் உருவாயினா. இந்தக் கதைகளைச் சொல்லுகிறபோது, தவளைபேசுமா? மாடுபேசுமா? என்பன போன்ற கேள்விகளைக் குழந்தைகள் கேட்பதில்லை; ஆனால், மேடை ஏறிப் பேசுகின்றவர்கள் கேட்கிறார்கள். உலகிலுள்ள எல்லா நாடுகளிலும் இத்தகைய கற்பனைக் கதைகளை மனிதனுடைய உள்ளவளர்ச்சிக்குப் பயன் படும் என்று கருதிச் சொல்கிறார்கள். அப்படிச் செய்வது நன்மையானால், புராணக்கதையை மாத்திரம் தவறு என்று சொல்வதற்கு என்ன நியாயம் இருக்கிறது?

அந்தக் கதைகளுக்கு மூலமாக உள்ள கருத்து, கட்டுக்கதை அல்ல. அதைச் சொல்பவன் தன்னுடைய கற்பனையையும் சிறிது சிறிதாகச் சேர்த்து எங்கெங்கே அழுகாகச் சொல்லியிருக்கிறார்கள் என்று நாம் பார்க்கவேண்டும்.

மூலமூர்த்தியும் உற்சவமூர்த்தியும் :

கடையிலே சரக்கு இருப்பது தெரிந்த ஒருவன் அங்கே சென்று சரக்கை வாங்கிக்கொள்கிறார்கள். அதைப்போல, ஆலயத்திற்குத் தானே சென்று மூல மூர்த்தியை வழிபட்டு இன்பாலும் துயக்கிறார்கள் பக்தன். ஆலயத்திற்குச் செல்லாதவர்களும் இருக்கிறார்கள் அல்லவா? கடைக்கு வராதவர்களுக்கு ஒரு கூடையிலே பண்டக்களைக் கொண்டுபோய் அவர்களை வாங்குப்படிகூடைக்காரிகள் செய்வதில்லையா? அவர்கள் உள்ளத்தைக் கவருகின்றவைகையில் விளம்பரப்படுத்துவதற்காக நல்லவற்றை முன்னே வைக்கிறார்களைக்காரி. அப்படியே கோயிலில் இருக்கின்ற ஆண்டவாகையில் மூலமூர்த்தி, தானை நாடு வருகிற பக்தர்களுக்கு அங்கு இருந்துகொண்டே இன்பம் கொடுக்கிறார்கள். ஆலயத்திற்கு வராதவர்களுக்காகத் தானே அவர்களுடைய வாயிலைத் தேடிச்சென்று அவர்கள்

மனத்தைக் கவருகிறார்கள். தன்னை நோக்கி, தன்னுடைய வாயிலுக்கு வராதவனிடம் போனால், எப்படிப் போகவேண்டும்? அலங்காரத்துடன் செல்லவேண்டும்.

“நையாத உள்தினரை நைவிப்பான் இத்தெருவே ஜயா நீ உலாப்போந்த அன்றுமுதல்”

என்பது திருவிசைப்பாவில் ஒரு பாட்டு. நெந்த உள்ளம் உடையவர்கள் மூலமூர்த்தி இருக்குமிடம் தேடிச்சென்று உய்கிறார்கள். நையாத உள்ளத்தினர் தன் இருப்பிடம் தேடுவரவில்லையே என ஆண்டவன் எண்ணுமைல், அவர்கள் இருக்குமிடம் தேடி, உற்சவமூர்த்தியாக, கைகால்களை எல்லாம் கட்டிக்கொண்டு, மாலைகளை அணிந்து கொண்டு, அலங்காரமூர்த்தியாக, நாயனங்கள் மூழங்க, சதிர்க்கச்சேரிகள் முன்செல்ல விதிவலம் வந்து, அவர்கள் உள்ளத்தை யும் நையவைக்கிறார்கள். ஆண்டவன் அலங்காரத்தோடு தன்னுடைய வீட்டு வாசலுக்கு முன்னாலே வந்து நிற்கும்போது, காது உடையவன் ஆதலால், நாகசவரத்தைக் கேட்டு வீதிக்கு வருகிறார்கள். கண்ணும் உடையவன் ஆதலாலே ஆண்டவன் திருமேனியை அலங்கரிக்கும் மாலைகளையும் ஆபரணங்களையும் பார்க்கிறார்கள். வாய் உடையவன் ஆதலாலே, “யார் அது, என்ன?” என்று கேட்கின்றார்கள். வீட்டு வாசலிலே நிற்கும் ஆண்டவனுடைய விசேஷங்களைக் கொஞ்சம் கொஞ்சமாகக் கேட்டு அறிந்து கொள்கிறார்கள். உற்சவரைப் பார்த்துவிட்டு உள்ளே போனவனுக்குப் பயன் இல்லை. உற்சவரால் உள்ளம் கவரப்பெற்று, மூலமூர்த்தியை நாடி ஆலயத்துக்குப் போய் அவன் பயன் பெறுகிறார்கள். அவனை இப்படிவலியவந்து தான் ஆட்கொள்ளவேண்டும் என்ற பெருங்கருணையினாலே மூலமூர்த்தியாக ஆலயத்தில் உள்ளவன் விசேஷங்காரத்தோடு உற்சவமூர்த்தியாக வெளி வருகிறார்கள். வெளிவருகின்ற உற்சவருக்குக் கட்டப்பட்டிருக்கும் கை கால் எல்லாம் பொய்தான் என்றாலும், மூலம் பொய்யா?

கை கால்களைக் கட்டிக்கொண்டு அலங்காரத்தோடு வெளிவருகின்ற தோற்றும் தானே நையாது உள்ளத்தையும் நைய வைக்கின்றது?

உள்ளாம் கவர :

இப்படியே புராணங்களின் மூலம் உண்மை. ஆனால், அறிவில் குழந்தைகளாக இருக்கின்ற பெரியவர்களின் உள்ளத்தையும் கவர்ந்து உண்மைக் கருத்திலே அவர்கள் மனம் ஈடுபடக்கூடிய வகையில் அலங்காரமாக, சுவை மிக்கனவாகப் புராணங்கள் சித்தரிக்கப்படுகின்றன. அவற்றின் அழகினைப் பார்த்து, நயத்தைப் பார்த்து, வியப்பதோடு நின்றுல் பயன் இல்லை. வீதி வலம் வருகின்ற உற்சவரின் அழகைக்கண்டு உள்ளம் நைந்து, மூலமூர்த்தியைச் சென்று தரிசித்துப் பயன் பெறுவதுபோல, புராணக் கதைகளால் உள்ளம் கவரப்பெற்றவன் அதன் மூலத்தையும் பார்த்துப் பயன்பெறுவான். மக்களில் உடம்பால் குழந்தைகளாக இல்லாவிட்டாலும் அறிவினாலே குழந்தைகளாக இருப்பவர்கள் பலர். அக்குழந்தைகள் எத்தனையோ செய்திகளை இன்னும் தெரிந்து கொள்ள வேண்டியிருக்கின்றன. யாரைத் தெரிந்துகொள்ள வேண்டுமோ, அவரைத் தெரிந்து கொள்ளாமல், தெரிந்துகொள்ள வேண்டாதவர்களை எல்லாம் தெரிந்து கொண்டு வாழ்கிறோம். குழந்தைகளான நாம், யாரைத் தெரிந்துகொள்ள வேண்டுமோ அவரைத் தெரிந்துகொள்ள வேண்டுமென்பதற்காக நாம் வாழ்கின்ற உலகத்திற்கேற்பவே நம் உள்ளத்தைக் கவருகிற வகையில், புராணங்களைக் கற்பனை நயத் தோடு அமைத்திருக்கிறார்கள்.

சிரித்திரமும் புராணமும் :

‘சிரித்திர உணர்ச்சி நமக்கு இல்லை என்று சிலர் சொல்வது வழக்கம். இக்காலச் சரித்திரத்திலே சாதாரணமாகக்

காணப்படுவது என்ன? போர் நிகழ்ந்த கைப்பற்றியும், இந்த இந்த அரசர்கள் இருந்தார்கள், இறந்தார்கள் என்பதைப் பற்றிய பட்டியலையுந்தான் காணகிறோம். குறைந்தது ஐந்தாறு போர்களாவது இல்லாவிட்டால், அது சரித்திரமாகக் கருதப் படுவதில்லை. இந்த இந்தப் புலவர்கள் இருந்தார்கள், நாடு வளர்ந்தது என்று சொல்வதில்லை சரித்திரங்கள். மக்களுடைய ஒழுக்கம் வளர்ந்ததை இக்காலச் சரித்திரம் காட்டுவதில்லை. போர் நடந்த குறிப்புக்களைச் சரித்திரமாகப் பாதுகாக்கின்றதை இந்த நவநாகரிக உலகத்தில் காணகிறோம். அப்படிப் பாதுகாப்பது தவறு அல்ல. ஆனால், நம்முடைய பழங்காலத்து மக்கள், வாழ்க்கைக்குப் பயன்பட்ட பழைய சரித்திரமாக இருக்கும் ஒன்று இன்றைக்கு எந்தவகையில் நமக்குப் பயன்படும் என்று உணர்ந்து அதைச் சொல்லும் வகையில் சொன்னார்கள்.

பழையபொருள் என்று அதை அப்படியே வைத்துப் பாதுகாப்பது என்பது ஒன்று. அதை நமக்குப் பயன்படுகின்ற வழியில் உபயோகித்துக்கொள்வது ஒன்று. மொகஞ்சதாரோவாவில் கிடைத்த பெரிய பாண்டம் மீழுசியத்தில் வைப்பதற்குரியது. ஆனால், அன்றாடம் செய்யப்படுகிற பாண்டங்கள் நம்முடைய இனசரி வாழ்க்கைக்குப் பயன்படுவது. அதேபோல, புராணங்கள் தத்துவத்தை உள்ளடக்கியவை. இன்றும் பயன்படுகிற புதுமை உடையன. தோற்றத்தால் புராணங்கள் பழைமையுடையன; அவற்றுள் சொல்லப்படும் மூலக்கருத்துக்களை உணர்ந்தால் அவை இன்றும் பயன்படும் புதுமை உடையனவாகத் தோற்றும்.

கதையும் உட்பொருளும் :

இந்தக் காலத்தில் கதைகளைப் படிக்க யாரும் சோம்புவது இல்லை. கதைகளில் உள்ள பாத்திரங்கள் கற்பனை என்று

தெரிந்திருந்தும், அவைகளிலுள்ள நிகழ்ச்சி கரும் கற்பணையே என்பதை உணர்ந்திருந்தும், பலர் தங்களுடைய வேலைகளையெல்லாம் விட்டுவிட்டுக் கடத்தகளைப் படித்துக் கொண்டிருப்பதைக் காண்கிறோம். அப்படிப் படிக்கும்போது கடத்தகளிலுள்ள பாத் திரங்களின் இயல்பை ஆராய்கின்றார்கள்; மூலக் கருத்தைத் தெரிந்து பாராட்டுகிறார்கள். அந்தக் கடத்தகளைப் பார்க்கும்போது போட்டுக்கொள்ளுகிற கண்ணுடி எதுவோ அதையே போட்டுக்கொண்டு புராணக் கடத்தகளை அவர்கள் பார்ப்பது இல்லை. பார்க்கத் தெரியவில்லை என்று சொல்வதை விட அவர்களுக்கு மனம் இல்லை என்று சொல்லுவதுதான் பொருந்தும்.

கட்டுக்கடத்தயைப் படித்து, அதிலுள்ள கருத்தை அறிய முற்படுகிறவர்கள், இந்தப் புராணக்கடத்தயை - பெரியோர்கள் போற்றி வந்த கடத்தயை - என்றேதோன்றின கடத்தயைப் படித்து அதில் உள்ள கருத்தைப் போற்றுவதற்கு மனம் கொள்வதில்லை. மனம் இல்லையே அன்றி வழி இல்லாமல் இல்லை.

### காதலியின் கடிதம்:

இருபத்தெந்து வயசுடைய கட்டினங்காளை ஒருவன் தன் நுடைய மாமன்மகளைக் கல்யாணம் செய்துகொண்டான். அழகி என்றும் பண்புடையவளைன்றும் மனங்து கொண்டான். அந்தக் காளை மெத்தப் படித்தவன்; தமிழ் அறிவு உடையவன்; இலக்கியங்களைப் படித்தவன்; முத்து முத்தாக எழுதுபவன். அந்த மடமங்கையோ மூன்றுவது வகுப்புவரைதான் படித்தவன். திருமணத்திற்குப் பிறகு தன் நுடைய தாய் வீட்டுக்குப்போய்ச் சிலகாலம் இருந்து வருகிறேன் என்று சென்றுள் அவன். தாய் வீட்டில் இருக்கும்போது தினமும் தனக்கு ஒருக்கடிதம் போடவேண்டுமென்று சொல்லியனுப்பினான் அவன். ஊருக்குப் போனபின் அவன் தினமும் ஒரு கடிதம் எழுதினான்.

தன் நுடைய புலமையையெல்லாம் வைத்துக் கடிதம் எழுதினான். ஆனால், அங்கிருந்து ஒரு கடிதங்கூட வரவில்லை. தன் கணவனுக்குக் கடிதம் எழுதவேண்டாம் என்கின்ற எண்ணம் அவனுக்கு இல்லை. அவன் படியா தமங்கை. தினமும் பேருநைவை எடுத்துக் கடிதம் எழுத நினைத்துப் பிறகு எண்ண எழுதுவது என்று புரியாமல் வைத்துவிடுவாள். அவனே தினங்கேதாறும் தபால்காரர்களை எதிர்நோக்கி எமாந்து போனான்.

ஒருநாள் 'இத்தனை கடிதங்கள் எழுதுகிறோமே; ஒன்றுக்காவது பதில் இல்லையே; நாம் என்ன வேலையற்று இருக்கிறோம்?' என்ற உணர்வை ஏற்பட்டுக் கோபமாக ஒரு கடிதம் எழுதினான். அந்தக் கடிதத்தைப் பார்த்த அந்தப்பெண், எப்படியாவது ஒரு கடிதம் எழுதிவிடவேண்டுமென்று முடிவு செய்து அரும்பாடுபட்டு ஒரு கடிதம் எழுதினான். அதாவது: "அநேக நமஸ்காரம். ஷேமம். ஷேமத்திற்குப் பதின். தங்கல் உடம்பை நன்றாகப் பார்த்துக்கொல்லவைம்" என்று நிறைய எழுத்துப் பிழைகளுடன் எழுதி அனுப்பிவிட்டாள்.

தபால்காரர் கடிதத்தைக் கொண்டு வந்து கொடுத்தார். கடிதத்தை வாங்கிக் கொண்டு, அவன் பூரிப்பதைந்தான்; களிப்படைந்தான். தனியே அமர்ந்து படித்து இன்புற்றான். அதிலுள்ள குற்றங்குறைகள் அவனுடைய கண்களுக்குப் புலப்பட்டனவா? இல்லை. கடிதத்தில் அவனுடைய அன்பிற்கு உரிய மனையாளின் கையெழுத்தைக் கண்டான்; அதை எழுதின கரத்தைக் கண்டான்; கையை உடைய திருமேனியைக் கண்டான்; அவன் உள்ளத்தையும், அந்த உள்ளத்தில்சரக்கும் காதலையும் கண்டான்; தங்கள் இரண்டு உள்ளங்களையும் பினைக்கும் மின்சாரக்கம்பியாக அந்தக் கடிதத்தைக் கண்டான். அதனால் எழுத்துக்குற்றம் மறைந்தது; வாக்கியம் மறைந்தது; மொழி மறைந்தது. உள்ளாம் காதல்

நிறைந்து இருந்ததுதான் காரணம். பிமை கடேள கண்களுக்குத் தோன்றுதவாறு பார்க்கின்ற இயல்பு அவனுக்கு எங்கிருந்து வந்தது? பரிவு எங்கிருந்து வந்தது? உள்ளத்திலே கலந்த காதவினால் வந்தது.

கையிலே உள்ள ஒரு கடிதம் குற்ற முள்ளதாக இருந்தாலும், அக்குற்றத்தை மறந்து, கடிதத்தைப் போற்றும் தன்மை அக்கடிதத்திற்கு மூலகாரணமான மனையாட்டியின்மேலுள்ள காதவினாலே உண்டாகிவிட்டது என்பதை யாவரும் ஒப்புக் கொள்வார்கள். அவர்களில் சிலர் புராணங்களில் குற்றங்குறைகளைக் கண்டுபிடித்துக் கொண்டிருக்கும் தன்மை, அப்புராணங்களுக்கு மூலமாக உள்ள ஆண்டவனின் மேல் காதல் உண்டாகிவிட்டால் மறைந்து விடும் என்று உணர்வதில்லை. உணர்ந்தால் குற்றம் குறைகளைக் காண்பார்களா? குருட்டு நம்பிக்கை என்று சொல்வார்களா?

### கோயில்:

கண்ணுக்குக் காட்சிப் பொருளாக அலங்காரங்களை எல்லாம் செய்துகொண்டு வெளிவரும் உற்சவவிக்கிரகம் மூலமுர்த்தி அல்ல; ஆனால், மூலமூர்த்தி இருக்கின்ற இடத்தை மறந்த மக்களுக்கு, அதனை நினைப்பூட்டுகின்ற ஓர் திருவருவம் அது. கோயில் என்பதும் இறைவனை நினைப்பூட்டும் இடம். மடைப்பள்ளி என்ற உடனே எப்படி நமக்கு அங்கேயுள்ள சுவைமிக்க உணவு நமது கண்முன்னால் தோன்றுகிறதோ, அதுபோலக் கோயில் என்று சொன்னாடுவன் ஆண்டவன் நினைவு உண்டாகிறது. பல பல நினைகளால் சுற்றிச் சுழன்றுகொண்டிருக்கின்ற மக்கள் இறைவனை வற்புறுத்தி நினைப்பதற்காக அமைந்திருக்கின்றது கோயில். இறைவனுடைய நினைப்பை உண்டாக்குகின்ற இடமாகக் கோயில் இருப்பதனால் 'கோயிலிலே இறைவன் இருக்கிறன்' என்று சொல்கிறார்கள். மற்ற இடங்களில் இறைவன் இல்லையா?

என்றால் மற்ற இடங்களிலே இறைவனைப் பார்க்கவோ நினைக்கவோ ஆற்றல் நமக்கு இல்லாமையால் மற்ற இடங்களைக் காட்டி ஒரு இறைவனுடையநினைப்பை அதிகமாக உண்டாக்குகின்ற இடம் கோயில் என்று சொல்கிறோம்.

மனிவாசகப்பெருமான் “கோயில் சடுகாடு” என்று பாடினார். “மயானத்தில் சுவாமி இல்லையே! பூசாரி இல்லையே! அது எப்படிக் கோயில் ஆகுர்?” என்று கேட்கலாம். கோயிலுக்குப்போகாத ஒருவன் - சமய உணர்வில்லாதவன் - சாத்திரங்களை அறியாதவன், தன் நண்பன் இறந்துவிட்டானென்று சுடுகாட்டுக்குப் போகிறன். செத்த பின்ததோடு அவனும் சாகும் பின்மாகச் செல்கிறார்கள். சாத்திரம் படிக்காமலும், தேவாரம் படிக்காமலும் இருக்கும் அவனுக்கு அங்கே நிலையாமை தோன்றுகிறது. இறைவனை நினைக்கிறார்கள். இறைவன் நினைவை உண்டாக்குகின்ற இடம் கோயில் என்றால், எல்லோருக்கும் பொதுவான - ஜாதி சமயம் கடந்து, எல்லா மக்களும் நிலையாமை என்ற நிலைக்களத்திலே இறைவனுடைய நினைவைப் பெறுகின்ற அந்த இடம் கோயில் அல்லவா? ஆகவே, இறைவனுடைய நினைப்பை எல்லாச் சமயத்தவருக்கும் உண்டாக்குகின்ற சுடுகாட்டை மனிதன் கட்டாத கோயில் என்று சொல்லலாம் அல்லவா?

### இறைவன் நினைப்பு:

புறத்திலே கானுகின்ற காட்சியிலே இறைவனை நினைப்பூட்டுகிற இடம் கோயில். அகத்திலே கானுகிற கருத்துக்களிலே இறைவன் நினைப்பை நன்றாக அழுத்தங்கிருத்தமாகப் பதிய வைக்கிறது புராணம். கண்ணுடைய மனிதனுக்கு எப்படி ஆடைஅணிகளோடு வெளிவருகின்ற உற்சவமூர்த்தி இறைவனுடைய நினைப்பை அதிகமாக உண்டாக்கி, அருளைப் பெறவேண்டும் என்ற பசியை எழுப்புகிறதோ, அப்படியே

கருத்து அமைந்த மனிதனுக்கு, சொல்லி னால் அமைந்த புராணங்கள், தன்னிடத் திலே உள்ள அலங்காரங்களினால் இறைவனிடத்தில் பக்தியை உண்டாக்கும்.

### கலைஞர் பிரமன் :

என்னை ஒருவர் கேட்டார்; “திருமூர்த்தி களில் ஒருவராகிய பிரம்மா, கலைமகனைத் தாமே படைத்திருக்க, அவருக்குத் தந்தை முறையிலே இருக்க, அந்தக் கலைமகனைக் கல்யாணம் செய்துகொண்டார் என்று புராணம் சொல்கிறதே! பெற்ற பெண்ணைக் கல்யாணம் பண்ணிக்கொள்பவர் கடவுளா? அதுவும் ஒரு சமயமா? அதிலும் முதல் தொழிலாகிய படைப்புத் தொழில் செய்யும் கடவுளே அதுமாதிரி செய்யலாமா?” என்றும் கேட்டார். நான் பேசாமல் இருந்தேன். பிறகு ஏதோ கதை அளந்தேன்.

ஒரு சபையில் பாடிக்கொண்டிருந்தார் ஒரு பாடகர். நேரம் ஆகிவிட்டது. வேற் றூருக்குப் போகவேண்டியிருந்தமையால் கச்சேரி முடிந்த உடனேயே யாரிடமும் சொல்லிக்கொள்ளாமல் வேகமாகப் புறப் பட்டு விட்டார். தம்முடைய பாட்டு எப்படி இருந்தது என்று பிறரைக் கேட்காமலேயே வேகமாகப் போன அந்தப் பாடகரை ஒருவர் பார்த்து, “இன்று பாடினீர்களே; நன்றாய் இருந்ததா என்று யாரையும் கேட்காமல் போகிறீர்களே; யாரையாவது கேட்க வேண்டாமா?” என்று கேட்டார். “யார் சொல்ல வேண்டும்? நான் சுவைத் துப் பாடினேன்; நானே அநுபவித்துப் பாடினேன்; அதனால் நிச்சயமாக அது எல்லோருக்கும் இன்பமாகத்தான் இருந்திருக்கவேண்டும்” என்று அவர் விடை சொன்னார்.

கலைஞர் தான் படைத்தபடைப்பிலே முதற்கண் இன்பம் அடைகிறுன். சிற்பா சாரியார் ஒருவர் ஒரு விக்கிரகம் செய்கிறார். அவர் படைப்பைக் கோயிலில் வைத்து

எல்லோருமே வழிபடுகின்றார்கள். தாம் படைத்தபடைப்புத்தானே; தம் காலாழில் கிடந்த கல்தானே என்று அந்தச் சிற்பாசாரியார் நினைப்பதில்லை. தாழும் மற்றவர்களைப்போல் இரண்டனாவைக் குருக்களிடம் கொடுத்து, அருச்சனை தீபாராதனை செய்து அநுபவிக்கிறார். தாம் படைத்தபடைப்பினால் அச்சிற்பாசாரியார் இன்பம் அடைகிறார்.

பிரும்மாவைவிடப் பெரும் கலைஞர் உண்டா? கலைஞருக்கும் தொழிலாளிக்கும் வித்தியாசம் உண்டு. தொழிலாளி ஒரே மாதிரியான பொருளைச் செய்துகொண்டே இருப்பான். கலைஞர் வெவ்வேறுவிதமான சிருஷ்டிகளைப் படைத்து அதிலே இன்புறுவான். மாபெரும் கலைஞருக்கிய பிரும்மாவும் மக்களைப் படைக்கின்றபோது அவயவங்களொல்லாம் அந்தந்த இடத்திலே காணப்பட்டாலும் மாறுபட்ட முகங்களை உடைய மக்களைச் சிருஷ்டிசெய்து தான் இன்பம் காண்கிறுன். கலைஞர் தன் படைப்பிலே முதற்கண் இன்பம் கண்டான் என்பது கலையுலக உண்மை. அதையே புராணம் கதையாகச் சொல்கிறது. இது தவறு? இது இயல்புக்கு மாறுபட்ட செய்கையா?

### பொய் என்பது தவறு:

இவ்வாறு புராண தத்துவங்களையெல்லாம் கலை நோக்கோடு பார்க்கின்றபோது உண்மை புலப்படும். உண்மை ஒருவருக்குப் புலனுகாமல் இருக்கலாம். அதனால் பொய் என்று சொல்லக்கூடாது. ராமகிருஷ்ண பரமஹம்சர், “கடவுள் உனக்குத் தோன்றுமையால் கடவுளே இல்லை என்று சொல்லாதே” என்று சொல்கிறார். பகல் நேரத் தில் வானத்தில் நட்சத்திரம் தோன்ற வில்லை என்பதனால் பகலிலே நட்சத்திரங்களே இல்லை என்று நாம் சொல்லலாமா? சொல்லக்கூடாது. புராணத்தில் உள்ள தத்துவம் எனக்கு விளங்கவில்லை என்று சொல்லலாம். ஆனால், அதில் தத்துவமே

இல்லை என்று சொல்லாமா? ஒருவர் சொல்லும் விளக்கம் புரியாமல் இருக்கலாம். மற்றவர்கள் வேறு விளக்கம் கொடுக்கலாம். அதனால் புராணங்களிலே தத்துவமே இல்லை என்று சொல்லாதிர்கள். இல்லவே இல்லை என்பதற்கும் எனக்குப் புலனுகவில்லை என்பதற்கும் வேறுபாடு உண்டு. அதுபோல் புராணத்திலே தத்துவம் இல்லை என்று சொல்வது தவறு. புராணத்தின் தத்துவம் எனக்குப் புரியில்லை என்று சொல்வது பொருத்தம்.

### புராணச் செய்திகள் :

திருமூலர் புராணங்களைப்பற்றிப் பல இடங்களில் சொல்லியிருக்கிறார். புராணக்கதைகள் இன்று நேற்று நடந்தவை என்று கொள்ளக் கூடாது. திருஞானசம்பந்தர் திருவாய் மலர்ந்தருளிய தேவாரத்திலும், அதற்கு முன்பு இருந்த காரைக்கால் அம்மையார் பாடிய திருப்பதிகங்களிலும் வேறு பழைய நூல்களிலும் சிவபெருமான் செய்த திருவிளையாடல்கள்பற்றிய குறிப்புகள் பல உண்டு. அத்தனை குறிப்புகளையும் காட்டும் புராணம் இல்லை. அவர்கள் காலத்தில் புராணக் கதைகள், வரலாறுகள் வழங்கிவங்தமையால் அவற்றை ஆங்காங்கே இடையிலே சொல்கிறார்கள். வழக்காறு இந்த நாட்டிலே இருக்கவேண்டுமானால், எவ்வளவோ காலமாக இந்த நாட்டில் புராண வரலாறுகளைப் பற்றிய அறிவு இருந்திருக்கவேண்டும். சங்க காலத்துப் புராணமாக ஒன்றும் இல்லையேயாழிய, புராணத்திலே காணப்படும் பல செய்திகள் கிடைக்கின்றன. சிவபெருமான், முருகன், திருமால் முதலியவர்களைப்பற்றிய பற்பல வரலாறுகள் பழைய நூல்களில் வருகின்றன. எம்பெருமான் இறைவன் திருமேனி யில் ஒரு பாதி என்ற செய்தி பெருந்தேவனார் பாடிய கடவுள் வாழ்த்திலே காணக்கிடக்கிறது. நெற்றியிலே கண்ணுடையவன் இறைவன் என்னும் செய்தியும் பல இடங்களில் காணக்கிடக்கிறது. சிவபெருமான்

தனக்குள்ளேயே பராசக்தியை அடக்கிக் கொண்டிருப்பான்; வெளிப்படுத்தலும் செய்வான் என்பதைப் புறானாறு சொல்லுகிறது. இப்படித் துண்டு துண்டாகக் கிடைக்கின்றவற்றை, நமக்கு இப்போது கிடைக்கும் புராணங்களிலும் வரலாறுகளிலும் காணலாம்.

புராணங்களுக்கு எப்படிப் பொருள் செய்யவேண்டும் என்பதைத் திருமூலர்குறிப்பிக்கிறார். அது நிகழ்ந்ததா இல்லையா என்று ஆராய்வது அவர் நோக்கம் அல்ல. இன்று நமக்கு அதனாலே என்ன பயன்? அதுதான் நம்முடைய நோக்கம். அந்த வரலாற்றினுடே உள்ளகருத்தைத் தெரிந்து கொள்ள வேண்டும்.

### முப்புரம் எரித்த கதை :

“அப்பணி செஞ்சடை ஆதி புராதனன் முப்புரம் செற்றனன் என்பர்கள் மூடர்கள் முப்புர மாவது மும்மல காரியம் அப்புரம் எய்தமை யாரநிவாரே”

என்பது ஒரு திருமந்திரப் பாட்டு. “அப்பணி.....மூடர்கள்” என்று சொல் அளவிலே மக்கள் சொல்கிறார்கள். சொல்லிய வர்கள் எல்லாம் மூடர்கள் அல்ல. சொல்லிய அளவில் நிறுத்திவிடுகின்றார்களே அவர்களையே மூடர்கள் என்கிறார். அவர்கள் அதற்குமேல் சிந்திப்பது இல்லை. ‘கங்கையை அணிந்த பரமசிவனுகிய ஆதி புராதனன் மூன்று புரங்களை எரித்தான்’ என்று சொன்ன அளவிலே நிறுத்திவிடுகிறவர்கள் அறிவு இல்லாதவர்கள். அந்தச் சொல்லுக்கு உள்ளே பொருளைத் தெரிந்து அதனாலே உள்ள உண்மையை உணர்ந்து அதனால் நலம் பெறவேண்டும். அதுதான் புராணத்தினுடைய பயன்.

பின்னாலே, “முப்புரமாவது மும்மல காரியம், அப்புரம் எய்தமை யாரநிவாரே” என்று பேசுகின்றார். திரிபுரத்தைச் சிவபெருமான் எரித்தது ஒரு புராணக்கதை. மதில்களையடைய பெரிய மூன்று நகரங்கள்

இருந்தன; அந்த நகரங்களுக்கு மூன்று அரக்கர்கள் தலைவர்கள்; அந்த மூவர்களாலே உலகத்திற்கெல்லாம் துன்பங்கள் வங்குகொண்டிருந்தன; இறைவன் பார்த்தான்; சிரித்து எரித்தான் என்று சொல்வார்கள். ஞானக் கண்ணினுல் எரித்தான் என்றும் சொல்வார்கள். எப்படியிருந்தாலும், இறைவன் மூப்புரங்களை எரித்துவிட்டான். இதை எப்படிப் பார்க்கவேண்டும் என்பதைத் திருமூலர் சொல்கிறார். “மூப்புரமாவது மூம்மலகாரியம், அப்புரம் எய்தமையார் அறிவிவாரே”. மூன்று மலங்களோடு சம்பந்தப்பட்ட முறையினால் ஆருயிர் திரிந்து கொண்டிருக்கிறது. ஆருயிர் இந்த மூன்று மலங்களின் தொடர்ச்சினால் தானும் துண்புற்றுப் பிறரையும் துன்பத்துக்கு ஆளாக்குகிறது. அம்மூன்று மலங்களையும் அழித்தான் ஆண்டவன்.

மூப்புரத்தைத்தானே அழித்தான்; தலைவர்களை அழிக்கவில்லை. அந்தப்புரங்கள் அழிந்த பிறகு இறைவனுக்குத் திருத்தொண்டு ஆற்றப் புகுந்துவிட்டார்கள் அசரர்கள். மூப்புரங்களோடு எங்கும் திரிந்து வாழ்ந்தபோது அசரர்களாக இருந்தவர்கள், மூப்புரங்கள் போன்றிருத் தொண்டர்களாகி விட்டார்கள்; இறைவனுக்கு அருகில் இருந்து வாழும் பேறு பெற்றார்கள். மூம்மலத்தோடு சேர்ந்து ஆண்மாக்கள் ஒருகனமும் ஓய்வில்லாமல், நிற்கின்ற இடம் ஒன்று இல்லாமல், நிலையாமல் திரிந்துகொண்டே இருக்கின்றன.

அதனுலே பிறருக்கும் துன்பம்; தனக்கும் துன்பம். இறைவன் திருவருளால் மூன்று மலங்களும் அழிந்துபோகும். உயிரானது மலம் நிங்கினவட்டனே எம்பெருமானுடே இலைங்குது இன்பமடையும். இக்கருத்தைத் திரிபுரசங்காரக்கதை சொல்கிறது.

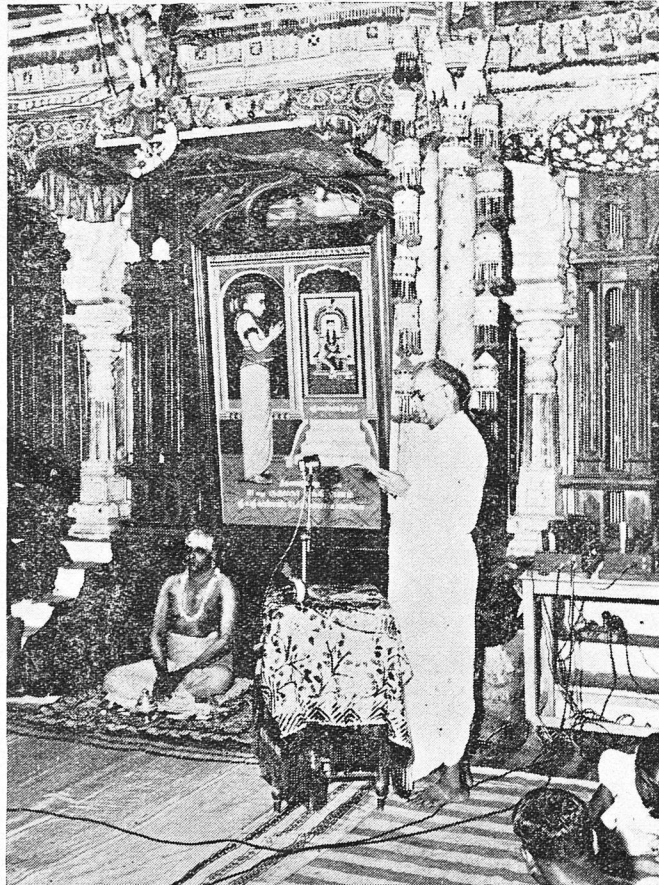
ஆண்டவன் மூப்புரம் எரித்த வரலாறு உண்மை. வரலாறு பழையது. நமக்கு அதனால் பயன் இல்லை. அதன் கருத்தே பயன் தருவதாம். அந்த மூப்புரத்தை எரித்ததுபோல் மூம்மல புரததை ஞான அக்கினியால் ஆண்டவன் எரிப்பான். இந்தத் தத்துவத்தைத் தெரிந்துகொள்ளாமல், சிவபெருமான் மூப்புரத்தை எரித்தான் என்று வாயாலேமட்டும் சொல்லிக் கொண்டு போகிறவர்கள் மூடார்கள். அறிவு உடையவர் தத்துவத்தை உணர்வார்கள்.

நாம் மூப்புரங்களோடு திரியும் அசரர்களாக இப்போது இருந்தாலும், இறைவனுடைய ஞானக்கண்ணின் பார்வைபட்டு மூன்று புரங்களும் அழிய அவனுக்குரிய தொண்டராகவேண்டும் என்ற ஆர்வத்தை இந்த வரலாற்றிலிருந்து பெறவேண்டும். மூம்மலக்கட்டு அறுந்தால் உயிரானது இறைவனுடே ஒன்றி இன்புறும் என்ற கருத்தாகிய விதை மூப்புரசங்காரக் கதையாக விரிந்தது. கதையைக்கண்டு விதையையும் உணர்ந்தால் புராணங்களால் நாம் பெறும் பயன் பெறலாம் என்ற அளவில் நிறுத்திக்கொள்ளுகிறேன்.

திரிகின்ற மூப்புரம் செற்ற பிரானை  
அரியனென் றெண்ணி அயர்வுற வேண்டாம்  
பரிவுடை யாளர்க்குப் பொய்யலன் ஈசன்  
பரிவொடு நின்று பரிசறி வானே.

—திருமூலர்.

இரண்டாம் நாள் விழாவில் :



தலைவர் தலைமையுரை வாசித்தல்.

## இரண்டாம்காள் பேரூரைகள்

தலைமையுரை :

திரு. கருமுத்து தியாகராஜசெட்டியார் அவர்கள்,

மதுரை.

அறக்கயிலாயபரம்பரைத் திருவாவடு துறை மகாசங்கிதானாம் அவர்கள்கு என் வணக்கம்.

அண்பர்களே! இரண்டாம் நாள் திரு மந்திர மாநாட்டிற்குத் தலைமை தாங்கும் பெருமையைத் தக்கார் பலர் இருக்கத் தொழில் துறையில் மூழ்கிக்கூடக்கும் அடியேனுக்கு அளித்துச் சிறப்பித்த மகாசங்கிதானாம் அவர்களின் பேராருளுக்கு என்னுள மார்ந்த நன்றியைச் செலுத்துவதல்லது வேறு யாது கைம்மாறு செய்யவல்லேன்!

கடவுட்பற்றுக் குறைந்து உலகியற பற்று மேலோங்குங்காலத்திலே அருளாசிரியன்மார்கள் தோன்றுவதுபோல், சைவப்பற்றும் சமயஞ்சூழ்க்கமும் குன்றிவரும் இக்காலத்தில் அவற்றைக்காக்கத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் போன்ற சைவத் திருமடங்கள் முன்வந்திருப்பது பாராட்டற்கு உரியது. இப்பணிகள் வெற்றி பெறுவதற்கு ‘ஆவடு தண்துறை உறையும் அண்ணல்’ அருள்புரிவாராக.

ஆவடுதுறை, சங்ககாலம் முதற் கொண்டே வரலாற்றுப் பெருமைசான றது; சங்கச்சான்றேரான மாசாத்தனுரைப் பெற்றது; இதனால் இது ஒருகாலத்துச் சாத்தனார் என்ற பெயர் பூண்டது; திருமூலரை ஈந்த பெருமையும் உடையது; சிவஞானபோதத்திற்குப் பெருரைகண்ட சிவஞான முனிவர்க்கு உறைவிடமானது; பிறகாலத்தில் திரு. மீனாட்சிசுந்தரம்சிளௌயை வளர்த்தது. இவற்றிற்கெல்லாம் மேலாக ஞானசம்பந்தப்பெருமானுக்குப் பொற்கிழி அளித்தது; சமயகுரவர்களால் பாடப் பெற்றது.

இத்துணைச் சிரும் சிறப்பும் வாய்ந்த ஆவடுதன் துறையில் அருள் திரு. நமசி வாயழுர்த்திகள் சிவநெறியும் செந்தமிழும் வழிவழிவரா இத்திருமடத்தைத்தோற்று வித்து அருளிப்போந்தார். அதை, வாழையடி வாழையெனவந்த திருவாவடுதுறைத் திருக்கூட்ட மரபினர் போற்றி வளர்த்து வருகின்றனர். நம் ஒப்பற்ற கருவுலங்களாகிய செந்தமிழ்த்திருமுறைகளையும், மெய்கண்டரூல்களையும், நந்தமிழ் இலக்கண இலக்கியங்களையும் சிறப்புறப் பேணிப்பாதுகாத்து வளர்த்த பெருமை இந்தத் திருவாவடுதுறைமடத்துக்கே உரியதாகும்.

எந்காட்டவரும் எம்மொழியினரும் பெற்றிராத ஒப்பற்ற அருட்பெருஞ் செல்வமாகிய தேனினும் இனிய அருட்பாடல் களைப் பெற்றது நம் அருமைத் தமிழ் மொழியோகும். இப்பாடல்கள், இறைவனிடம் மனங்கசிந்து,

குலம்பொல்லேன் குணம்பொல்லேன் குறியும்பொல்லேன்  
குற்றமே பெரிதுடையேன் கோலமாய  
நலம்பொல்லேன் நான்பொல்லேன் ஞானியல்லேன்  
நல்லாரோ டிசைந்திலேன் நடுவேநின்ற  
விலங்கல்லேன் விலங்கல்லா தொழிந்தேன் அல்லேன்  
வெறுப்பனவும் மிகப்பெரிதும் பேசவல்லேன்  
இலம்பொல்லேன் இருப்பதே ச்யமாட்டேன்  
என்செய்வான் தோன்றினேன் ஏழையேனே.

என்றெல்லாம் தன்குறைகளை எடுத்து ஒதுக்குகிப்பாடி ஆண்மா அவனருளோப்பெறச் செய்தற்குத் தன்னேரில்லாத் தன்மை யுடையனவாகும். இதனால்லன்றே, திருமறையின் சிறப்பை,

கருங்கல் மனமும் கசிந்துகக் கண்கள் தொழுமைற் கேள்வியற் சுரந்துதீர் பாய மெய்ம்யிர் பொடிப்ப விதிரவிதிரப் பெய்தி அண்பர் ஆகுநர் அன்ற மன்பதை யுலகில் மற்றையர் இலரே.

என்று சிவப்பிரகாசர் சிறப்பித்துக் கூறி யுள்ளார்.

திருமுறை பண்ணிரண்டனுள் பத்தாவதாக விளங்குவது திருமந்திரமாகும். மெய்கண்டார் அருளிய சிவஞானபோதப் பத்தாம் சூத்திரத்திற்குப் பொருந்திய இலக்கியமாக இஃது அமைந்துள்ளது. என்பது மரபு. திருமந்திரம் அருமையான கருத்துக்கள் பொதிந்து, சிந்ததக்கு விருந்தளிக்கும் புதுமைக்க உண்மை நூலாக இருந்து வருவது; முன்னோப் பழமைக்கும் பழமையாய்ப் பின்னோப் புதுமைக்கும் புதுமையாய் விளங்குவது; புரட்சிக் கருத்துக்களைச் சைவப் பொதுமக்களுக்குத் திரட்டித்தந்து அவர்களைச் செங்கெந்தியில் செலுத்துவது; இறை, உயிர், தனை ஆகிய முப்பொருள் உண்மையை முதல்முதல் உரைத்தது; உலகியலையும் இறையியலையும் இணைத்து வாழ்க்கைத் துறையை அமைத்துத்தான்முந்தது; கோயில் அமைப்பு, வழிபாட்டு முறை, பூசை இயற்றும் செம்மையான முறை ஆகிய இவற்றிற்கு இலக்கணம் வகுத்துக்காட்டுவது; உடல்வளர்ச்சியுடன் இறைவனேனுடே ஒன்றியுடனுதவின் வழியையும் கூறுவது; புராணக் கருத்துக்களுக்குத் தத்துவத்தை அறிவிப்பது; சைவ சித்தாங்கத் தொகுத்துக்களையும் தோத்திரக்கருத்துக்களையும் முறையாகக் கூறுவது.

உண்மையிலே சைவ நன்மக்களுக்கு என்றும் கலங்கரை விளக்கமாக இலங்குவது அரும்பொருள்களுக்கு இருப்பிடமான திருமந்திரமே என்பது மிகையாகாது என்று கூறலாம். இதனால்கேறே பிறகாலத்து ஒள்வையார் பாடல் ஒன்று,

தேவர் குருநும் திருநான் மறைமுடிவும் மூவர் தமிழும் முனிமொழியும்—கோவை திருவாசகமும் திருமூலர் சொல்லும் ஒருவாசகம்னன் நுணர்.

என்று பாராட்டுகிறது. இத்தகைய தனிப் பெருமை வாய்ந்த திருமந்திரம் ஒன்பது தந்திரங்களைக்கொண்டது.

முதல் தந்திரத்தில்: இளமையாக்கை செல்வம் ஆகியவற்றின் நிலையாமை, கொல்லாமை, புலால் உண்ணுமை, அரசன்கடமை, அறஞ்செய்தவின் சிறப்பு, விருப்பு வெறுப்பு அற்றங்கிலை, அன்பை வளர்த்தல். முதலிய அறவைரகளைப்பற்றியும்;

இரண்டாம் தந்திரத்தில்: சிவபெருமானைப்பற்றியும், அவனாது ஆக்கல் காத்தல் அழித்தல் மறைத்தல் அருள்ள ஆகிய ஜிங்தொழில்களைப்பற்றியும்;

மூன்றாம் தந்திரத்தில்: இயம் நியமம் முதலிய எண்வகை உறுப்புக்கள் கொண்ட யோகமுறைகள், அவற்றால் விளையும் பயன்கள், உடலை வெல்லும் செய்திகள் இவை பற்றியும்;

நான்காம் தந்திரத்தில்: மந்திர வகைகள், சக்கரவகைகள் பற்றியும்;

ஐந்தாம் தந்திரத்தில்: சைவத்தின் பிரிவுகள், சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் ஆகிய வழிகள், இறைவனை நண்பனாக, தந்தையாக, ஆண்டானாக, கணவனாகக் கொண்டொழுகும் நெறிகள்; கடவுளோடு உடனுறைதல், அவனருகிறுத்தல், அவனுருவடைதல், அவனேனுடே இரண்டறக்கலத்தல் ஆகிய முத்தினிலைப்பற்றியும்;

ஆறாம் தந்திரத்தில்: சிவக்காட்சி, திருவடிப்பேறு, ஞானம், துறவு, தவம், அருளால் வாய்க்கும் அறிவு, அருளுக்கு உரியராம் நிலை, திருநீற்றின் பெருமை இவை பற்றியும்;

ஏழாம் தந்திரத்தில்: மூலாதாரம், சுவாதிட்டானம், மணிபூரகம், அநாகதம், விசத்தி, ஆக்கனு ஆகிய ஆறு ஆதாரங்கள், அவற்றின் துணையால் ஜம்புலன்களை அடக்கும் முறை, உள்ளிருந்து இயக்கும் சிவனையும் குருவாக எழுந்தருநும் சிவனையும் வழிபடும் வகைகள், அடியவர்பெருமை, யோகிகள் உடலைவிடும் முறை முதலியன பற்றியும்;

எட்டாம் தந்திரத்தில்: உடல்மைப்பு, மகாவாக்கியங்களின் விளக்கம், மூவராலும் அறிய ஒன்றை சிவனின் முதன்மை, அவை அறுத்தல், அன்பை வளர்த்தல், தூய்மைபெறுதல், விடுதலை அடைதலில் நாட்டங்கொள்ளல், விடுதலை பெறுவதற்காக உடலை நிங்கும் முறை முதலியா பற்றியும்;

ஒன்பதாம் தந்திரத்தில்: இறைவனது திருநடனங்களின் உண்மை விளக்கம், திரு ஜங்கெதமுத்தின் சிறப்பு, அறிவு மலர்ச்சி யால் தன்னையும் தலைவனையும் உணர்தல், சமாதினிலை அடைதல் ஆசியவைபற்றியும்; திருமூலர் விரிவாக விளக்கியுள்ளார்.

திருமூலர் 'என்னை நன்றாக இறைவன் படைத்தான், தன்னை நன்றாகத் தமிழ் செய்யுமாறே' என்ற பெருமிதம் கொண்டு, 'நான்பெற்ற இன்பம் பெறுக இவ்வையகம், என்னும் அருட்பெருநோக்கோடு முத்துப் போன்ற மூவாயிரம் திருமந்திரத்தைத் திரு வாய் மலர்ந்தருளியுள்ளார். 'சமயகோடிகள் எல்லாம் தந்தெய்வம் எங்கெதய்வம் என்று, எங்கும் வழக்கிட்டு நின்ற பரம்பொருளை 'ஒருவனே தேவன்', என்று தீர்ப்பளித்த பெருமை நம் திருமூலரைச் சாரும். அவ்வாறே 'ஒன்றே குலம்' என்னும் உண்மையையும் உறுதிப்படுத்தியவர் இவரேயாவர். 'ஒன்றே குலமும் ஒருவனே தேவனும்' என்ற இவரது பொய்யாமொழி பொன்னெழுத்தால் பொறிக்கத்தக்கதாகும்.

இனி, அன்பே சிவமென்னும் உண்மையை வலியுறுத்தி,

அன்பும் சிவமும் இரண்டென்பர் அறிவிலார் அன்பே சிவமாவது ஆரும் அறிகிலார் அன்பே சிவமாவது ஆரும் அறிந்தமின் அன்பே சிவமாய் அமர்ந்திருந்தாரே

என்று தெளிவாகத் திருமூலர் விளக்குகின்றார். இறைவன் அன்பு வடிவினான்; அவனையடையும் ஒரேவெழி அன்பே; அன்பினும் சிறந்த பொருள் உலகில் வேறேன் நில்லை; இறைவனுலே படைக்கப்பட்ட

உலகுயிர்களிடத்துக் காட்டுகின்ற அன்பே அவனுக்கு உகங்ததாகும் என்ற அரியகருத்தைத் திருமூலர்,

படமாடக் கோயிற் பரமர்க் கொன்றீயின் நடமாடும் கோயில் நம்பர்க்கங் காகா நடமாடும் கோயில் நம்பர்க்கொன் நீயின் படமாடக் கோயிற் பரமர்க்கங் காமே

என்னும் பாடலில் நன்கு புலப்படுத்தி யுள்ளார். மேலும் திருமந்திரம் இறையியலை மட்டும் கூறுவதோடுசில்லாது, இறைவனை அறிவுதற்குக் காரணமாயுள்ள உடம்பைப் போற்றுவேண்டும் என்னும் கருத்தையும் வற்புறுத்துகிறது.

உடம்பார் அழியில் உயிரார் அழிவர் திட்டப்பட மெய்ஞானம் சேரவும் மாட்டார் உடம்பை வளர்க்கும் உபாயம் அறிந்தே உடம்பை வளர்த்தேன் உயிர்வளர்த் தேனே

என்று திருமந்திரம் மக்கள் உடம்பின் மாண்பினோ எடுத்துக் காட்டுகிறது. திரு மூலர் உலக நிலையாமை, யாக்கை நிலையாமை, இளமை நிலையாமை இவற்றைக் கூறினாலும், இறைஞானம் எய்துவதற்குக் காரணமான அரும்பெறல் உடம்பை நல் வழியில் விரும்பி வளர்த்துப் போற்றுவுமாறு கூறுவது திருமந்திரத்தின் புதுமைத் தன்மையைப் புலப்படுத்துகிறது.

மற்றும், திருமூலர் விதியை வெல்ல முடியாது என்னும் கருத்தை மாற்றி, 'ஈசன் அருள்பெற்றார் விதியையும் வினையையும் வெல்லலாம்' என்னும் துணிவைத் திருமந்திரத்தில் குறிப்பிட்டுள்ளதைக் காணலாம்.

வென்றிட லாகும் விதிவழி தன்னையும் வென்றிட லாகும் வினைப்பெறும் பாசத்தை வென்றிட லாகும் வீழைப்புலன் தன்னையும் வென்றிடு மங்கைதன் மெய்யணர் வோர்க்கே

என்னும் திருமந்திரம்,

‘கூற்றம் குதித்தலும் கைகூடும் நோற்றலின் ஆற்றல் தலைப்பட்டவர்க்கு’

என்னும் வளர்வார் குறைநோடு ஒப்புநோக்கி இன்புறற்பாலது.

இனி, இறைவன் நாம் கானும் ஜம் பெரும் பூதங்களாலன் வெவ்வொரு பொரு ஸிலும் நிக்கமற விறைந்திருக்கின்றன. ஆயி னும் அவனைக் காணமாட்டாமல் உயிர்கள் பூதங்களைமட்டுமே கானுகின்றன. அவனுளால் அவனைக் கானுமநிலை கைவங்த வுடன் அவனையன்றிப் பூதங்கள் எவையும் புலனுவதில்லை. இவ்வரிய உண்மையைத் திருமூலர்,

மரத்தை மறைத்தது மாமத யானை  
மரத்தில் மறைத்தது மாமத யானை  
பரத்தை மறைத்தது பார்முதல் பூதம்  
பரத்தில் மறைத்தது பார்முதல் பூதமே

என்ற எனிய உவமையால் அழகாகவிளக்கு கின்றுர்.

சிவநெறியாகிய மெய்ந்நெறி இறைவன், உயிர், உலகு என்னும் மூன்று பொருள்களை அடிப்படையாகக் கொண்டது. இவற்றையேபதி, பசு, பாசம் என்பர். இவற்றின் இயல்புகளையும் ஒன்றுக்கொன்று உள்ள தொடர்புகளையும் திருமூலனார்,

பதிபசு பாசம் எனப்பகர் மூன்றில்  
பதியினைப் போல்பசு பாசம் அனுதி  
பதியினைச் சென்று அனுகா பசபாசம்  
பதியனுவில் பசபாசம் நிலாவே

என்னும் பாடலில் சுருங்கக்கூறி விளங்க வைக்கின்றார்.

அறிவுடைய உயிர்களாகிய நமக்கு ஜந்து கருவிகள் உண்டு. இவற்றை அறி கருவி (ஞானேந்திரியம்) என்று கூறுவது வழக்கு. இவற்றை அடக்கி ஆள்வது மனம். உலகியல் வாழ்வதறும் காட்சியில் இவை ஈர்ப்புண்டு திரியும். இவற்றை அடக்கி ஒடுக்கி நெறிப்படுத்தினால் மெய்யணர்வும் பேரின்பழும் பெறலாம் என்பது சித்தாந்த உண்மை. இதனைத் திருமூலர் மிகவும் வேடிக்கையாகக் கூறத் தொடங்கி,

பார்ப்பான் அகத்திலே பால்பசு ஜந்துண்டு  
மேய்ப்பாரும் இன்றி வெறித்துத் திரிவன  
மேய்ப்பாரும் உண்டாய் வெறியும் அடங்கினால் ,  
பார்ப்பான் பசுஜந்தும் பாலாய்க் சொரியுமே.

என்று இனிமையாகப் பாடுகின்றார்.

‘உரனென்னும் தோட்டியான் ஓரைந்தும் காப்பான் வரனென்னும் வைப்பிற்கோர் வித்து’

என்னும் வள்ளுவர் வாக்கும் ஈண் டு நோக்கற்பாலது.

திருவருள் உணர்ச்சி சூன்றியுள்ள இக்காலத்தில் திருமூலரது மெய்யணர்வு அளிக்கும் இந்துவின் சிந்தனை பெரிதும் பயன்தரத் தக்கதாகும். திருமூலரோடு நெருங்கிய தொடர்புடைய இத்திருமடம் அவர் அருளிய இவ்வரிய மூவாயிரம் திருமந்திரத்தையும் கரையானுக்கும் பிறவற்றிற்கும் இரையாகாமல் காத்ததுடன், ஆண்டுதோறும் பலருமறியப் பரப்பி வருவது மிகவும் போற்றற்பாலது.

திருமந்திரம் உள்ளிட்ட பன்னிரண்டு திருமுறைகளையும், பதினூன்கு மெய்ந்தூல் களையும், இன்னும் பல ஒப்பற்ற கருவுலங்களையும் பெற்றிருக்கும் சைவசமயம் உலகெங்கும் பரவி உயிர்களை உய்விக்கும் பெருமையும் சிறப்புமுடையது. ஆனால் அது சுருங்கி நம் தமிழ்நாட்டில்கூடப் பரப்பப்படாமல் இருப்பது வருந்தத்தக்கது. இப்பெறுங்குறையைத் தீர்க்கத் திருமடங்கள் முன்வந்திருப்பது நல்லதோர் அறிகுறியாகும். சைவசமயத்தைத் தமிழகம் மட்டிலுமன்றி, இந்தியாவிலும், உலகெங்கனும் பரப்பித் தென்னாடுடைய சிவனை எங்நாட்டவர்க்கும் உரியவனுக்குவது சைவர்களது முதற்கடைம் ஆகும். இக்குறிக்கோளை அடைய நம் சமயதால்களைப் பிறமொழி களில் மொழி பெயர்க்கவும், நாடெங்கும் சமயக்கல்லூரிகளையும் தேவார திருவாசகப்பாடசாலைகளையும் அமைக்கவும் திருமடங்களுக்கு ‘ஆவடு தண்துறை யுறையும் அமர் ஏறு’ துணை நின்று அருள்புரிவானாக.

வாழ்க திருமூலர். வள்ளக சிவநெறி.

‘சமயபேதங்கள்’

வித்துவான் திரு. G. சுப்பிரமணியபிள்ளை அவர்கள் M. A., B. L.,

பேராசிரியர் - தமிழராய்ச்சித்துறைத்தலைவர், அண்ணுமலைப்பல்கலைக்கழகம்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களின் பொன்னார் திருவடிகளுக்கு என்னுடைய தாழ்மையான போற்றுதலையும் வணக்கங்களையும் தெரிவித்துக் கொள்ளுகிறேன். தலைவர் அவர்களுக்கும், இங்குக் கூடியிருக்கிற பெரியோர்களுக்கும் எனது தாழ்மையான வணக்கம்.

இன்று ஒரு நல்ல நாள். இன்று இந்தக் திருமந்திர மாநாட்டிலே தலைமை வகித்து இங்கு வீற்றிருப்பவர்கள் ‘தமிழ்நாடு’க்கு அதிபர். அவர்கள் வந்து இங்கு வீற்றிருப்பது தமிழ்நாடே வீற்றிருப்பது போல் தொன்றுகிறது. பெயரிலே என்ன இருக்கிறது என்று கேட்கலாம். ரோஜா மலர் இருக்கிறது; அதற்கு ரோஜா என்கின்ற பெயர் இல்லாவிட்டால், மணம் குன்றிவிடுமா? என்று கேட்கலாம். ஆனால் பெயரிலே எவ்வளவோ சங்கதி அடங்கி யிருக்கிறது. ஒருவர் தம் பெயரைக்குறித்து அனுப்பினால், ஆயிரக்கணக்கான மைல் கஞ்சு அப்பாவிருக்கின்ற நிபுணர்கள் ஜாதகமகணித்து அனுப்புகிறார்கள். அதே போல் தலைவருடைய பெயரில் நல்ல அர்த்தம் இருப்பதைப் பார்க்கிறோம். ‘கருமுத்து’ என்றால் கறுப்பான முத்து என்று அர்த்தம் இல்லை; வலியமுத்து என்று கொள்ள வேண்டும். ஒருவனைப் பார்த்து ‘உன்னை மேலுலகச்துக்கு அனுப்பிவிடுகின்றேன்; போ’ என்று கூறியிடோது, அவன் ‘மேலே இருக்கக்கூடிய சொர்க்க லோகத்திலே என்ன இருக்கிறது?’ என்று கேட்டான். ‘காமடேதனுவும், கற்பகமரமும், சிந்தாமணியும் அங்கே இருக்கின்றன; நீ சுகமாய் வாழலாம்’ என்று பதில்சொன்னான். ‘சரி உங்கள் சொர்க்கலோகத்திலே அவை எல்லாம் இருந்தாலும் முத்தும் முத்தமிழும் இருக்கின்றனவா? இவை இரண்டும் அங்கு

இல்லையே; அப்படி இல்லாத அந்த மேல் உலகம் என்ன உலகம்?’ என்றார்.

அத்தி ருத்தகு நாட்டினை அண்டர்நாடு ஒத்தி ருக்குமென் ரூபுனா ஓக்குமோ? எத்தி நத்தினும் ஏழு குமுகம் முத்தும் முத்தமி முத்தந்து முற்றலால்.

என்பது கம்பருடைய பாடல்.

தமிழ்நாட்டைக் காம்பர் ‘திருத்தகு நாடு’ என்றுகுறிக்கின்றார்; மேலுலகத்தை ‘அண்டர் நாடு’ என்கிறார். கீழ்நாடு என்கிற பொருள் அதிலே பொதிந்து கூடப்பதைப் பார்த்து அடியேன் மகிழ்ச்சியிறுவதும் உண்டு.

தமிழ்நாட்டிலே இந்த முத்தும் முத்தமிழும் இருக்கின்றன. இவை இரண்டும் பெற்ற மதுரைமாகரத்தில் தமிழுக்குத் தொண்டுசெய்துவரக்கூடியவர்கள் இங்கு வீற்றிருக்கிறார்கள். கல்விக்காக இவர்கள் செய்துவருகிற தொண்டு மிகவும் போற்றுதற்கு உரியது. அங்கே சிறந்த கல்லூரி வைத்து நடத்தி வருகிறார்கள். அது ஒரு பெரும் பல்கலைக்கழகமாக மாறவேண்டும் என்ற எண்ணமும் அவர்களிடம் இருந்து வருகிறது. அப்பேர்ப்பட்ட ஒரு பெரியவர் இங்கு தலைமைதாங்கும்படியாகத் திருவருள் கூட்டுவிக்கக் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் அருட்பார்வை அவர்களுமேல் விழுங்கத்து போற்றற்குகியது. மகாசங்கிதானம் அவர்கள் சைவ நெறியை வளர்த்துவருகின்ற நேரத்தி, தெரிந்தவர்களுக்குத்தான் தெரியும். ‘கண்ணை இமை காப்பதுபோல்’ சைவசமயத்தை நமது குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் காத்து வருகிறார்கள்.

இங்கிருந்து ஆண்டுதோறும் திருவெண்ணெய்க்கால் லூரி லுள்ள மெய்கண்டார்

சங்கிதிக்குச் சென்று மெய்கண்ட சாத்திரங்களைப் பரிந்துபோற்றி வளர்த்து வருகிற ஒரு சிறப்பைத் தமிழ்நாடு அறியும். நம் சைவசமயத்திற்குத் திருமந்திரம் ஆதாரமான முதல்நூல் என்று இங்கு இருந்து கொண்டே அறிவுறுத்துகிறார்கள். திருவெண்ணெய்க்கல்லூருக்கும் சென்று அறிவுறுத்துவதைப் பார்க்கும்போது உண்மையிலேயே சைவத்தை, கண்ணை இமைகள் அசைந்தும் அசையாதும் காப்பதுபோல் காத்து வருகிறார்கள் என்று சொன்னால் அது மிகையாகாது.

தமிழ்நெறிக்கு ஆதாரமான நூலாகிய திருமந்திரத்தை, இவ்விதம் நான்கு ஆண்டுகளாகவே இங்கே மாநாடு கூட்டி, அதன்கருத்துக்களைப் பரப்பவேண்டுமென்கின்ற கட்டளையின்படி, இம்மாநாடு நடந்துவருகிறது. திருமந்திரம் தோன்றியழுமி இந்தத் திருவாவடுதுறை. திருவாவடுதுறையிலே இம்மாநாடு கூட்டுவதால், தமிழ்நாடு முழுவதும், ஏன் வெளிநாடுகளிலுங்கூடத் திருமந்திரம் என்றால் என்ன என்பதைத் தெரிந்துகொண்டார்கள். இம்மாதிரியான மாநாடு கூட்டிய பிறகு, இப்பொழுது எத்தனையோ புலவர்கள் நம் திருமந்திரத்திற்கு உரை எழுதி எழுதிக்குவிக்கிறார்கள். அந்த உரைகளை வெளியிடுவதற்கு வழி உண்டா என்று கேட்கிறார்கள். இந்நால் எல்லோராலும் ஆராயப்பட்டு வெளியிடுவேண்டிய ஒரு நூலாகும். அதன்பின்னரே உலகப் பொதுமக்களுடைய கைக்கு அது கிடைக்கும்படிச் செய்யவேண்டும். இதற்கு நம்குருமகாசங்கிதானாம் வழிசெய்யவேண்டும்.

அண்ணுமலைப் பல்கலைக் கழகத்தில் இதற்கென்று ஒரு தனித்துறை ஏற்படுத்தி, ஆராய்ச்சி செய்ய ஏற்பாடுகள் செய்திருக்கிறார்கள். இன்னும் வருகின்ற ஆண்டிலே மிகவும் விரிவடைந்து பல ஆராய்ச்சி நூல்களை வெளியிடுவதற்கு ஏதுவாக வழிசெய்யப்படும். இதையெல்லாம் பார்க்கும்போது நமது குருமகாசங்கிதானாம்

உண்மையிலேயே நமது சைவ நெறிக்கு யாதொரு இடம்பூம் விளம்பராஷ்டர் இல்லாமல் பேச்சைவிடச் செயலே மேலானது என்ற முறையில் தொண்டுசெய்துவருகின்றார்கள். அக்காட்சியைக் காணும் சைவ உலகமானது மிகவும் கழிபேருவகை எய்தும் என்பதில் தடை என்ன இருக்கிறது?

மகாசங்கிதானம் அவர்கள் விளம்பரத் தையோ பிரசாரத்தையோ விரும்பவில்லை. இந்த இரண்டும் இல்லாமையால், தமிழ்நாட்டில் இன்றும் பலர் திருவாவடுதுறை என்றால், அது எங்கே இருக்கிறது? அங்கு என்ன செய்கின்றார்கள்? என்ற நிலையில் இருந்து வருகின்றார்கள். மகாசங்கிதானம் பட்டத்திற்கு வந்தபிறகு அச்சடித்து வெளியாக்கியிருக்கிற நூல்கள் மிகப் பல. மேலும் இப்பொழுது அச்சகம் ஒன்று ஆரம்பித்திருக்கிறார்கள். இனிமேல் பல வெளியீடுகள் வந்துகொண்டேயிருக்கும் என்பதில் ஜயம் இல்லை.

எனக்குப் பேசும்படியாகப் பணித்த பொருள் சமயபேதம். சமயபேதம் என்பது பெரிய விரிவான ஒரு பொருள். அதைப் பற்றி மிகச் சுருங்கிய நேரத்திலே எவ்வாறு சொல்லமுடியும்? உலகத்திலே எத்தனை சமயம் இருக்கின்றது என்றால், 900-க்கும் மேலாகும். அவைகளுக்கும் மேலாக ஒவ்வொரு சமயத்திலும் பல உட்சமயங்கள் பரந்து விரிந்துபோகின்றன. சைவ உலகத்திலே ஒவ்வொரு சைவ மண்டலமும் ஒவ்வொரு சமயமாக இருக்கிறது. தமக்கென்று ஒரு நெறியை வகுத்துக்கொண்டு ஒவ்வொரு சமயமும் திரிகிறது. ‘எத்தனை தலைகள் இருக்கின்றனவோ அத்தனை மனங்கள் உள்ளன’ என்று ஆங்கிலத்தில் சொல்வதுபோல, உலகத்திலே எத்தனை தலைகளிருக்கின்றனவோ அத்தனை அபிப்பிராயங்கள் இருக்கின்றன. ஒவ்வொருவனுக்கும் உலகியலில் தனித்தனி அபிப்பிராயமும், கருத்து வேறுபாடும் இருக்குமானால், ஒன்றுந்தெரியாத சமயத்தைப்பற்றி,

கண்ணால் காணமுடியாத பரம்பொருளைப் பற்றி ஒவ்வொருவனும் என்ன கவன தத்தில் கொண்டிருப்பான்? அதையெல்லாம் சமய மாக்கே கருதியிருக்கிறோன் என்று திருமூலர் சொல்கிறார். என்ன நற்ற சமயங்கள் உலகத்தில் உள்ளன என்கிறார் :

நூறு சமயம் உள்ளாம் நுவலும்கால்

ஆறு சமயம் வாறுப் படுவன்

கூறு சமயங்கள் கொண்ட நெறிநில்லார்

ஈறு பாதை நில்லா நெறியன்றே.

திருமூலர் பலசமயங்களை எடுத்துப் பெயர் கூறித் திருமந்திரத்திலே சொல்ல வில்லை. என்? காலத்தைவீணுக்கவேண்டா என்றுதான் சொல்லவில்லை. உலகத்திலே ஆறு சமயங்கள் என்று பல பாடல்களிலே சொல்கிறார். ஆறுசமயங்கள் என்றுசொல்லும்போது, புறச்சமயத்தைச் சொல்லுகிறாரா? அகச்சமயத்தைச் சொல்கிறாரா? என்று தெளிவாகச் சொல்லமுடியாதபடி சொல்லியிருக்கிறார். அப்படிச் சொல்லும்போது, 'சமயபேதங்கள் பேசுவது இருக்கட்டும்; திருமந்திரத்திலே திருமூலர் என்ன சமயத்தவர் என்று தெரிகிறதா? எந்த சமயத்தை அவர் பின்பற்றுகிறார்? எந்த சமயத்தை வலியுறுத்துகிறார்? அது தெரிகிறதா?' என்று கேட்டால், அதைப் பல பாடல்களிலே சொல்லியிருக்கிறார். ஒரு பாடலைப் பார்ப்போம்.

சைவ சமயத் தனிநாயகன்நந்தி

உய்ய வகுந்த குருதெநி ஒன்றுண்டு

தெய்வச் சிவநெறி சன்மார்க்கம் சேர்ந்துயிய

ஹயத்து ஊர்க்கு வகுந்துவைத் தானே.

ஒரு நெறி; பல பேதங்களுக்குள்ளே என்றும் உள்தாகிய உண்மையான நெறி ஒன்றுண்டு என்று எடுத்துக்காட்டுகிறார். அதுதான் தெய்வச் சிவநெறி; சன்மார்க்க நெறி; உலகத்தில் எல்லோரும் பற்றுவேண்டிய குருதெநி; இதனை இறைவன் உண்டாக்கி வைத்திருக்கிறார்.

மனிதனாக உண்டாக்கும் சமயத்தை நம் நாட்டவர் ஒப்பவில்லை. அழியாதசமயம்

ஒன்று இருக்கவேண்டுமானால், அழியாத ஒருபொருள்தான் ஆககவேண்டும். திருமூலர் வற்புறுத்தும் எல்லாக்குறிப்பையும் உணரவேண்டும். இதைத்தான் திருவள்ளுவரும் தம் நூலில்,

“ பொறிவாயில் ஜந்தவித்தான் பொய்தீர் ஒழுக்க நெறிநினரூ நீடுவாழ் வார் ”

என்ற குறளால் விளக்குகிறார். அதுதான் சன்மார்க்கநெறி; சைவநெறி.

கந்பன கற்றுக் கலைமன்னு மெய்யோகம்  
முந்பதான முறைமுறை நண்ணியே  
தொற்பத மேவித் துரிசற்று மேலான  
தற்பங் கண்டுளோர் சைவசித் தாந்தரே.

சைவ சித்தாந்தந்தான் சிறந்த நெறி. அது ஞான நெறி. அதாவது சன்மார்க்க நெறி; சிவஞானசித்தியார், சிவஞான போதம் முதலிய மெய்கண்டசாத்திரங்களில் கூறப்படுவது. நான்கு நெறிகளில் ஞான நெறி மிக்கது என்பதை,

ஞானத்தின் மிக்க அறநெறி நாட்டில்கூ  
ஞானத்தின் மிக்க சமயமும் நன்றன்று  
ஞானத்தின் மிக்கவை நன்முத்தி நல்காவா  
ஞானத்தின் மிக்கார் நரின் மிக்காரே.

என்ற பாடலால் விளக்குகிறார். தலைவர் அவர்கள் சொல்லும்போது,

ஞானத் தால்தொழு வார்கில் ஞானிகள்  
ஞானத் தால்தொழு வேஞுனை நான்லேன்  
ஞானத் தால்தொழு வார்கள் தொழுக்கள்கு  
ஞானத் தாய்லெனை நானும் தொழுவனே.

என்ற அப்பருடைய தேவாரத்தை நினை மூட்டினார்கள். ஆனால், திருமூலர் திருமந்திரத்திலே பிறசமயங்களைப்பற்றி ஒன்றுமே பேசவில்லையா? என்றால், பல பாடல்களிற் சொல்கிறார். வைணவர்கள், வேதாந்திகள், மாயாவாதிகள் இவர்களையெல்லாம் புறச்சமயத்தவர் என்று எதற்காகச் சொல்லி விட்டார் என்றால், தத்துவங்களைப்பற்றிச் சொல்லும்போது, உலகத்திலே 96 தத்துவங்கள் இருக்கின்றன; 36 தத்துவங்களைசைவர்கள் ஏற்றுக்கொண்டிருக்கிறார்கள்.

மற்றும் வேதாந்திகள் 28 தத்துவங்களையும், வைணவர்கள் 24 தத்துவங்களையும், மாயாவாதிகள் 25 தத்துவங்களையும் கொண்டிருக்கிறார்கள் என்பதை மிக அழகாக ஒரு சிறிய திருப்பாடவில் படியல் கொடுக்கிறார்:

ஆகின்ற தொன்னுரோடு டாறும் பொதுங்பார்  
ஆகின்ற வாரு றருஞ்சைவர் தத்துவம்  
ஆகின்ற நாலேழ் வேதாந்தி வயினவர்க்காகின்ற நாலாறை யைந்துமாயா வாதிக்கே.

இதைப் பார்க்கும்போது பல சமயங்களைத் தெரிந்திருக்கிறார் இவர் என்பது விளங்கும். இவர் தம் காலத்திலேயிருந்த சமயங்களைக் குறிப்பிடுகிறார். இன்னும் பல சமயங்கள் வாமத்தோர் மார்க்கம், சக்தி மார்க்கம் போல்வனவாம். சக்திவழிபாட்டை இவர் கண்டிக்கிறார். கள்ளை உண்ணுதல் தீது என்பார். கள் உண்பதை ஒரு சூற்றமாகக் கருதுகிறது திருக்குறள். சக்திவேண்டிக்கள்ளைக் குடிக்கிறார்கள் என்று சொல்லப் படுகிறது. ஆனால், உண்மையிலே சக்தி அழிந்துபோனதை அவர்கள் நினைக்க வில்லை. சக்தி அழிந்துபோவதுதான் உண்மை என்பார்.

சத்தியை வேண்டிச் சமயத்தோர் கள்ளுண்பார்  
சத்தி யழிந்தது தம்மை மறந்தலால்.

வாமத்தோர் தாறும் மதுவுண்டு மாங்பவர்.

என்றும் பாடியுள்ளார் திருமூலர்.

சைவத்தை நான்கு பிரிவைகளாகப் பிரித்திருக்கிறார்கள். அவை சுத்தசைவம், அசுத்தசைவம், மார்க்கசைவம், கடுஞ்சுத்தசைவம் என்பன. ஒவ்வொன்றையும் எடுத்து நாலைந்து பாடல்களிலே விளக்குகிறார். அவற்றைப் பார்க்கும்போது, ஒன்றி விருந்து ஒன்றைப் பிரித்து வேறுபாடு காணபது மிக அரிதாக இருக்கும். எதைச் சுத்தசைவம், எதை அசுத்தசைவம், எதை மார்க்கசைவம், எதைக் கடுஞ்சுத்தசைவம் என்று சொல்வது என்று நாம் பார்க்கும்போது, சரியை கிரியை யோகம்

ஞானம் என்னும் இங்ஙான்கு நெறிகளைப் பிரித்துக் காட்டுகிறார். சுத்தசைவமானது சரியை. அவர்கள் இறைவனைத் தோயாமல் தோய்வர். அசுத்தசைவர் சரியை கிரியை இரண்டையும் மேற்கொண்டவர் ஆவர். மார்க்கசைவர் யோக நெறியைக் கடைப்பிடிப்பவர். கடுஞ்சுத்தசைவர்கள் புற அனுபவங்களைக்கொண்ட ஞானிகள். இப்படியாக நான்கு மார்க்கங்களை எடுத்துக் கூறுகிறார். இப்படிப்பலபல சமயங்களை எடுத்துத் திருமூலர்சொல்லும் காரணம் நன்குணர்ந்தால், சமயவாதிகள் கற்றுக் கொள்ளவேண்டிய ஒரு சிறந்த கொள்கை உண்டு என்பது தெரியும். அது என்ன? அதைப் பார்க்கும்போது, பிற சமயங்களில் இல்லாத ஒரு சிறப்பு சைவத்தில் என்ன இருக்கிறதென்றால், பிற மதங்களில் சொல்வதைக் காதுகொடுத்துக் கேட்கவேண்டும் என்ற மனப்பான்மை சைவத்தில் உண்டு. ஆனால், சைவசமயம் அல்லாத பிறமதத் தவர் தமத்துவங்களைக் காட்டி ஒப்புக் கொள்ளாச் சொல்வர். சைவசித்தாந்திகள் சூற்றங்குறை நீக்கி நல்லதை ஏற்றுக் கொள்வர். மற்றைச் சமயவாதிகளுடைய கொள்கையைக் காட்டி, குழிகளில் விழாமல் காத்துக் கரைசேர்ப்பது சைவசித்தாந்தம்.

பிறசமயங்களின் ஆராய்ச்சியாளர்கள் தென்னாட்டிலே தொன்மைக் காலத்தி விருந்தே தோன்றியிருக்கிறார்கள் என்பதைச் சிலப்பதிகாரத்தில் பார்க்கிறோம். ‘பாசன்டச் சாத்தன்’ என்பான், 96 வகையான சமயசாத்திர கருத்துக்களை உணர்ந்தவன்; பல சமயங்களினுடைய ரூல்களைக் கற்று வெல்லான். இதைப்போலவே, மணி மேகலையிலும் பல பல சமய ஆராய்ச்சிகள் மறைந்துகிடக்கின்றன. அதுபோலவே, திருமூலர் திருமந்திரமும் பல சமயங்களைப் பற்றி அறிவதற்கு மிகவும் உதவியாக இருக்கிறது. அகப்புறச் சமயங்களை அகம், புறம், அகப்புறம், புறப்புறம் என்று நான்குவிதமாகப் பிரித்திருக்கின்றார்கள். அவற்றைத் துருவிப் பார்க்கவேண்டாம்

என்று சொல்லுகின்றார் திருமூலர். என்? அகச்சமயங்கள் ஆறும் சிவத்தையே சென்றடைவன வாயுள்ளன.

ஒன்றது பேரூர் வழியா நதற்குள்  
என்றது போல இருமுச் சமயமும்  
நன்றிது தீதிது என்றார யாளர்கள்  
கன்று குரைத்தெழு நாயையொத் தார்களே.

ஓர் ஊர் இருக்கிறது. அதற்கு நான்கு இடங்களில் வழி இருக்கிறது. எந்த ஒரு வழியாக வந்தாலும் அங்கு வந்து சோரலாம். இப்பொழுது ஓர் எண்ணம் தொன்று கிறது. திருவாவடுதுறை ஆதினம். என்ற உடனேயே சைவத்திற்கு முதன்மையான இடம்; சிவராஜதானி; சைவகுரு இருக்கும் பீடம் என்ற மன்ப்பான்மை தமிழ்நாட்டில் இருக்கவேண்டும். எப்படி ரோமாபுரியில் உள்ள 'வேட்டிகன்' என்னும் நகரத்தைச் சொன்னவுடனே போப்பாண்டவர் நினைவு உலகத்திலுள்ள கிறித்தவர்களுக்கு உண்டாகின்றதோ, அப்படி திருவாவடுதுறை என்றவுடனே சைவகுரு ஞானபீடத்தில் வீற்றிருக்கிறார்கள் என்ற நினைவு தமிழ் நாட்டிலுள்ள அத்தனை சைவ நன்மக்களுக்கும் ஏற்படவேண்டும். ஆனால், இன்று நம்முடைய சமய தத்துவங்கள் தெரியாத நிலைதான் நாட்டில் இருந்துவருகிறது.

நம்முடைய குருமகாசங்கிதானமவர்கள் இறைவனுடையபிரதிநிதியாக இங்கேதங்கி யிருக்கிறார்கள். இந்த இடத்திற்குப் பல வழிகள் இருக்கின்றன. ஆனால் எல்லா வழி களும் ஒரே இடத்திற்குத்தான் கொண்டு சேர்க்கின்றன. அதேபோல், பல சமயங்கள் பரந்துகிடக்கின்ற இந்தநாட்டிலே எல்லாச் சமயங்களும் கடைசியாக ஆண்டவனிடத் திலே போய்ச் சேருவதைத்தான் குறிப்பிடுகின்றது.

இதுவே நல்லசமயம், அதுவே நல்ல சமயம் என்று கூறிக்கொண்டிருப்பது 'மலையைப்பார்த்து நாய் குரைப்பது'போலாகும். சந்திரனைப்பார்த்து நாய்குரைப்பது என்று

சாதாரணமாகச் சொல்லுவது வழக்கம். சோழநாட்டிலே மலை கிடையாதாகையால், ஆகவே நாய்க்களை அடிக்கவுங்கட, கல் கிடைக்காதாதலால் அப்படிச் சொல்வார்கள். ஆனால், மலை தொடர்ச்சியாக இருக்கின்ற இடத்தில் மலையைத் தொடர்ந்து பார்த்தால், அது ஒடிக்கொண்டிருப்பது போல் தெரியும். அப்பொழுது நாய் குரைக்கிறது. ஒரு சமயம் இன்னெரு சமயத்தைப் பார்த்துக் குரைப்பது, மலையைப்பார்த்து நாய் குரைப்பது போலாகும். இதனையே கம்பர் ஒரு இடத்தில் காட்டுகின்றார்.

சிதையைத் தேடி வருகின்ற ராமனின் மருண்ட கண்களுக்கு மலை உருண்டோடு வதைப்போல் தெரிகிறது. 'நீ சிதையைக் கண்டுமிடத்துக்கொண்டுவந்தால் என்ன?' என்று மலையைப்பார்த்துக் கேட்கிறுன்.

குன்றேகடி தோடினை கோமளக் கொம்ப ரண்ண என்தேவியைக்காட்டுதி காட்டலையென்னில் இவ்அம்பு ஒன்றே யமையும் உன்னுடைக்குலமுள்ளவெல்லாம் இன்றே பிளவா வெரியாக் கரியாக்க வென்றுன்.

'என் மனைவியைத் தேடிக் கொண்டுவந்து காட்டாவிட்டால், இந்த ஒரு அம்பினால் உன்னைப் பிளங்கு கரியாக்கிவிடுவேன்,' என்று ராமன் மலையைனாக்கிச் சொல்வதாகக் கம்பர் நயம்படக் கூறுகிறார்.

இத்தவம் அத்தவம் என்றிரு பேரிடும் பித்தரைக் காணின் நகுமெங்கள் பேர்ந்தந்தி எத்தவ மாகிலென் எங்குப் பிறக்கிலென் ஒத்துணர் வார்க்கொல்லை யூர்புக லாமே.

என்று சைவசமயத்தில் ஒரு சிறந்த மேற் கோளைக் காட்டுகிறார் திருமூலர். எல்லாச் சமயங்களிலுமிருள்ள பரந்தகொள்கையை மேலோங்கிய நிலையில் சொல்லக்கூடியது சைவசித்தாந்தமாகும். ஒருலகக்கொள்கை நன்கு சைவத்திலே காணப்படுகின்றது. சமயத்தின்பேரால் மேலைநாடுகளிலும் மற்ற நாடுகளிலும் எத்தனை படை எடுப்புகள், எத்தனை யுத்தங்கள் நடந்திருக்கின்றன?

எவ்வளவு ஆயிரக்கணக்கான மக்கள் படு கொலைக்கு ஆளாகியிருக்கிறார்கள் சமயத் தின் பேரால். ஆனால், சைவசமயத்தின் பேரால் யாராவது போர் புரிந்ததாகக் கேள்விப்படவில்லை. ‘சமயத்தைக் கண்டிப் பாய் சுமத்தக்கூடாது’ என்பது நம் நாட்டு மக்களுடைய கொள்கை. அவனவன் அனுபவித்து இன்பத்தைக் காணவேண்டும். சமயம் என்பது புறக்கோலத்தைச் சுமத்தி வலுக்கட்டாயப்படுத்திப் புகுத்தக் கூடிய தன்று. அதைத்தான் திருமூலர் கடைசியாகச் சொல்கிறார்.

ஆறு சமயமும் கண்டவர் கண்டிலர்  
ஆறு சமயம் பொருஞும் அவனவன்  
தேறுமின் தேறித் தெளிமின் தெளிந்தயின்  
மாறுதல் இன்றி மனைபுகலாமே.

சமயத்தைக் கண்டிப்பாக வற்புறுத்திப் புகுத்துவதால் என்ன பயன்? அவனவன் தெளியவேண்டும். சிலப்பதிகாரத்தில் கண்ணகியின் கதை எதற்காக என்றால், ஒரே ஒரு கருத்தை விளக்குவதற்காகத்தான். இளங்கோவடிகள் ‘தெய்வம் தெளிமின்; தெளிந்தோர்ப் பேணுமின்’ என்று வற்புறுத்துகிறார். ஆனால், நாடகமாடிகளோ அந்தக் கருத்தை விட்டுவிடுகின்றார்கள். இந்த ஒரு கருத்தை வற்புறுத்தத்தான் சிலப்பதிகாரமே எழுதப்பட்டது. திருமந்திரத்தைப் படித்துவிட்டு மோட்சம் எங்கே என்று கேட்டால் முடியுமா? அதில் தேறித் தெளியவேண்டும்; ஊறித் தினோக்கவேண்டும்; அவன்தான் பயணைப் பெறுவான் என்ற அளவிலே அமர்கின்றேன்.

சைவப் பெருமைத் தனிநா யகன்தனை  
உய்ய உயிர்க்கின்ற ஓண்சுடர் நந்தியை  
மெய்ய பெருமையர்க் கண்பளை இன்பம்செய்  
வையத் தலைவளை வந்தடைந் துய்மினே.

—திருமூலர்.

## ‘புவனுபதிசக்கரம்’

சித்தாந்த சரபம், மகாமகோபாத்தியாய்,

சிவஸ்ரீ எசானசிவாசாரியார் அவர்கள்,

பழந்.

கருணைக்கடலாகிய ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கும், முனிபுங்கவர் களுக்கும், இதா பெரியோர்களுக்கும் என் வணக்கம். இன்று சிந்தனைக்குத் தந்துள்ள பகுதி ‘புவனுபதிசக்கரம்’ என்னும் அரிய பகுதி. ஆண்டுதோறும் நமது சிந்தனைக்கு உரியதாகிய இந்த அரிய திருமந்திரத்தை, இந்த நாட்டில் என்னைப்போன்றவர்கள் நினைவுறுவதற்கு வாய்ப்பாக, திருமந்திர மாநாட்டை மகாசங்கிதானம் கூட்டிவைக் கின்றார்கள். இந்த அரிய பெருநூலிலே எங்களுடைய சிந்தனை செல்லுமுகத்தான் இத்திருமந்திரத்தின் திசையை அறிந்து கொள்ளவேண்டும் என்ற கருணையாலே, ஆங்காங்கே பல மக்கள் சிந்தனை செய்யும் வண்ணம், இந்த மாநாட்டின் சிந்தனையிலே கானுக்கின்ற பொருளையெல்லாம் தொகுப் பித்து, அவைகளை, இங்கேவங்கு கேட்பதற்கு வாய்ப்பு இல்லாதவர்களும் ஆங்காங்கே அதனைப்படித்து அதற்கு உரிய நெறியிலே ஒழுக, எழுத்தாளர்களைக் கொண்டு எழுதுவித்து, அதை நூல் வடிவாகவும் பதிப்பித்து, அச்சிட்டு வழங்கு கின்றது பெரியதொரு செய்கையாகும்.

‘புவனுபதிசக்கரம்’ என்னும் இப்பகுதி நான்காவது தந்திரத்தில் அமைந்துள்ளது. இதில் உள்ளாபகுதிகள் பதின்மூன்று. பன்னிரண்டாம் பகுதி புவனுபதிசக்கரம் என்பது. அதற்குமுன்னால் பதினெடு தலைப்புகள் உள்ளன. முதல் தலைப்பு ‘அஜபை’ என்பது. மந்திரங்களையெல்லாம் ஆசாரியர் மூலமாகத்தான் நாம் கேட்கவேண்டுமென்பது. சைவசம்பிரதாயம். ஆசாரியராவார் மெய்யுணர்வு அளிப்பவர். அவ் ஆசாரியர் மூன்று தரப்படுவார் பிரேரகாசாரியர்,

போதகாசாரியர், முத்திதாசாரியர் என. அவற்றுள் பிரேரகாசாரியர் ஆசாரியனைச் சார்விப்போர் ஆவர். போதகாசாரியர்கள் சைவ சாத்திரங்களைப் போதிப்பவராவர். முத்திதாசாரியர் தீட்சையினால் முத்தி விளக்குபவராவர். இவர்களுள், முன்னைய இரண்டு ஆசாரியர்கள் விலையிலேவைத்து, மங்கையர்க்கரசியமையாரைச் சேக்கிமார் சவாமிகள் நமக்குப் புலப்படுத்துகிறார்.

மதுரைக்குச் சம்பந்தர் வந்தபோது, சர்பந்தர் பெயரை மற்றவர்கள் சொல்ல அரசர் கேட்டிருப்பார். ஆனால், சம்பந்தர் இருந்த திருமதத்திலே இட்டநெஞ்சுப்பு மீண்டும் பாண்டிய மன்னை விரைந்து சாரும்போது ‘பையவே சென்று பாண்டி, யற்காக’ என்று ஞானசம்பந்தர் அருளிச் செய்ய, அதனால் மன்னன் ஐரானோயால் மிகவும் வருந்துகின்றன. வருந்துகின்ற மன்னை நோக்கி, ‘ஞானசம்பந்தர் வந்தால் இங்கோய் தீரும்’ என்று அம்மையார் கூறி அருளினமையை ‘ஞானசம்பந்தர் என்னும் நாம் மந்திரத்தை மெய்யுணர்வு அளிப்போர் கூறினார்’ என்று சேக்கிமார் சவாமிகள் அருளிச்செய்கிறார். அங்குனம் மெய்யுணர்வு உடையோர் அந்த நாம் மந்திரத்தைக் கூறவே, மன்னன் கேட்டு, அயர்ச்சி நிங்கினுன் என்றமையாலே, அங்குனம் மெய்யுணர்வுடையோர்கள் வாயிலாகக்கேட்டபதே உடபடுத்தசமாகும். அங்குனம் கேட்ட மந்திரத்தைச் சிந்தித்து அந்தமயமாக ஆகிவிடுதல் ‘அஜபை’ ஆகும்.

அந்த அஜபாசித்தி கைவந்தவர்களே ஆசாரியர் ஆவர். அந்த அஜபை பிரணவ மாகும். அதுவே சுத்த மாயை ஆகும்.

அந்தப் பிரணவம் ஜந்து கலைகளோடு கூடியது. எல்லாத் தத்துவங்களுக்கும் காரணேஸ்வரர்களுக்கும் அடி நிலையும் அதுவே. அதுவே பஞ்சாட்சரம் முதலிய மந்திரங்களுக்கு நிலைகளமானது. இந்த உலகமும், அதிலுள்ள எல்லாப் பொருள்களும், உயிர்களும் மந்திரங்களாலேயே தோன்றி இயலும் தன்மை உடையவை. அந்த மந்திரங்களை அதற்குரிய முறைப்படி ஆசாரியன்வாயிலாக உபதேசிக்கப்பெற்று அது சித்தியாவதற்குரிய எண்ணிக்கை அளவுகொண்டு ஜபிப்பது மந்திரசித்தியாகும். ஒரு ஆசாரியர் தன்னுடைய ஆன்ம லாபத்தின்பொருட்டு ஜபிக்கும் மந்திரங்களோடு, உலகப் பயணை நோக்கித் தமிழுடைய மாணுக்கர்கள்பொருட்டு, காம்யமந்திரங்களை ஜபித்து, சித்தி கைவரப் பெற்று, பின்னர் மாணுக்களுக்கு உபதேசிப்பார். அந்த மந்திரங்கள் உலக உயிர்ப் பொருள்களையும் அவ்விரண்டையும் இடமாகக்கொண்டு மக்கள் விரும்புகிற அதே மந்திரங்களின் தலைவர்களாகிய காரணேஸ்வரர்களையும் நடத்துவிக்கும் தன்மையுடையன ஆதலினாலே, அங்கஙாம் போகபோக கியங்களை மந்திரங்களிடமாக நின்று நமக்குத் தருகின்ற தேவர்களைத் திருவாசகம் ‘ஆட்டுத் தேவர்கள்’ என்று அருளுகிறது. வினைக்கேற்பப் பிறவிகளையும் போகபோக கியங்களையுந்தந்து நடாத்துவிக்கிற தேவர்கள் என்பது அதற்குப் பொருள்.

மந்திரத்தால் விஷசக்தி நிங்குமாறு போல், பஞ்சாட்சர ஜபத்தால் மலசக்தி நிங்கும். அங்கஙமே மக்கள் விரும்பிய காம்யப் பேறு அந்த மந்திரங்களாலே பெறத் தருந்த முறை, யந்திர சக்கரத்துள்ளே அமைந்து காணப்படுகிறது. யந்திரத்தை அமைத்து, முறைப்படி பூசித்தால் ஒரு தனி மனிதனேனும், தேசப் பிரஜைகளே னும் விரும்பிய பேற்றை அந்த மந்திர யந்திரங்களினாலே பேறுவர். மந்திரத்தை

ஜபிப்பவன் மந்திரமயமாக ஆகிவிடுவான். ஆகமங்களிலே இது மந்திரான்மா என்று சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

திருக்கோயிலிலே காணப்படுகிற அரிய வடிவங்கள் எல்லாம் மந்திர, யந்திரங்களாலே சாந்தியம்பெற்று விளங்குவதே. இந்த யந்திரம் முப்பத்தாறு தத்துவங்களையும் தன்னகத்தே கொண்டது. உலகமும் உயிர்களும் இந்த முப்பத்தாறு தத்துவங்களுக்குள்ளே அடங்குவதாலும். அத்தத்துவ அமைப்பே யந்திரத்தில் காணப்படுகின்ற மந்திரங்களாகும். அவற்றிலே பின்து என்பது யந்திரத்தின் நடுவே அமைகிற வட்டம். அது மேலான தத்துவம். ‘பூரம்’ என்பது யந்திரங்களின் கடைசி அங்கமாகும். அது பிருதுவி தத்துவமாகும். ஏனைய யந்திர உறுப்புக்கள் ஏனைய அங்கங்கள் ஆரும். இதனால் முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் அந்த யந்திரங்களுக்குள்ளே அடங்குகின்றன. எல்லா இன்பப் பேறு களும் அதனுள்ளே அடங்குகின்றன.

நாம் விரும்புகிற பேறு, ஒருசில உயிர்கள் வாயிலாக அல்லது ஒருசில பொருள்கள் வாயிலாகவே அமையும். அந்தப் பொருள்களுக்குரிய மந்திரங்களும் நமது பேற்றுக்குரிய முறையிலே அந்த எழுத்துக்களை வசியம், ஆகர்ஷணம் முதலிய முறைக்கேற்ப அமைத்து வழிபடுன் நமது விருப்பத்திற்கேற்ற பேற்றைப் பேறுவதற்கு அந்த யந்திரம் சாதகமாகிறது. புவனம் உலகம். அதன் தலைவி புவனைபதி ஆவாள். அந்தத் தேவியைக்குறித்த சக்கரம் புவனைபதி சக்கரமாகும். அந்த யந்திர உபாசனை, எல்லா உலகங்களையும் உலகங்களிலுள்ள பேறுகளையும் நமக்குச் சித்திக்கச் செய்வதாகும். புவனைபதி சக்கரத்தைத்தப்பற்றிய பலவகையான விளக்கங்களை இந்தச் சிறிய குறிப்பினைக்கொண்டு ஒருவாறு தேர்ந்து உணர்ந்துகொள்வோமாது.

‘ஓளி’

ஆதீன் மகாவித்துவான்,

திரு. ச. தண்டாணி தேசிகர் அவர்கள்,

தமிழராய்ச்சித்துறை விரிவுரையாளர், அன்னுமலைப்பல்கலைக்கழகம்.

திருவருள் துணைகொண்டு, இங்கு எழுந்தருளியிருக்கின்ற பூரி - ல - பூரி குரு மகாசங்கிதானம் அவர்களுடைய பொன்னார் திருவடிகளுக்கும், முனிபுங்கவர்களுடைய திருவடிகளுக்கும், அறிவுடைப் பெருமக்க ஞாடைய பாதத்திற்கும் அடியேனுடைய வணக்கம் உரியதாகுக. இன்று மிகுதியான கடைசிப் பேச்சாக அமைந்திருக்கின்றது ‘ஓளி’. அருள்விளக்கத்தின் ஓளியாலே அடியேனுக்கு இப்பணி உதவப்பெற்றது. இந்த ஓளி என்பது என்ன? என்று எப்படிவந்தது? என்பதைப்பற்றி நாம் என்னிப் பார்க்க நமக்கு எத்துணையோ வழிதுறைகளுண்டு. அடியேனுக்கு முன்பு பேசிய இரண்டு பெருமக்கள் ஓளியைப் பெறுவதற்குரிய உபாயங்களைச் சொல்லியதோடு, மிகச்சிறந்த ஒன்றுகிய சக்கரத்தைத்தப்பற்றியும் கூறினார்கள். சக்கரம் என்றவுடனே, அடியேனுடைய எண்ணத்திலே திருமாலி னுடைய கையில் வைத்திருக்கும்படியான சக்கரம் நினைவிற்கு வந்தது. அந்தச் சக்கரத்தின் பெருமை என்ன என்பதைப்பற்றி நினைக்கத் தூண்டியது. திருமாலினுடைய கையில் இருக்கும்படியான சக்கரத்திற்கு எவ்வளவு பெருமை உண்டு என்பதை நாம் எண்ணும்போது, புவனுபதிசுக்கரத்தின் பெருமை சொல்லத் தேவையில்லை. அது உலகமுழுவதையும் நடத்தக்கூடியதான் சக்கரம். அந்தச் சக்கரத்தின் ஓளியை நாம் அடையவேண்டுமானால் இறைவன் பாதத்தையும் நாம் அடையவேண்டும்.

தேனீ சிறு சிறு துளியாகத் தேனைச் சேகரித்து வைத்திருக்கிறது போலவே, மனி துன் கொஞ்சம் கொஞ்சமாக ஆயிரம் வெண்பொற்காசுகளைச் சேகரித்து வைக்க முயற்சிக்கிறுன். அதுபோல் திருவருளின் பேரொளியை நாம் அடையவேண்டுமானால்,

சிற்றெருளியாகக் கொஞ்சம் கொஞ்சம் சேகரித்து, அதனின்று பேரொளியை அடைய முயற்சிக்கவேண்டும். ஒருவனுக்கு மணம் ஆகிறது. மணமாகிப் பல வருஷங்களாகியும் குழந்தை பிறக்கவில்லை. ஒரேகவல்லை. அவன் இன்பாக வாழுவேண்டும் என்று பெற்றேர்களால் மணமுடிக்கப்படுகிறது. அனால் அவனுக்கோ பல வருஷங்கள் ஆகியும் குழந்தைப்பேறவில்லை. கடைசியில் பல ஆண்டுகள் கழித்து, குழந்தை பிறக்கிறது. ஆனால் குழந்தையின்கண் திறந்த பாடில்லை. பத்து ஆண்டுகள் கடந்தன. அப்போதும் குழந்தையின் கண் திறக்கவில்லை. மருத்துவக் கலைஞரிடத்தில் அக்குழந்தையைக் காட்டுகின்றன. காரணம் என்ன வென்று மருத்துவக் கலைஞர் ஆராய்கிறார். பின்னர் மையிட்டு ஊசியால் குழந்தையின் இமையைச் சற்று விலக்குகிறார். அந்த மருத்துவக்கலைஞர் குழந்தையின் கண் சற்றுத் திறக்கின்றது. திறந்ததும் சிற்றெருளியான து அதன் கண்ணில் படுகிறது. பின்னர் அந்தச் சிற்றெருளி கொஞ்சம் கொஞ்சமாக அதிகரிக்கப் பேரொளியைக் காணக்கூடிய பேற்றை அக்குழந்தை பெறுகிறது. அதைப்போல ஆணவ மலத் தில் மூழ்கியிருக்கும் நம்போன்ற மக்களுக்கும் ஆண்டவனிடத்திலே அருள்பிறந்து, அவன் அருளும் நமக்குக்கூட்டி, கொஞ்சம் கொஞ்சமாக ஆணவ மலத்திலேயிருந்து வெளிப்பட்டு, ஆண்டவனுடைய பேரொளியைக் காணவேண்டும். இதைச் சகல ஆண்மாக்களும் உணரத் தலைப்பட்டால் குருஅருளும் கிட்டும். அதன்வாயிலாகப் பேரொளியைக் காணத்தலைப்பட்டுப் பேராண்தப் பெருவாழ்வையும் எய்தமுடியும். இவைகளைப்பற்றியெல்லாம் ஏழாவது தந்திரத்திலே ஓளி என்ற தலைப்படிலே விளக்காகக் கூறப்படுகிறது.

அடுத்து, நம்முடைய சமயாசாரியப் பெருமக்கள் இறைவனை எங்கும் எவ்விடத் திலும் ஜோதியாய், சுடராய்க் காண்கிறார்கள் என்பதைப் பார்ப்போம். மணிவாசகப் பெருமான் எடுத்த எடுப்பில் “சோதியே! சுடரே! சூழ ஒளி விளக்கே!” என்று சோதியை அற்புதமாக வைத்துப் பாடியிருக்கின்றார். இருங் சூழ்ந்திருக்கின்ற மனத்தே ஒளிபெற்று இறைவனை உணரத் தலைப்படுதலையே இந்தப்பாட்டால் அவர் விளக்குகின்றார். அப்படி ஒளியை - சோதி யைப்பற்றிக் கூறும்போது அது ஒன்றைப் பற்றியே நிற்கும் என்பதைச் சுடரே என்று எடுத்துக் காட்டுகின்றார். சோதியோடு நின் ருவிட்டால் போதாது; அதனின் றும் இறங்கி வந்து சுடராய்வின் று ஒளிபெற்று இறைவனை அடைதல் வேண்டுமென்றும் கூறுகின்றார். அதைத்தான் “சூழ ஒளி விளக்கே” என்று அவர் சூழிப்படுகிறார். இதைப்போலவே திருமுறைகளிலே “ஒளி வளர் விளக்கே” என்றும்கூறப்படுகிறது. அப்பர் “நல்லக விளக்கது நமச்சிவாயவே” என்று சொல்லுகின்றார். அதில் “இல்லக விளக்கது” என்று அதன் பெருமையைச் சேர்த்துக் கூறியிருப்பதையும் நாம் கானுகின்றோம்.

சேக்கிழார் சவாமிகள் 12 ஆம் திருமுறையிலே “ஆதியாய் நடுவுமாகி அளவிலாச்சோதியாய்” என்று ஆன்மையிலின் அனுபவங்கொண்டு அளவிட்டு, அதன் எல்லையைக் காணவேண்டுமாயின் ஆன்மா அறிவிபெற்று, ஆனங்தக் கூத்தனுடைய ஒளியை அடையவேண்டும் என்று கூறி யிருக்கின்றார். திருமந்திரத்திலே பாயிரப் பகுதியிலுள்ள முகவுரையைப் படித்துப் பார்த்தால் நூல்முழுதும் சிற்றெளியைப் பற்றியும், பேரோளியைப் பற்றியும் உள்ள பொருள்கள் அடங்கியிருப்பதைக் காணலாம். சிதாகாச ஒளிக்கு அடிப்படை பூதா காச ஒளி என்பதைனைச் சிறப்புப் பாயிரப் பகுதியிலே எடுத்துக் காட்டுகின்றார். ஒன்பதாம் தந்திரத்திலே மூன்றாவது பகுதியில்

உள்ள முதற்பாடலோடு, முதல்தந்திரத் திலே உபதேசப் பகுதியிலுள்ள ஒருபாடல் ஒத்திருப்பதைக் காணலாம்.

வெளியில் வெளிபோய் விரவிய வாறும் அளியில் அளிபோய் அடங்கிய வாறும் ஒளியில் ஒளிபோய் ஒடுங்கிய வாறும் தெளியும் அவரே சிவசித்தர் தாமே.

சிவ சித்தர்கள் என்றால் அவர்களுக்கு ஒரு தனிப்பெருமை உண்டு என்பதைத் திருமூலர் கூறுகின்றார். சிவசித்தர்கள் என்றால் ‘வெளியில் வெளிபோய் விரவிய வாறும்’ என்ற முறையில் அடங்கியவர்களாக, பூதாகாசத் தோற்றமானது சிதாகாசத்திலே சென்று அடங்கியதை அனுபவத்தில் தெரிந்து உள்ளவர்களே சிவசித்தர்கள் ஆவார்களென்று அவர்களுக்கு இலக்கணம் வகுத்துள்ளார். ‘விரவிய வாறும்’ என்று சொல்கிறபோது பார்ப்பதற்கு இரண்டும் கலந்து இருப்பதுபோல் தோற்றம் அளித்தாலும், அது பார்க்க முடியாத அளவில் பாலும் நீருமாகக் கலங்கிறுகின்றது என்று எடுத்துக் காட்டுகின்றார். சிதாகாசமும், பூதாகாசமும் கலங்காலும் கூட அது உண்மைக்கலப்பு அல்ல என்பதைக் காட்டுகின்றார். திருமந்திரத்திலே வெற்றுச்சொற்களுக்கு இடமில்லை என்பதை நாம் சிந்திக்கவேண்டும். ‘ஒளியில் ஒளிபோய் ஒடுங்கியவாறும்’ ‘அளியில் அளிபோய் அடங்கிய வாறும்’ ஆகிய இந்த இரண்டும் கலந்த அனுபூதி கிளையில் வைத்தே சிவசித்தர்களின் பெருமையை எடுத்துக்காட்டுகின்றார்.

இதையெல்லாம் விளக்குவதற்காக ஒன்பதாம் தந்திரத்திலே பல தலைப்புக்கள் கொடுத்து விளக்குகின்றார். அதில் ஒரு தலைப்பான “ஒளி” என்பது எலக்குப் பொருளாகக் கொடுக்கப்பட்டுள்ளது. இந்த ஒளியை மறைவான, தடிப்பான இடத்திலோ அல்லது மலைச்சிலுள்ள குகைகளிலோ காணமுடியாது. நாம் ஒளியை அடையவேண்டுமானால் ஒளி இருக்கின்ற

இடத்தைத் தேடிச் சென்றுகவேண்டும். அதற்கான முயற்சிகளைச் செய்யவேண்டும். அதற்கு ஒரு நல்லதோரிடம் - குரு சித்திய வாசம் செய்கிற திருமடம் அதாவது சிவ மடம் என்று குறிப்பிடுகின்ற முறையிலே 'குருமடதரிசனம்' என்ற ஒரு தலைப்பைக் கொடுத்துள்ளார். குரு என்று சொல்லும் போது அந்த குருவானவர் மனிதர் என்று சொல்லாமல் அந்த இடம் சிவமயமாக இருக்கவேண்டுமென்று, அடுத்தாற்போல் 'சிவ தரிசனம்' 'சிவ சொரூப தரிசனம்', என்ற தலைப்புக்களிலே அத்தரிசனத்தின் சிறப்பை எடுத்துக் கூறுகிறார். சிவனை நாடினால் ஒளியின் அனுகூலம் முளைக்கும் என்பதை ஒன்பதாம் தந்திரத்தின் முதல் வாயிலாக இருக்கின்ற 'குருமடதரிசனம்', காட்டுகிறது.

இவனில்ல மல்ல தவனுக்கங் கில்லை  
அவனுக்கும் வேறில்ல உண்டா அறியின்  
அவனுக் கிவனில்ல மென்றென் றறிந்தும்  
அவனைப் புறம்பென் றர்றுகின் றரே.

என்ற பாடலால் அறியப்படுகிறது. சிவன் இல்லாத இடம் எங்குமில்லை என்பதனை இப்பாடல்மூலம் மறைமுகமாக விளக்குகின்றார் திருமூலர். ஆசாரியனைச் சிவ சொரூபமாகவே எடுத்துக் காட்டுகின்றார். ஒளியை அடைய விரும்பும் உயிர்களுக்கு ஒளியைக் காட்டும் முதல்பகுதி 'குருமடதரிசனம்'. அந்தக் குருவாகிய சிவன் எங்கும் இருந்தாலும், அவனது உறை விடம் கோயில் என்பதை நம்பக்கூடிய முறையில் எடுத்துக்காட்டவே அவன் உறைவிடம் கோயில் என்பதைச் சொல்கின்றார். சிவன் எங்கிருந்தாலும் சரி, உயிர்களுக்குக் கோயிலின்தொடர்பு மடத்தின் தொடர்பு இருந்தால் இருள் நீங்கும் என்ற காரணத்தைத் தெரிவிக்கின்றார். ஆகவே ஒளியை அடைவதற்கு ஒளியிருக்கின்ற கோயில்வாயிலை அடையவேண்டும் என்று அடுத்து ஞானகுருவை எடுத்துக்காட்டுகின்றார். அவரே ஒளி; அவரே ஆசிரியர் என்றும் கூறுகின்றார்.

கருடன் உருவம் கருதும் அளவில் பருவிடம் தீர்த்து பயங்கெடு மாபோல் குருவின் உருவம் குறித்த அப்போதே திரிமலம் தீர்த்து சிவனவன் ஆழே.

குருவினுடைய உருவம் எந்த இடத்திலும், எதிர்முகமாக இல்லாதபோதும் அந்நினைப்பை நினைத்தபோது, பையனைவன் புத்தகத்தை எடுத்துப் படிப்பதுபோல, ஞானகுரு வசிக்கும் இடமாகிய கோயிலின் நினைவு ஒருவனுக்கு ஏற்படுமாகில் அந்த நினைவால் அவன் ஒளிபெற முடியும் என்பதனை இப்பாடல் எடுத்துக்காட்டுகின்றது. இந்த லட்சியத்தைச் சிந்திக்கிறவன் மலங்களினின்றும் விடுபட்டுச் சிவனாகவே ஆகின்றன என்பதும் இந்தப்பாடலால் புலப்படுகிறது. ஒரு வயலில் ஒருவன் வேலை செய்துகொண்டிருந்தான். நண்டு இருக்கின்ற ஒரு வளையில் ஒரு நச்சரவும் வெளிப்பட்டு, அவனைத் தீண்டிவிட்டது. அப்போது அவன் மனத்திலே கருட உருவத்தை நினைக்க, கருட பார்வை அவன் மேல் விழும்போதே விஷமானது இறங்குகின்றது. அம்மாதிரி கருட பார்வைக்கே விஷம் இறங்குமானால், சிவமோகம் பெற்ற வர்களின் அருட்பார்வை பட்டால் என்மலங்கள் எல்லாம் அகலா என்பதே இங்கு எடுத்துக் காட்டப்படுகின்றது. இதனை 'ஞானகுருதரிசனம்' என்ற தலைப்பிலுள்ள பல பாடல்கள் நன்கு விளக்குகின்றன. அடுத்து, ஒங்காரம் என்னும் சொல்லிலே ஐம்பூதங்களாகிய உயிரெழுத்துக்கள் இருக்கின்றன என்பதை ஒரு பாடலால் விளக்கி யிருக்கின்றார்:

ஓங்காரத் துள்ளோ உதித்தலை பூதங்கள்  
ஓங்காரத் துள்ளோ உதித்த சராசரம்  
ஓங்காரா தீத்த தூயிர்முன்றும் உற்றன  
ஓங்கார சீவ பரசிவ ரூபமே

ஓங்கார தியானத்திலே இடைவிடாமல் இருப்பவன் ஒளியை அடைவான். ஒளியை அடையக்கூடிய இடம் பிரணவம் ஒன்று தான். ஒளியை அடையக்கூடிய மற்றொரு இடந்தான் ஞானகுருமடம். அடுத்து ஒரு

தலைப்பில் ஒளி என்றால் என்ன என்பதை விளக்குகின்றார்.

ஒளியை அறியில் உருவும் ஒளியும்  
ஒளியும் உருவும் அறியில் உருவாம்  
ஒளியின் உருவும் அறியில் ஒளியே  
ஒளியும் உருக உடனிருந்தானே.

ஒளி என்பது இங்கே சிவஷ்வரியாகிய சிற்றெருளி, 'விளங்கு ஒளியாவது உள்ளின்ற சீவன்' என்ற அடியிலிருந்து விளங்கும். ஆகையால் ஆன்மதரிசனம்பண்ண ஒரு வன் ஆர்சித்தால், அவன் அதிலிருந்து சிவத்துவம் முதலான எல்லாவற்றையும் அறியத் தொடங்குவான். அப்போது உருவும் மறையும்; ஆனால் ஆன்மா மறையாது. ஆன்மாவுக்கும், ஒளிக்கும் உருவும் கிடையாது. திருமூலர் இறைவனை ஒளியுருவில் காட்டுகிறார். சூரியனும், சந்திரனும் ஒளியானதும்கூட, சந்திரனுக்கு எப்படி இயற்கை ஒளி கிடையாதோ, அதேபோலச் சூரியனிடத்திலுள்ள ஒளியும் இயற்கையொளியாகாது. சந்திரன் எப்படிச் சூரியனிடம் இருந்து ஒளிபெறுகின்றதோ, அதுபோல் சூரியனும் ஆண்டவனுடைய பேரொளி யைப் பெற்றுச் செயற்கையொளியாகவே நமக்குக் காட்சியளிக்கின்றன.

இப்படி ஒளியின் பெருமையை உணர்ந்தவர்கள், அந்த ஒளி என்றும் நிங்காமல் தன்னிடத்திலே விலைத்து நிற்பதற்காகத் “தூல பஞ்சாக்கரத்” தை ஜெபிப்பதன் மூலம் பல விலைகளைக் கடந்து, கடைசியில் ஆண்டவன் ஆவந்தக்கூத்தைத்தத் துரிசிப் பார்கள். அதாவது தில்லைக்கூத்து. அங்கே அவர்களுக்கு ஞானேறுதயம் உண்டாகும்;

சிவதரிசனம் சித்திக்கும். இது மிக எளி தில் ஆடையக்கூடியது அல்ல. குருவைக் கொண்டு, பிரணவ சமாதி நிலையைக் கடந்து, ஒளிகண்டு, பஞ்சாக்கரத்தைச் சிந்தித்து, அதன்பின்னர் எப்தக்கூடிய ஒன்றுதான் சிவசொருபதரிசனம். அதாவது முக்கி. அவர்கள் எப்படி இருப்பார்கள் என்று பார்த்தால், குனிய சம்பாஷணை நிலையில் இருப்பார்கள்.

பட்டிப் பசுக்கள் இருபத்து நாலுள குட்டிப் பசுக்களோ ரேமுன ஐந்துள குட்டிப் பசுக்கள் குட்ப்பால் சொயினும் பட்டிப் பசுவே பனவற்கு வாய்த்ததே.

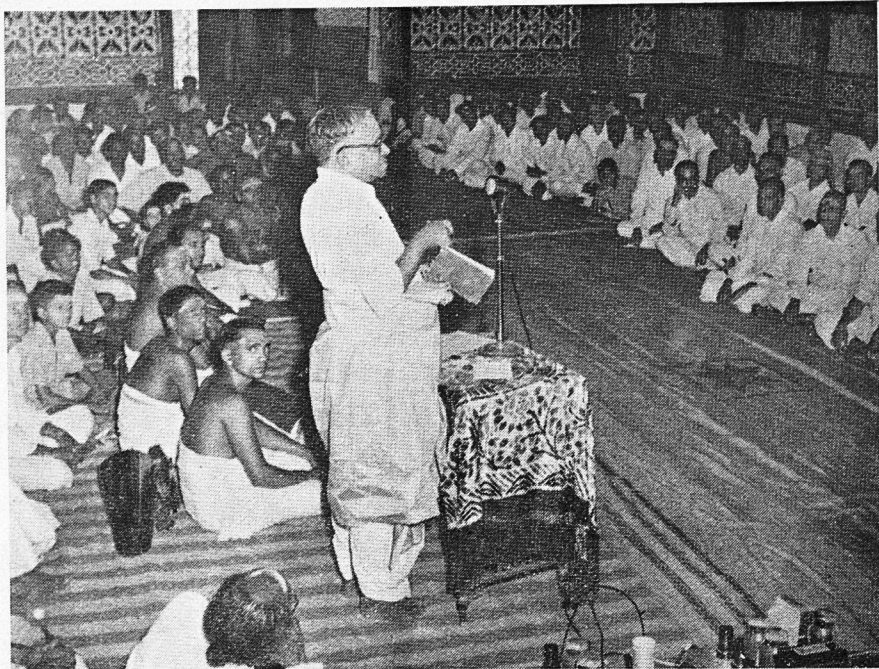
ஒருவன் மலையின்மீது ஏறியபின்னர், திரும்பிப் பார்க்கும்போது அவன் ‘இத் தனைதூரம் நாம் கடந்து வந்துவிட்டோமே’ என்று எண்ணுவதுபோல், குனிய சம்பாஷணைகளிலைக்கு வந்துவிட்ட ஒருவன், பின் னுள்ள படிநிலைகளை நினைத்துப்பார்க்கும் போது ஆன்மதத்துவ பலம் அவனுக்கு ஏற்படுகிறது. அங்கிலையை அடைந்தாலும் கூட, தோத்திரம் ஒருவனுக்கு மிகவும் அவசியமானது; சித்திக்கச் கூடியது என்பதை யெல்லாம் ஒன்பதாம் தந்திரத்திலே சைவசித்தாந்த உண்மைகளை அடிப்படையாக வைத்து, சற்று விரிவாகச்சொல்லுகின்றார். முத்தான்மாவாக இருந்தாலும் கூட இறைவனைத் தோத்திரம் செய்தல் வேண்டும் என்று கூறி, கடைசியாக வாழ்த் துப் பாடலையும் கூறுகின்றார்.

வாழ்கவே வாழ்கள் நந்தி திருவடி வாழ்கவே வாழ்க மலமறுத் தாஸ்பதம் வாழ்கவே வாழ்க மெய்ஞானத் தவன்தான் வாழ்கவே வாழ்க மலமிலான் பாதமே.

விளங்கொளி மின்னெனி யாகிக் கரந்து  
துளங்கொளி ஈசனைச் சொல்லுமெப் போதும்  
உளங்கொளி ஊனிடை நின்றுயிர்க் கின்ற  
வளங்கொளி எங்கும் மருவிநின் ருனே.

—திருமூலர்.

முன்றும்நாள்விழாவில் :



தலைவர் தலைமையுறை நிகழ்த்துதல்.

## முன்றுமாள் பேரூரைகள்

தலைமையுரை :

பன்மொழிப்புலவர்,

திரு. தெ. பொ. மீனூட்சிசந்தரம்பிள்ளை அவர்கள், M. A. B. L., M. O. L., தமிழ்ப்பேராசிரியர், அரசினர்கல்லூரி, சென்னை.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகா சங்கிதாலம் அவர்களுடைய திருவடிகளுக்கும், பெரியோர்கள் திருவடிகளுக்கும் என்னுடைய அன்பு கலந்த வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொள்கின்றேன்.

எனக்கு ஒரு நல்லகாலம் எப்பொழுதும் இருந்துகொண்டே வருகிறது. இன்று போல், அடிக்கடி நல்ல பேச்சுக்களையே பேசும்படியான ஒருவாய்ப்பு நம் குருமகா சங்கிதானத்தின் திருவருளாலே என்றைக்கும் கிடைக்கும் என்று எண்ணுகிறேன். சென்ற ஆண்டுபோல் இந்த ஆண்டிலும் இந்தத் திருமந்திர மாநாட்டிலே கலந்து கொள்கிற ஒரு நல்லசங்தரப்பம் எனக்குக் கிடைத்திருப்பதை நான் உணருகிறேன். உண்மையிலேயே திருமந்திரத்தை உலகமறியச் செய்யும் நாள் வாராதா? அதற்கு நம்மாலானது ஏதேனும் ஒன்று செய்ய முடியாதா? என்று ஆண்டவைனை வேண்டிக்கொண்டிருந்தேன். ஆனால், ஒரு விளக்கமும் கண்டேனல்லேன். அந்த வேண்டுகோளின் பயன்தான்போலும் இங்கேவந்து உங்கள் முன்பு இப்போது நிற்கிறேன்.

திருவாவடுதுறை மன்னிமிகப் பெருமை வாய்ந்தது என்பதை நன்கு உணருகிறேன். மன்னுக்கும் ஒரு பெருமை உண்டு. விக்கிரமாதித்தனின் கதையிலே, ஒரு நிகழ்ச்சி. அவன் ஏற்று அரசாண்ட சிம்மாசனம் புதையுண்டு கிடக்கிறது; போஜன் அதனைத் திரும்பப்பெற விரும்புகிறேன்; அப்போது மன்னான் அதன் இருப்பிடத்தைக் காட்டிற்று. அதுபோல இத்திருவாவடுதுறை மன்னானவிளக்கத்தைக் கொடுக்கிறது.

விஞ்ஞானிகள் அனுவைப்பினாந்து, அதன்டள்ளே அற்புதங்களைக் காணகிறார்கள். இன்று சென்னைப் பல்கலைக்கழகத்து நூற்றுண்டு விழாவில் நம்முடைய நாட்டின் தலைசிறந்த விஞ்ஞானியாகிய ஸ்ரீ. வி. ராமன் அவர்கள் அனு அற்புதத்தைப்பற்றிப் பேசிக்கொண்டிருக்கலாம். ஆனால், அதே சமயத்தில் இந்தத் திருவாவடுதுறையின் மன்னை அவர் ஆராய்ச்சிசெய்து பார்த்தால், உலகை உய்விக்கின்ற அருள் மன்னைக்காணலாம். இம்மன்ன் பலதூற்றுண்டு களாக - ஆயிரம் ஆயிரம் ஆண்டுகளாக நான்தொடர்புடையதாய் விளங்கிவருகிறது. அதனாலேதான் என் போன்றவர்களும் இந்த மன்னிலே கால்வைத்த வடனே, இப்படியாவது பிதற்றுகிற ஒரு பேறு கிடைக்கிறது. திருமூலர் பல இடங்களை நோக்கிச்சென்றும், கடைசியாக இந்த மன்னில் கால் அடிவைத்த பிறகுதான், திருமந்திரம் பாடுகிற வாய்ப்பினைப்பெற்றார். தமிழிலே பாடுவதற்காகத்தான் ஆண்டவன் தன்னைப் படைத்ததான் என்று இங்கு அவருக்குத் தோன்றியிருக்கவேண்டும்.

இருபதாவது நூற்றுண்டிலே விஞ்ஞானம் என்னென்னவோ அற்புதங்களைச் செய்துவருகின்றது. காற்றில் பறக்கவும், உலகத்தைச் சுற்றிவரவும் மனிதன் கற்றுக்கொண்டான். ஆனால், அவன் மனம் ஓர் அமைதியைப் பெறவில்லை. இந்தநிலை மாறவேண்டுமானால், எல்லாவற்றிற்கும் உள்ளீடாக இருக்கின்ற ஒன்றினைத் தெளிந்து அதன்சார்பிலே வாழ மனிதன் கற்றுக்கொள்ள வேண்டும். தாய் குழந்தையைச் சுற்றித் சுற்றித் திரிகிறார். என? பால்

தன்னிடம் இருக்கிறது; அதைக் குழந்தை உண்டு வாழுவேண்டும் என்பதுதான் அத் தாயின் நோக்கம். ஆனால், குழந்தையோ சண்டித்தனம் பண்ணுகிறது. இங்குமங்கும் ஓடுகிறது. அதுபோலத்தான் இந்த உலகம் இன்று ஓடுகிறனிலை. பசியினால் ஓடுகிற குழந்தை, தன்னுடைய தாய்ப்பக்கம் திரும் பினால் பசி நிங்கும்; சண்டித்தவாம் செய்ய வேண்டியனிலை ஏற்படாது; தாயும் பேரின் பத்தைப் பெற்றுடியும். அந்த நிலையில் தான் இன்று மனிதன் தனக்கு உள்ளிருந்து உணர்த்திவருகிற, உலகப்பெரும் தாயாகிய ஆண்டவனைப் பார்க்கவும் அஞ்சி ஓடுகிறுன். எதைத்தர, ஆண்டவன் பின் வருகிறானாலும், அதைத் திரும்பிப் பார்த்துப் பெற்றுக்கொள்ள மறுத்து, வினைதிரிந்து அலைகின்றன. இந்தனிலை மாறுமேயானால், அனுகுண்டு அருள் குண்டாக மாறும். சண்டித்தனம் ஓழியத்தான் போலும், நம் குருமகாசங்நிதானம் திருமந்திரமாநாட்டை நடத்தி வருகின்றார்கள்.

திருமந்திரமானது தத்துவத்தையும் அனுபவத்தையும் மட்டும் சொல்லவில்லை. விஞ்ஞானமுறையிலே ஆத்மீக வாழ்வைக் காண உதவுகிறது. விஞ்ஞானிகள் இந்த நூலிலே ஈடுபடுவார்களானால், தங்கள் உள்ளளம் குளிர், தாங்கள் எதை எதை நாடுகின்றார்களோ அதற்கெல்லாம் வழி காண வாய்ப்பு உண்டு. அதனைப் பயன் படுத்துங்காலம் தொலைவில் இல்லை. ஆத்மீக முறைகளைப்பற்றி ஆராய்ச்சிசெய்ய மேல்நாட்டுப் பல்கலைக் கழகங்களைல்லாம் தொடங்கி வருகின்றன. அவைகள் இந்த நூலினை அறியக்கூடிய ஒரு வாய்ப்பினை நாம் செய்துதாவேண்டும்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்நிதானத்திற்கு ஒரு வேண்டுகோள். ஆண்டுக்கு ஒருமுறை எங்களைப் போன்றவர்களை வரவழைத்து பேசக் கட்டளையிடுவதோடு, திருமந்திரத்திலுள்ள ஏதாவது ஒரு குறிப்பிட்டபொருள் பற்றி எங்களால் இயன்றவரை தொடர்ந்து

சிந்திக்கின்ற வாய்ப்பினையும் பணித்தால், ஒவ்வொரு ஆண்டிலும் ஒவ்வொரு நூலை நல்ல முறையில் குருமகாசங்நிதானத்தின் திருவடிக்கமலங்களில் சமர்ப்பிக்கலாம்:

அறிஞர்கள்கூட்டம் இங்கே உருவாகிக் கொண்டு வருகின்றது. சிவஞானமுனிவர் விருத்தியரை, கணபதிபோன்ற பற்பல நல்ல வெளியிடுகளை இவ்வாதைத்தார் வெளியிட்டு உதவுகின்றனர். இத்தொண்டு போற்றற்குரியது.

திருமந்திரம், திருமுறையிலே ஒன்றுக்கைக்கப்பட்டிருக்கிறது. திருமூலர் ஒரு ஆண்டுக்கு ஒரு திருப்பாட்டாகப் பாடினார் என்று கூறப்படுகிறது. நாம் ஒரு நாளில் எவ்வளவோ பேசிக்கொண்டு போகிறோம். ஆனால், திருமூலரோ 365 நாட்களிலும் சிந்தித்து, அச்சிந்தனையின் சாரமாக ஒரு பாட்டை அருளிச்செய்திருக்கிறார். ஆகவே தான், இதை நாம் ஞானநூலாகக் கருத வேண்டும்.

இந்த ஆண்டில் பாயிரத்துக்கு ஒரு உரை எழுதி வெளியிட்டிருக்கின்றார்கள். இப்படிப் பேருரை எழுதி ஆண்டுதோறும் ஒன்றிரண்டு வெளியிடுவதைக் காட்டிலும் எல்லாவற்றிற்குமே மொத்தமான பேருரை விரைவிலே வந்துவிடாதா என்ற பேராசையால் துடிதுடிக்கிறேன். இப்போது இந்தத் திருமந்திரத்தை ஆராய்ச்சிசெய்வதற்காக, பலர் முற்பட்டிருக்கின்றனர். அண்ணுமலைப் பல்கலைக் கழகத்தாரும் இந்தத் தொண்டினை மேற்கொண்டுள்ளார்; ஆராய்ச்சி நடந்தேறி வருகிறது. இப்படி எங்கும் ஒரு விழிப்புணர்ச்சி ஏற்பட்டிருப்பதை இந்த நூற்றுண்டில் பார்க்கிறோம். இது ஒரு நல்ல காலமேதான். இன்னும் பல பெருமக்கள் பேச இருக்கின்றார்கள்; அவர்கள் பேசுவதையொட்டித்தான் நான் பேச வேண்டியிருக்கிறது. ஆகவே முடிவுரையில் ஏதாவது சொல்லலாம் என்று கருதி அமர்கின்றேன்.

## முடிவுரை :

பெரியோர்களே ! மிக அழகிய, எளிய கருத்துக்கள் நிறைந்த மூன்று சொற் பொழிவுகளை இன்று கேட்டோம். “அவா அறுத்தல்” என்ற பொருள்பற்றிப் பேசிய நண்பர் அறிஞர் திரு. ராஜமாணிக்கனார், இன்றைய இளைஞர் உலகுக்குப் பழும் பெருமைகளை ஆராய்ச்சி செய்வதற்குத் தகுந்த வாய்ப்பினை நாம் கோடுக்கவில்லை என்று தெரிவித்தார். அண்மையிலே சிவ போகசாரம் என்றும் பொருளைப்பற்றிய போட்டி, கல்லூரி இளைஞர்களிடை நடத்தும் பொறுப்பு எங்களது கல்லூரிக்குக் கிடைத்தது. இளைஞர்களைல்லாம் அதில் வெற்றிபெற மெய்ம்மறந்து தீவிரமாக ஈடுபட்டார்கள். கடைசியில் அவர்களுடைய முடிவுகளைப் பார்க்கும்போது இன்றைய இளைஞர்களும் பழும்பெருமைகளை மறந்து விடவில்லை; நம்மைக்காட்டி லூம் அதிக கவனம் செலுத்துகின்றார்கள் என்ற பிரமிப்பு ஏற்பட்டது. இப்போட்டியில் இந்து மாணவர்கள் மட்டுமல்லாமல், சிறித்துவ இல்லாமிய மாணவர்களும் கலந்துகொண்டார்கள். எல்லோரும் ஆராய்ந்து கண்ட முடிவினைப் பார்க்கும்போது எல்லா மதத் தின் முடிவைம் ஒன்றுக்கத்தான் இருந்தது.

இவைகளை எல்லாம் நன்குபார்க்கின்ற போது மாணவர்களை நாம் அனுகாதது தான் குறை என்பது எனக்குத் தெளிவாயிற்று. இளைஞர் உலகம் நன்கு பக்குவப் பட்டிருக்கிறது. தங்களுடைய சுயநலத்திற் காகப் பாடுபடாமல் குறிக்கோஞக்காக வாழுகிற, அதாவது ஒடும் பாம்பை மிதிக் கிற வீர உணர்ச்சி அவர்களுக்கு இருந்து வருகிறது. சமய உண்மைகளை அவர்களிடத்திலே நாம்பரப்புவோமானால், நண்பர் சொல்லுவதுபோலே இளைஞர்கள் காது கொடுத்துமட்டும் கேட்க மாட்டார்கள்; மனதும் உருகிக் கேட்பார்கள். அந்த வழியிலே அவர்களைச் செலுத்தினால் எதிர்கால உலகம் செம்மைப்படும் என்பதை இங்கே

அன்பர்கள் முன்னிலையிலும், நம் குருமகாசங்கிதானம் அவர்களின் திருவடிகளிலும் தெரிவித்துக்கொள்ள விரும்புகிறேன்.

அவா அறுத்தல் என்று சொன்ன வட்டனேயே இது மிகக் கஷ்டமான காரியமாயிற்றே என்று யாரும் அஞ்சவேண்டாம். அதனை எவ்வாறு அறுப்பது என்பதைப் பற்றிக் கடைசியாகப் பேசிய இரு சொற் பொழிவாளர்களும் கூறியின்னார்கள். மாம் பழுமான து இனிப்பாயிருக்கிறது. ஓரளவு சாப்பிட்டவுடன் அது உடலுக்கு ஒத்துக்கொள்கிறது. ஆனால், நம் நாவோ மேலும் மேலும் வேண்டுமென்று அவா உறுகின்றது. வேண்டும் என்று நா கேட்கிறதே என்ற அவாவுக்கு உட்பட்டால் அவாவில் உழல்பவர்களாக ஆகிஷ்டுகிறார்கள். அதி விருந்து மீள்வதற்கு ஜங்கதயும் அடக்கவேண்டும்; அடக்கினால் இறைவனைக்காணலாம் என்றதை எடுத்துக்காட்டினார்கள்.

ஓருவர் ஜங்து புலன்களையும் அடக்கவேண்டுமென்று, நீருக்குள்ளுழுக்கிக் கண்ணே மூடிக்கொண்டிருந்தாராம். சிறிது காலம் சென்றபிறகு நீருக்குள்ளேயே கண்ணேத் திறந்து பார்க்கும்போது, அங்குள்ள ஆண் பெண் மீன்கள் கொஞ்சிக் குலாவிக்கொண்டிருப்பதைக் கண்டு, தான் கருத்தறிந்து, ‘நாமும் ஏன் இப்படி பூமியில்வாழுக்கடாது’ என்று நீரிலிருந்து வெளியே வந்து, ஒரு மங்கையை மணந்து வாழுந்தாராம். ஆகையால், அவா அறுத்தல் என்று கூறிக்கொண்டு இப்படியெல்லாம் செய்து பயன் இல்லை. பெருவெள்ளத்தை அணைபோட்டு மடக்கி, சிறு சிறு வாய்க்கால்கள் வழியே தண்ணீர்விட்டு, நாட்டி லுள்ள நிலங்களில் பயிர் செழிக்கச் செய்வதுபோல் ஜம்புலன்களையும் அடக்கி, சிறுகச்சிறுக நம்முடைய கருத்தை இறைவனிடத்திலே செலுத்தி னால் அவனுடைய பேரின்பப் பேற்றை அடையாலும். இதுவே அவா அறுத்தவின் பொருளாகும். இறைவனிடத்திலே அருட்கண்களோடு பார்த்தால் அப்போதுதான்

இறைவனுடைய ஆனந்தப்பேறு நன்கு விளங்கும். அப்படி யில்லாமல் நெஞ்சில் ஏற்படுகின்ற வேட்கைக்கு இடம் கொடுத்தால் அவா நம்மைச் சூழ்ந்துகொள்ளும். ஆகவே, சிவபெருமான் பாத்தை அடைய ஆயிரம் அருட்கண்களோடு அன்புவடிவில் சிங்கித்து, ஜங்கதமுத்தைச்செபித்து வாழுந்தால் இறைவன் திருவடியை அடையலாம். அவ்வாறு அவா அறுத்தல் ஒருவகையில் கைங்கூடும்.

அடுத்து, 'ஓமுக்க நெறிகள்' என்பதைப்பற்றி நண்பர் திரு. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள் பேசினார்கள். ஓமுக்கங்தான் உண்மையிலேயே நமக்கு உயிராய் இருப்பது என்ற கற்பணியை ஏடுத்து விளக்கினார்கள். அது மிகவும் பாராட்டத் தக்கது. இதையே இராசமாணிக்கனாரும் வற்புறுத்தினார். மத்தைத்தப்பற்றிப் பேசிக் கொண்டே போகின்றவர்கள் அறநெறியை மறந்துவிடுகிறார்கள் என்றும் அவர் குறிப் பிட்டார். மதம் இன்று அறநெறியிலே விற்க வில்லை என்றும் கூறினார்கள். ஆனால், இவைகளையெல்லாம் அடைய, திருமந்திரத்திலே காட்டியிருக்கின்ற ஓமுக்கத்தைக் கடைப்பிடித்தால்தான் முடியும் என்பதேன் இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள் வற்புறுத்துகின்றார்கள். அப்படி அவர்கள் ஓமுக்கத்தை வற்புறுத்துகிற சொற்களிலே அறநெறி தோன்றுவதைக் காணலாம்.

வாய்மை என்றால் துறவறம் என்பது பொருள்ள. வாய்மை என்பது தூய்மை என்பதையும் அவாவின்மை என்பதையும் குறிக்கும். அந்த அவா இன்மை ஆகிய அழுககை நிக்கினால், அது முத்தியிலே கொண்டுபோய்விடும் என்பதே இங்குப் பொருள். இங்கே வாய்மை என்பது ஆத்ம சத்திக்குக் கொண்டுபோய், சிவத்தைக் காணுகிற காட்சிநிலையில்தான் கொல்லப் படுகிறது. சிவன் பலவித ஆனந்த வடிவிலே அனுபவிக்கப்படவேண்டியவன் என்றும் பொருள்பட, பலவேறு காட்சிகளால்

வருணிக்கப்படுகின்றன. அந்த அற்புதக் காட்சிகளைக் காணவேண்டுமென்று விரும்புகிறவர்கள் யாக்கை நிலையாமை, செல்வம் நிலையாமை, இளமை நிலையாமை போன்ற பல படிகளைக் கடந்து போனால், பின்னே சிவத்தை ஒரு அழகான உருவில் காண முடியும் என்ற முடிவுக்கு வந்துள்ளார்.

ஒரு முகமதியனிடத்தில் போய், சைவ உணவிலே சிவன் இருக்கிறான் என்று சொன்னால், அவன் ஒப்புக்கொள்வானு? உணவிலே போய் சைவமா? அல்லது சிவமா? என்றுதான் கேட்பான். ஆனால், நம்முடைய உணவிற்கும் சைவத்திற்கும் சிவத்திற்கும் நெருங்கிய தொடர்பு இருப்பதைக் காணலாம். தூய்மையான சைவ உணவை உட்கொள்ளுதலே சிவத்தை அடைவதற்கான முதற்படி என்று நமது மதத்திலே கூறப்படுகின்றது. இதற்குத் திருமந்திரத்திலே ஒரு பாடலும் இருக்கிறது. இதன் அடிப்படையாகக் கொல்லாமை என்ற தலைப்பு திருமந்திரத்திலே கொடுக்கப்பட்டிருப்பதையும் காணலாம். கொல்லாமை எனபதிலிருந்து ஆண்டவன் எங்கும் இருக்கின்றன என்பது புலப்படுகிறது. பழத்திலேயும் ஆண்டவன் இருக்கிறன. முட்டையிலேயும் சிவத்தைப் பார்க்கலாம். ஆண்டவன் எங்கும் எப்போதும் ஆனந்தக் கூத்துருவில் ஆடிக்கொண்டே இருக்கிற ஜென்பது கசிந்த உள்ளத்தோடு பார்ப்பவர்களுக்குத் தெரியும். எங்கு கசிவு இல்லையோ அங்குச் சைவம் பழுப்பதல்லை. கொல்லாமை என்பது நமது வயிற்றுக் காகத்தான் என்று பொருள் கொள்ளக் கூடாது. கொல்லாமை, புலால் மறுத்தல் என்பதிலிருந்து அன்பு முனைக்கின்றது. ஆண்டவனிடத்திலே அன்பு செலுத்துவுதற்கு முதற்படியாகக் கொல்லாமையைத் திருவள்ளுவரும் வற்புறுத்திக்கூறுவதைக் காணலாம்.

இரண்டாவதாக, துறவறத்தின் ரூலம் பரம்பொருளோக் காணமுடியும் என்பதும்

வலியுறுத்தப்படுகிறது. காரணம், காவியுடை அணிந்தால், அதன்மூலம் சற்று மனத்தூய்மை ஏற்படும் என்னும் பொருளாலுமே துறவறம் இரண்டாவதாகக் கூறப்படுகிறது. அவ்வடை அணிந்தால் ஓரளவு வேட்கையும் தணியும் என்றபொருளும் அதிலே அடங்கியிருக்கிறது. இவைகளையெல்லாம் சிவனை அடைதற்கு, சிறந்த ஒழுக்கமாகக் கொண்டிருந்தார்கள் என்று தெரியவருகிறது.

இப்படியெல்லாம் திருமூலர் பலபடிகளைச்சொல்லிக்கொண்டுவந்து கடைசியில் அன்புதான் கடவுள் என்று முடிக்கிறார். “Love is God” அன்பு என்பதுதான் கடவுள் என்று முடித்தவர்கள் யாருமில்லை. அன்பை எழுவாயாக எந்த மதமும் வைத்துச் சொல்லவில்லை. ஆனால், நம்முடைய சைவமதமோ அன்புள்ளாந்தான் ஆண்டவன் என்பதைப்புலப்படுத்தும் முகத்தான் “அன்பே சிவம்” என்ற இரண்டு சொற்களினால் அழகாகச் சொல்வதைக் காணலாம். இவ்வாறு ஒழுக்க நிலைகள் மூலம் சிவனை அடையலாம்; ஒழுங்காக யோகங்கள் செய்தால் சிவனை அடையலாம் என்று கூறப்படுகிறது.

அடுத்து, அன்பர் வரதாஜன் அவர்கள், அடியார் பெருமையைப்பற்றி, பலபல சிக்கலான கேள்விகளையெல்லாம் கேட்டு நாமெல்லாம் வியக்கும்படிப்பேசியது கண்டு நான் பெருமகிழ்ச்சியடைகிறேன். அடியார் என்பதற்குப் பல பொருள்கள் சொன்னார். அடியார் - அடிக்காதவர். அடி - திருவடி, என்ற இரு பொருள்களைத்தவிர பாக்கியுள்ள எல்லாப் பொருள்களையும் திருமுறைகளிலிருந்தெல்லாம் மேற்கோள் காட்டி விளக்கியது போற்றுதற்குரியது.

‘அவனன்றி ஓரனுவும் அசையாது, என்று நமது இந்துமதசாத்திரம் கூறுகிறது. அமைதி வேண்டும் என்று இல்லாமிய மதம் வற்புறுத்துகின்றது. ஆனால்,

கிறித்துவமதமோ பேரசனங்களும் அவன்தினமும் ஆண்டவனை நோக்கி ‘எனக்குத் தினமும் சாப்பிடுதற்குவேண்டிய ரோட்டி அதாவது ஆகாரம் கொடு என்று கேட்பதை வற்புறுத்துகின்றது. இது எதைக் குறிப்பிடுகிறது என்பதைப் பார்க்கின்ற போது, அரசனுக்கு அரசனுயிருந்தாலும் - அரசனுடைய மாளிகையிலே வேண்டிய அளவு ஆகாரம் இருந்தாலும், அவன் மாளிகையிலுள்ள அத்தனையும் ஆண்டவனுடையதே; அவனிடத்திலிருந்துதான் நாம் பெற்றுக்கொள்ளவேண்டும் என்பதை உணரும்படியாக இருக்கின்றது. ஆகவே தனக்கு என்று ஒரு பொருளும் இல்லை என்ற முடிவான நிலையே அடியார் பெருமை ஆகும் என்பதனை அன்பர் வரதாஜன் அவர்கள் அழகாக எடுத்துக் கூறினார். இப்படிப்பட்ட அடியார் ஒருவர் இருப்பாரானால், உலகமெங்கும் மழை பெய்யும்; அதனால் உலகம் நன்றாக வாழும். என்ற கருத்தினையும் அவர் கூறினார்.

உலகத்திலே இருக்கின்ற உயிர்களுக்கெல்லாம் அவரவர்களுடைய உடலே ஒரு சிவலிங்கமாக இருக்கிறது என்ற பெரிய உண்மையையும் எடுத்துச் சொன்னார். சைவர்களுக்கு மட்டுமேதான் இந்த நியதி என்று இல்லாமல், வைணவர்களாயிருந்தாலும், கிறித்தவர்களாக இருந்தாலும், முகமதியர்களாக இருந்தாலும் எல்லோருடைய யாக்கையும் சிவலிங்கமாகவே திருமூலர் கருதி, மனி தவழிவத்திலே இருக்கும் அணைவருக்கும் தொண்டு செய்வது சிவபூசை என்பதை விளக்குகிறார். மகாத்மா காந்தியிடகளும், தரித்திராநாராயணர்களுக்குத் தொண்டு செய்யவேண்டும் என்று வற்புறுத்திவந்தார். மக்களுக்குச்செய்வது சிவத்தொண்டாகும் என்பதையே திருமந்திரக்காரர் மிக அழகாக வற்புறுத்தி பிருக்கிறார் என்று சொல்ல வேண்டும். ஆயிரம் கோயில்கள் கட்டினால் ஏற்படக் கூடிய பலனைக்காட்டிலும், திருவடிஞானம் உடைய ஒரு அடியவருக்கு ஒரு பகல்

உணவு அளிப்பது மிக மிக உயர்வானது என்பதையும் திருமந்திரத்தில் காணகின் ரேம். திருவடிஞானம் வந்தவர்களுக்கு ஒருபிடி சொறு அளிப்பதால் ஏற்படுகிற பலன் பெரிது; கோடி அசுவமேத யாகத் திற்கு உதவி அதனால் வருகிற பலன்கூட இதற்கு நிகராகாது. திருவடிஞானத்தைப் பெற்ற ஒரு அடியாருக்கு ஒருபகல் உணவு அளித்தால் பெரிய பலன் கிடைக்கிறது என்று சொன்னால், அடியார் என்ற பதத் தின் பெருமையைத்தெரிந்துகொள்ளலாம்.

ஆண்டவன் அடியார்கள் மூலமேதான் நாட்டை உய்விக்கவேண்டுமென்று கருதி வருவதை என்று நாம் சொல்லலாம். அதன்படி அரசர்கள் மூலமாக, சிவபோதையானமுள்ள அடியார்களைப் போற்றிப் பேணி அவர்கள் மூலம் நாட்டை உய்விக்குப்படிச் செய்தார் என்றும் கூறலாம். அப்பேர்ப்பட்ட அடியார்கள் நாட்டிலே தோன்றவில்லையானால், இன்று சைவமே நாட்டில் இல்லாமலிருங் திருக்கும். அவர்கள் கொடுத்த பிச்சையே இது. நம் தமிழ்த்தாத்தா திரு. உ. வே. சாமிநாதம்யர் அவர்கள் இந்த நாட்டிலே தோன்றுவிடில் இன்று பத்துப்பாட்டும் சங்கநூல்களும் கிடைத்திருக்குமா? இந்த மாதிரி பல அடியார்கள் நமது நாட்டிலே தோன்றி, அருப்பாடுபட்டு, அவ்வப்போது

சைவத்தையும் தமிழையும் காத்துவங் திருக்கிறார்கள். இந்த நாட்டிலே சைவம் இருக்கிறது என்றால், அது அடியார்களின் பெருமையினால்தான் என்பது நன்கு புலனு கிறது. அவர்கள் அன்று இல்லையானால், சைவம், சிவம் என்ற பெயரே இல்லாமல் அழிக்கொழிந்திருக்கும்.

நம்மையெல்லாம் உய்விப்பதற்காகவே ஆண்டவன் அடியார்களைத் தோற்று வித்து, குருவடிவில் அடியார்களைவத்து அதன்வழியிலே நின்று, சிவனை அடையும் பெருமையை நாட்டிற்கு எடுத்துத் தங் திருக்கின்றுன். அத்தகைய பரம்பரையிலே வந்த நமது குருமகாசநாதானம் அவர்களும், அதேவழியைப் பின்பற்றி, சைவத் தின் பெருமையையும், தமிழின் பெருமையையும், திருமந்திரத்தின் உயர்வையும் தமிழ்நாடு அறிந்துகொள்ளுகிறவைகையில் ஆண்டுகள் தோறும் சைவப்பெருமக்களை ஒன்றுசேர்த்து, இந்த விழாவின்மூலம் சைவத்தையும் சிவத்தையும் தமிழையும் நினைவுபடுத்திக்கொள்வதற்குரிய சந்தர்ப்பத்தை ஏற்படுத்திக்கொடுக்கின்றமைக்கு, சைவ உலகம் என்றும் கடமைப்பட்டிருக்கிறது என்பதைக் கூறிக்கொண்டு என்னுடைய உரையை இத்துடன் முடித்துக் கொள்கின்றேன்.

உறுதுணை நந்தியை உம்பர் பிரானைப்  
பெறுதுணை செய்து பிறப்பறுத் துய்மின்  
செறிதுணை செய்து சிவனடி சிந்தித்து  
உறுதுணை யாயங்கி யாகிநின் ருனே.

—திருமூலர்.

அவாஅறுத்தல்'

டாக்டர் திரு. M. இராசமாணிக்கனூர் அவர்கள், M. A. L. T., M. O. L., Ph. D.  
தமிழ்ப்பேராசிரியர், தியாகராஜர்கல்லூரி, மதுரை.

ஸ்ரீ - ல - ஸ்ரீ குருமகாசங்நிதானத்தின் திருவடிகளுக்கும், இணையற்ற அவைத் தலைவர் அவர்களுக்கும், ஏனைய அடியார் பெருமக்களுக்கும் அடியேனுடைய மிகத் தாழ்ந்த வணக்கம்.

திருமந்திரமாநாடு மிகச் சிறந்தமுறையிலே இங்கு நடைபெற்று வருகிறது என்பதை இங்குவராத தமிழன்பர்கள் பலரும் நன்றாக அறிவர். எங்கள் பீடுமிக்க சைவப் பெருமக்கள் இம்மாநாடு நடைபெறுவதைப் பற்றி மிக மிகப் பாராட்டிப் பேசி வந்திருக்கின்றார்கள். நம்முடைய மகாசங்நிதானம் அவர்கள், அருட்செங்கோல் செலுத்தத் தொடங்கியது முதல், தமிழகத்திலே சைவம் நல்ல முறையிலே - மிகவேகமாகப் பரவ வேண்டுமென்ற முறையிலே காரியங்கள் செய்கிறார்கள் என்பதை நாம் அறிகிறோம்.

ஆறு ஆண்டுகளுக்குமுன்னர் நம்நாடு இருந்த நிலைமை வேறு; இன்று இருக்கின்ற நிலைமை வேறு. கல்லூரி இளைஞர்களிடத்திலேயும், பலதுறை அலுவல்களை மேற்கொண்டிருக்கின்ற இளைஞர்களிடத்திலேயும் இன்று சமய உணர்ச்சியானது தோன்றிவருகிறது. ஒரு கல்லூரிப் பேராசிரியர் என்ற முறையிலும், தமிழகத்தில் பலகல்லூரிகளுக்கும் சென்று பேசி வருகின்றவன் என்ற முறையிலும், நூற்றுக்கணக்கான உயர்களிலே பள்ளிகளில் பேசி வருகின்றவன் என்ற முறையிலும் நான்காணுகின்ற ஒரு காட்சி இளைஞர்களிடத்திலே சைவம் நன்றாகப் பதிந்து வருகிறது என்பது. அதுவும் அறிவோடு பொருந்தி ஓரளவு நன்றாக வளர்ச்சி பெறுகின்றது. இந்த வளர்ச்சிக்குக் காரணம் இத்தகைய பலமாநாடுகளும், மாநாடுகளில் வெளியிடப்படும் நூல்களும், தலைவர் அவர்களைப்

போன்ற பேரினர்களுடைய இனிமையான முறையில் தொன்றுகின்ற சைவவிளங்கங்களும் ஆகும். இத்தகைய ஒரு திருத்தொண்டைத் தொடங்கி வைத்து, நாட்டிலே இருக்கின்ற நல்லறிஞர் பலரையும் வரவழைத்து, அவர்களைப் பேசவைக்கிற சிறப்பு குருமகாசங்நிதானம் அவர்களுக்கே உரியதாகும்.

திருமந்திரம் சைவசமய ஓளிவிளங்காக இருக்கிறது. அந்த ஓளிவிளக்கு தொன்றுவதற்கு அடிப்படையாக இருப்பது பல்லாயிரம் ஆண்டுகளாக இந்த நாட்டிலே விளங்கி வந்த சைவசமயம். சைவ சமயம் உலகத்திலேயே பழையசமயங்களில் ஒன்று என்று, நான் சொல்லவில்லை; கிறித்து மதத்தைச்சேர்ந்த நடுவிலை வாய்ந்த சிறந்த ஆராய்ச்சி அறிஞர்கள் ஒப்புக்கொண்டிருக்கிறார்கள். உலகத்தின் பலபாகங்களிலே காணப்படும் பொருள்களை அவர்கள் ஆராயும்போது, எல்லா இடங்களிலும் பூமியைத் தோண்டிப் பார்க்கும்போது சிவவிங்கத்தைக் காண்கிறார்கள். மத்தியதரைக்கடல், மால்டா தீவு, எகிப்து போன்ற பல்லாயிரக்கணக்கான மைல்களுக்கு அப்பாலுள்ள இடங்களிலும் சிவவிங்கத்தைப் பூமியிலிருந்து அகழ்ந்தெடுத்திருக்கின்றார்கள். இன்று ஈராக் மூல்லிம்வாழுமிடமாக இருக்கிறது. அங்கே இன்று சைவர்கள் இல்லை. ஆனால், அவர்களைத் தாங்குகின்ற நிலத்திற்கு அடியிலே சிவவிங்கம் இருக்கிறது. ஆகவே, பல்லாயிரம் ஆண்டுகளுக்குமுன் தமிழ்நாடுகளிக்கும் பரவியிருந்த காலத்திலே அவர்களுடைய சின்னங்களாகப் பல சிவவிங்கங்கள் கிடைத்திருக்கின்றன. இதை எல்லாம் பார்க்கும்போது மேல்நாட்டு அறிஞர்கள் வியப்பு அடைகிறார்கள். உகலத்தில் மிகப்பெரிய சமயமாகச் சைவசமயம்

இருந்தது; இன்றும் இருந்து வருகிறது. தோன்றிய காலம்முதல் வழக்கத்தில் இருப்பது சைவசமயதான் என்று மேல்நாட்டார் எழுதிவருகிறார்கள். இலோகுர்கள் இப்பொழுது படிக்கிறார்கள்; படிக்கும்போது இவ்வளவு பழமைவாய்ந்த சமயத்தைச் சார்ந்தவர்களாக நாம் இருக்கிறோம் என்ற உணர்ச்சி ஏற்பட்டு, அந்தச் சமயத்தின் உண்மையை அறியவேண்டும் என்கிற ஆர்வம் நம் இலோகுர்களுக்கு ஏற்படுகிறது. அதனாலே இலோகுர்கள் எதிர்காலத்திலே சைவசமயத்தை நல்லமுறையிலே வளர்க்க முன்வருவார்கள் என்கிற நம்பிக்கையும் இருக்கிறது.

இந்தியாவின் பலபாகங்களிலே பூமியை அகழ்ந்து பார்க்கும்போது வட இந்தியாவிலே சிந்துநதி பாய்கின்ற இடத்தைச் சார்ந்திருக்கிற மொகஞ்சதாரோ, அரப்பா ஆகிய இடங்களில் ஆங்காங்கே சிவவிந்கங்கள் கிடைப்பதாக இந்திய ஆராய்ச்சியாளர்கள் கண்டுபிடித்து, தோண்டி எடுத்திருக்கின்றார்கள். அவற்றை எல்லாம் வைத்து, நம் நாட்டுமக்களும் சைவசமயத்தினுடைய பழமையை எண்ணிப் பெருமை அடைகின்றார்கள். நம்முடைய நூல்களை எடுத்துக்கொண்டாலும், சமய நூல்களில் மட்டுமல்லாமல் இலக்கிய நூல்களிலும் சைவசமயம் உயர்ந்த சமயமாக இருந்து வருவதை நாம் அறிவோம்.

சிலப்பதிகாரர், மணிமேகலை போன்ற பழைய காவியங்களிலுங்கூட, சிவபெருமானுடைய கோயில்தான் முதலிலே வைத்துப் பேசப்படுகின்றது. சொன்னவர்கள் சைவர்களால்ல; சமணர்களும், பெளத்தார்களும் இம்மாதிரி பேசியிருக்கின்றார்கள். சிவனுடைய தன்மையைச் சங்ககாலத்திலிருந்து பார்க்கிறோம். மிகப் பழைய காலம் முதல் தொன்றுதொட்டே வளர்ச்சி குன்றுமல்ல, ஒழுங்காக வளர்ந்துகொண்டுவருகின்ற சிறந்த சமயம் சைவம் என்பது சங்க நூல்களிலிருந்து தெரிகிறது.

உலகத்தின் பலபாகங்களில் கிடைத்த சிவவிந்கத்தை எல்லாம் ஆராய்ச்சிசெய்து பார்த்தபோது, இந்தியாவில் சில இடங்களில் கிடைத்த சிவவிந்கங்கள் இரண்டாயிரம் ஆண்டுக்கு முற்பட்டதாக இருக்க வேண்டுமென்று கணக்கிட்டிருக்கிறார்கள். திருப்பதியை அடுத்த ஒரு இடத்திலே கிடைத்த சிவவிந்கமானது மிகப் பழமையானது என்று கணக்கிட்டு அதை லக்னே மியூஸியத்தில் வைத்திருக்கிறார்கள். இப்படி ஒவ்வொரு துறையிலும் எடுத்துக் கொண்டு பார்ப்போமானால், சைவ சமயம் மிகப் பழமையானதும், போற்றத்தக்கதுமான சமயம் என்று தெரியும்.

சமயவளர்ச்சி உண்டானபிறகு சமய நூல்கள் தோன்றுவது இயல்பு. அம்மாதிரி தோன்றிய தமிழ்நூல்கள், சங்ககாலத்தில் இருந்து, பிற்காலத்தில் அழிந்துவிட்டன. இன்று இருக்கக்கூடிய சமய நூல்களில் காலத்தால் முற்பட்டதாகக் கருதப்படுவது திருமந்திரந்தான். தேவார ஆசிரியருக்கும் முற்பட்டவர் திருமூலர் என்று ஆராய்ச்சியாளர்கள் முடிவெட்டு வந்திருக்கிறார்கள். திருமந்திரத்திலே இருக்கும் உண்மைகளையும், அதிலே கையாளப்பட்ட தொடர்களையும், பிற்காலத்தில் தேவாரம் முதலிய நூல்களிலும் சித்தாந்தநூல்களிலும் நாம்காணலாம்.

திருமந்திரம் மக்களுக்குப் புரியாத முறையில் சைவசமய உண்மைகளை எடுத்துச் சொல்லவில்லை. சைவன் எவ்வாறு வாழவேண்டும் என்பதற்கான அடிப்படைகளை மிக நன்றாக ஒன்பது தந்திரத்திலே சொல்லியிருக்கிறார் திருமூலர். பல மந்திரங்கள் நமக்குப்புரியாமல் இருக்கலாம்; சில புரியலாம். ஆனால், சைவன் வாழவேண்டிய நேரி எது? எந்த முறையைப் பின்பற்றி வாழவேண்டும்? என்று மிக அழகாக நீதி நூல்களில் குறிப்பிட்டிருக்கும் உண்மைகள் பலவற்றைத் திருமந்திரத்திலே காணலாம். சைவநன்மக்கள் எவ்வாறு வாழவேண்டும்?

நேர்மையான வாழ்க்கை எவ்வாறு இருக்க வேண்டும்? என்று பெரியோர்கள் வரையறுத்துச் சொன்ன முறைகளையெல்லாம் திருமந்திரத்திலே காணலாம். சைவன் என்றால், கோயிலுக்கு மாத்திரம் போகின்றவன் என்று சொல்லமுடியாது என்றும், மனிதப் பண்போடு வாழ்கின்றவன் கோயிலுக்குச் செல்லாமலிருந்தாலும் அவன் சைவனுக்கக் கருதப்படுவான் என்றும் கூறப் பட்டிருக்கிறது.

மனிதனுக்கு மிகவும் முக்கியமானது ஒழுக்கநெறியே. இந்த ஒழுக்கநெறிகளைத் திருமந்திரம் நன்றாக விளக்குகிறது. திருக்குறளைப் போலவே திருமந்திரத்திலும் புறங்களுமை, பொய் பேசாமை போன்ற பல ஒழுக்கநெறிகளெல்லாம் ஆங்காங்கே சொல்லப்பட்டிருப்பதை நாம் காணலாம். சைவன் என்று சொன்னால் திருநிறு பூசதல், கோயிலுக்குப் போதல் என்ற இரண்டொரு விதிகள் ஒரு காலத்தில் இருந்தது. அதனால், பிற்காலத்தில் சிறிது ஒழுக்க நெறி சிதறியது. அந்த ஒழுக்கத்தைக்கூட வற்புறுத்துகிறது திருமந்திரம். அந்த ஒழுக்க நெறிதான் மனிதனுக்கு மிகமுக்கியமானது. அதைப் பின்பற்றிச் சென்றால், இறைவனுடைய அருளை எளிதில் பெற முடியும் என்பதைக் காட்டுகிறது. இப்பொழுது எனக்குக் கொடுத்துள்ள பொருளாகிய “அவா அறுத்தல்” என்பதைப் பற்றிச்சொல்கிறேன்.

எனக்கு ஜம்பது ஆண்டுகளாகிறது. முப்பது ஆண்டுகளாகத் தமிழாசிரியனாக இருந்திருக்கிறேன். சில உயர்ந்த தாழ்ந்த இடங்களிலெல்லாம் பழகியிருக்கின்றேன். என்ன இதுவரையில் அனுபவித்தோம்? என்ன கண்டுவிட்டோம்? என்றெல்லாம் நினைக்கின்றபோது, ஜம்பது வயதுக்கு மேற்பட்ட காரணத்தினாலோ அல்லது வேறு எக்காரணத்தினாலோ இந்த உடம்பானது நிலையாதது என்பது நன்கு புலப்படுகிறது. அனுபவம் வளர வளர, வயது

அதிகமாக ஆக, நன்றாகப் புலப்படுகிறது. ஆசை என்பது எங்கே இருக்கிறது என்று பார்த்தால், நாம் விரும்புகின்ற பொருள்களிடத்தில் இருக்கின்றது என்பது புலனுகிறது. குழந்தை வளர்ந்தவுடன் படிக்க வேண்டுமென்று தோன்றுகிறது. பி. ஏ. படித்து, பின் உத்தியோகத்திற்கும் போக வேண்டும் என்று அடுத்து நாம் என்னுடையோரும் படிப்புக்கு ஏற்ற உத்தியோகமல்ல இது; இன்னும் சிறந்த உத்தியோகத் திற்குப் முயற்சிக்கவேண்டும் என்ற அவா மேலும் மேலும் ஏற்பட்டுக்கொண்டே வருகிறது. பிறகு, இப்பொழுதுதானே உத்தியோகத்திற்கு வந்திருக்கிறோம்? வயது 22 தானே ஆகிறது? நாம் ஒரு நல்ல அழகிய நங்கையை மணங்குதொள்ள வேண்டாமா? மணங்குது பின் இல்லறத்தை நடத்தவேண்டாமா? என்ற அந்த அவாவுக்கு மனம் இழுத்துச் செல்லப்படுகிறது. அதோடு அவா நின்றுவிட்டதா என்று பார்த்தால், இல்லை. மேலும், இப்பொழுதுதானே திருமணம் ஆயிற்று; குழந்தை இல்லையே என்ற அவா ஏற்படுகிறது. ஐந்தாண்டுகள் ஆகின்றன; பத்து ஆண்டுகளாகின்றன; குழந்தை இல்லை. வர வர மகன் இளைக்கிறன். அவன் மனைவியும் இளைக்கின்றன. இன்னும் அவா அருந்தபாடில்லை. கடைசியாக அவாவானது குழந்தை பிறக்க வேண்டும் என்ற நிலையிலே கொண்டுபோய் விடுகிறது. குழந்தை பிறக்கிறது; நன்றாக வளர்கிறது.

வீட்டிலே ஒரு கொட்டகை இருக்கிறது. குழந்தை அதிலே சென்று விளையாடிக்கொண்டிருக்கிறேன். கொட்டகை தீப்பிடித்துக் கொண்டது. விஷயம் தெரிந்தவுடன் தகப்பன் விழுந்தடித்துக்கொண்டு ஓடுகிறேன். ஆனால், தீயோ அளவுக்குமேல் போய்விட்டது. அப்பொழுது அங்குள்ள ஒருவராவது அந்தக்குழந்தையைத் தூக்க முன்செல்லவில்லை. அப்போது அந்தக்குழந்தைமீது இருந்த அவாவின் நிலையானது அறுபட்டு, தனது அளவிலே

வந்துவிட்டது. இந்த அவா அறுத்தல் திருமந்திரத்திலே அழகாகச் சொல்லப் பட்டிருக்கிறது.

ஆசை அறுமின்கள் ஆசை அறுமின்கள் சுசனே பாயினும் ஆசை அறுமின்கள் ஆசை பட்ப்பட ஆய்வருந் துங்பங்கள் ஆசை விடவிட ஆனந்த மாமே.

சுசனே பாயினும் ஆசையை அறுக்க வேண்டும் என்ற கருத்துப்பட அவா அறுத்தலைத் தனிப் பகுதியாக வைத்து, பத்துப்பாக்கள் பாடியிருக்கிறார் திருமலர். இதனை நன்கு சிந்திக்கவேண்டும். படிக் கின்றதோடு நின்றுவிடக்கூடாது; சொற் பொழிவு கேட்பதோடுமட்டும் நின்றுவிடக் கூடாது; பேசுவதோடுமட்டும் நின்றுவிடக் கூடாது. நாம் கூடுமானவரையில் இடம் பொருள் ஏவல்கள் அறிந்து, பெரியோர் களுடைய அறிவுரைகளைக் கேட்பதோடு, நல்லுரைகளை விடாப்பிடியாக உருவாக்கிப் பயிற்சிசெய்தால் உண்மையாகவே அவா அறுத்து, சிவத்தைக்காணுகின்ற இறுதி யான நிலை ஏற்படும்.

சைவ சமயத்தை வளர்க்க நாயன்மார்கள் என்ன பாடுபட்டார்கள்? இக்காலம் போல் போக்குவரத்து வசதி இல்லாத அந்தக் காலத்தில் அதாவது 7வது நூற்றுண்டில் திருநாவுக்கரசர் - கிழவர் - 30க்கு மேற்பட்ட சிவ ஸ்தலங்களுக்குக் கால்நடையாகவே சென்று, பதிகத்தைப்பாடி, ஊர்மக்களைத்திரட்டி, சைவ சமய உண்மையை எடுத்துச் சொல்லி வளர்க்க என்ன பாடுபட்டிருப்பார்கள்? ஒவ்வொரு நாயன்மாரும் எவ்வளவு கஷ்டப்பட்டு நம் சைவத்தைப் பரப்பினார்கள் என்று எண்ணிப்பார்த்தால் தான் இந்த சைவம் இந்த நாட்டில் நிலைக்க வேண்டும்; வாழுவேண்டிய ஒருசமயத்தைப் பின்பற்ற வேண்டியது நம்முடைய கடமை என்ற உணர்ச்சி உண்டாகும். அதோடு கூட, சைவசமய உண்மைகளை மக்களுக்கு எடுத்துச் சொல்லி, வாழ்க்கை கெறிகளை நினைப்பட்டி, மக்களையும் நல்வழிப்படுத்த

வேண்டும். கதை சொல்லிவிட்டுப் போய் விட்டால் சமுதாயம் உருப்படாது. கொள்கைகளை மனிதன் எவ்வெவ்வாறு கைக் கொள்ளலாம் என்பதைத் திருமந்திரம் படிப்படியாக வழிகாட்டுகிறது. அந்த நெறி களைப் பின்பற்றினால் சைவனுடைய பண்பிலே வாழ்ந்தால், சைவம் இந்த நாட்டிலே நல்லமூறையிலே வளரும். குறைவற்ற நிலையிலே சமுதாயத்தை வளர்க்கவேண்டியது ஒவ்வொரு சைவனுடைய கடமையுமாகும். பல ஆயிரம் ஆண்டுகள் பேணி வளர்க்கப் பட்ட சைவசமயம் நம் நாட்டிலே என்றும் நிலைபெற்றிருக்கும்.

ஓழுக்கநெறிகளையோ, இறைவனுடைய தத்துவங்களையோ பெரியவர்களுக்கு நாம் அவ்வளவாகச் சொல்லவேண்டிய அவசியம் இல்லை. ஆனால், இளைஞர்களுக்கு மட்டும் வற்புறுத்திச் சொல்லவேண்டிய கடமை இருக்கிறது. ஆண்டவன் இருக்கிகிறார்கள்; எங்கும் பரந்துள்ள பரம்பொருள் ஒன்று இருக்கிறது; உலகத்தை இயக்கும் பேராற்றல் அந்தப் பரம்பொருளுக்கு இருக்கிறது என்பதை இளைஞர்களுக்கு நன்றாக வற்புறுத்தவேண்டும். எத்தகைய கேள்வி கேட்டாலும், பதில் சொல்லி இறைவனை உணரவைத்தால், எதிர்காலத்திலே நம் முடைய சமுதாயம் தாழ்வருது. இந்த அடிப்படையை நாம் மனத்தில்கொண்டு, இளைஞர் உலகத்தையும் நாம் மனத்தில் வைத்துக்கொள்ள வேண்டும். இளைஞர்களுடைய உள்ளம் நன்கு பண்படுவேண்டும். இளைஞர்கள் சமயத்தைப்பற்றி நினைக்க நாம் பாடுபடவேண்டும். இளைஞர்களுடைய உள்ளத்தில் கடவுள் உணர்ச்சியைப் படிப்படியாக வளர்த்து, சைவசமயச் சிறப்பை அவர்களுக்கு எடுத்துச் சொல்லவேண்டும். திருமந்திரத்தில் அவர்கள் பின்பற்றக் கூடிய நெறிகள் இன்னுது என்று எடுத்து அழகாகச் சொல்லவேண்டும். அப்போது தான் இப்பொழுது வாழ்கின்ற சைவம் நல்ல நிலையிலே வாழ வசதி இருக்கும். அத்தகைய முறையிலே நம்முடைய தலைவர்

அவர்கள் தெரிவித்ததுபோல், விளக்க மானமுறையிலே திருமந்திரநூல்கள் பல படிப்படியாக வெளிவரவேண்டும். அவற் றேடு கல்லூரி இளைஞர்கள் படிக்கத் தக்க முறையிலே சிறு சிறு வாக்கியங்களில் வெளியிட்டால், திருமந்திரத்தில் உள்ள உண்மைகள் கல்லூரிமாணவர்கள் மனத் தில் நன்கு பதிய உதவும்.

ஐம்பது வயதுக்கு மேற்பட்டவர்களுடைய மனம் பக்குவப்படுவதினால்மட்டும் சைவத்தை வளர்த்துவிட முடியாது. எதிர்காலத்திலே இந்த நாடு வாழுவேண்டும்; இந்த சமுதாயம் வாழுவேண்டும்; இந்த சைவம் வாழுவேண்டும்; கோயில்கள் எல்லாம் வாழுவேண்டும் என்றால், இளைஞர்களுடைய உள்ளத்தை நாம் பக்குவப்படுத்தவேண்டும்; அதற்குரிய நூல்களைத் தயார்செய்யவேண்டும். நம் கல்லூரிகளில் எல்லாம் பிற சமயங்களைப்பற்றி ஆராய்ச்சி செய்து படிப்பதை நினைத்துப் பார்க்கும் போது, நம்முடைய சைவசமயமும் அதோடு ஆராய்ச்சி செய்யப்பட வேண்டுமானால்,

எளிய நூல்களை அச்சிட்டு நல்ல முறையிலே வழங்கினால், உண்மையிலே மக்களுடைய உள்ளம் பண்படும். இத்துறையில் நம் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள் கருணைக்கார்ந்து ஆண்டுதோறும், அதற்கிடையேயும் பல வெளியிடுகளை வெளியிட்டு உதவுவது சைவசமய வளர்ச்சிக்குப் பேருதவியாக இருந்துவருகிறது. சென்ற பதிப்புக்களையெல்லாம் பார்த்து, அடியேனுக்குத் தொன்றிய சில கருத்துக்களைக் குருமகாசங்கிதானம் அவர்களிடத்தில் விண்ணப் பித்துக் கொள்கின்றேன். அதாவது நாட்டிலே இளைஞர்களுடைய உள்ளம் நன்றாக வளரவேண்டும்; அதுதான் எதிர்காலத்திலே நட்முடைய நாட்டுச்செல்வம். எதிர்காலச் சைவம் அங்கேதான் இருக்கிறது. அதை நாம் கருத்திற்கொண்டு, வளர்க்கப்பாடுபடுவோமாக. இச்சந்தரப்பத்தில் அடியேன் பேசும்படியான வாய்ப்பை அளித்த குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு என்னுடைய வணக்கத்தைத் தெரிவித்துக் கொண்டு, என்னுடைய பேச்சை முடித்துக் கொள்கின்றேன்.

உய்ந்தனம் என்பீர் உறுபொருள் காண்கிலீர்  
கந்த மலரில் கலக்கின்ற நந்தியைச்  
சிந்தையில் வைத்துத் தெளிவுறச் சேர்த்திட்டான்  
முந்தைப் பிறவிக்கு மூலவித் தாமே.

—திருமூஸ்.

‘ஒழுக்கநெறிகள்’

பண்டித - வித்துவான்,

திரு. L. P. KR. இராமநாதன் செட்டியார் அவர்கள்,

பேராசிரியர் - தமிழ்த்துறைத்தலைவர், அண்ணுமலைப்பல்கலைக்கழகம்.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர் கருக்கும், தலைவர் அவர்களுக்கும், அடியார் பெருமக்கருக்கும், அவையில் குழும யிருக்கும் அறிஞர்பெருமக்கருக்கும் என்னுடைய மனமார்ந்த வணக்கம்.

தமிழ்நூல்களில், பழையான முதல் ஞானநூல் திருமந்திரம் என்பதை எனக்கு முன்பு பேசிய அறிஞர்கள் கூறினார்கள். திருமந்திரம் பன்னிரு திருமுறைகளிலே பிற்பட்டு, பத்தாவது திருமுறையாக வைக்கப்பட்டிருப்பினும், அது காலத்தால் மற்பட்டது என்று தலைவர் அவர்கள் கூறினார்கள். திருமந்திரத்திற்கு உள்ள மற்றொரு சிறப்பு - வேறொன்றுக்கும் இல்லாத ஒரு அமைப்பு, ‘தந்திரம்’ என்ற உட்பிரிவைக் கொண்டிருப்பது. இலம்பகம் என்ற பிரிவைகளின் தாமணிக்குச் சிறப்பாக அமைந்திருப்பதுபோல, தந்திரம் என்னும் உட்பிரிவை திருமந்திரத்திற்குத் தவிர வேறு எந்த நூலுக்கும் இல்லை. இப்பொழுதுள்ள ஞான நூல்களிலே முதல்நூல் என்று கருதப்படுவது திருமந்திரமே. ஞானக்கருத்தினைத் தமிழ்மக்கள் கற்றும் கேட்டும் உணர்ந்து நல்வாழ்வு வாழவேண்டும் என்னும் பெரு நோக்கங்கொண்டு, கடந்த நான்கு ஆண்டுகளாகப் பல அறிஞர்களைக் கூட்டி, சிறப்பாகச் சொற்பொழிவு ஆற்றச் செய்துவரும் குருமகா சங்கிதானம் அவர்களுக்கு என்றென்றும் கடமைப்பட்டுள்ளோம்.

இந்த ஆட்சியிலே இதற்குமுன் பல குருமகா சங்கிதானங்கள் இருந்தும், அவர்களுடைய திருவள்ளத்திலே தொன்றுத் தோற்று பேராளி, இப்பொழுது இங்கே வீற்றிருக்கும் குருமகாசங்கிதானம் அவர்கள்

திருவள்ளத்தில் தோன்றியது நம்முடைய பெரிய பேறு ஆகும். இதனால், முன்னேர்களுக்கு நான் குறைகற்பிப்பதாக யாரும் என்னவேண்டாம்; உள்ளதை ஒளிக்காமல் சொல்லத்தானே வேண்டும்.

இம்மாநாட்டின் சொற்பொழிவுகளைப் பத்திரிகை வாயிலாகமட்டும் சைவங்களுக்கள் அறிந்தால் போதாது; அதனை அசு சிட்டு ஆண்டுதோறும் மலராகவும் வெளியிடுவதால், பலர் அதனைக் கற்று அறியக் கூடிய வாய்ப்பு ஏற்படும் என்ற நோக்கோடு புலவர்கள் பேசி வருகின்ற பேச்சுக்களை சுருக்கெழுத்தாளர்களின் உதவிகொண்டு திரட்சி, திருமந்திரத்திற்குத் துணைநூலாக வெளியிடுவது போற்றற்குரியது. இதனால், எப்போது வேண்டுமானாலும், படித்துக் கொள்ளவும் வாய்ப்பு ஏற்படுகிறது. அது மட்டும் போதாது. தலைவர் அவர்கள் கூறியதுபோல் ஒவ்வொரு ஆண்டிலும் குறிப்பிட்ட பகுதிகளை விளக்கமாக வெளியிடும் பொறுப்பைத் தலைசிறந்த புலவர்களுக்கு விடுவார்களானால், இன்னும் இத்தகைய தொண்டு வளருவதற்கு ஒரு நல்ல வழிகாட்டும் என்பது என்கருத்து.

ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ குருமகாசங்கிதானம் அவர்களை இப்பொழுதுதான் முதன்முதலாகப் பார்க்கிறேன்; என்றாலும், அவர்களைப் பற்றி நன்றாகக் கேள்விப்பட்டிருக்கிறேன். எந்தச் செயலையும் நன்றாக எண்ணித்தான் துணிவார்கள் என்றும், துணிந்துவிட்டால் செயலிலே உறுதியான முயற்சியுடன் ஈடுபடுவார்கள் என்றும் அறிந்திருக்கிறேன். அதனாலேதான் இந்தத் திட்டத்தையும் அதன் நுட்பத்தையும் இந்த அவையில் எடுத்துக்காட்டி. அதைச் செய்யவேண்டும்

என்று நான் கேட்டுக்கொள்ளுகின்றேன். இப்பொழுது நீங்கள் குருமகாசங்கிதானம் அவர்களை நோக்குங்கள்; முகமலர்ச்சியோடு வீரத் தோற்றுத்தோடு அவர்கள் காட்சி யளிப்பதைக் காணலாம். இது எதைக் காட்டுகிறது? இந்த மாநாட்டிலே தனக்கு ஆர்வம் அதிகம் இருக்கிறது என்பதையும் மேலும் மேலும் ஒவ்வொரு ஆண்டிலும் இன்னும் சிறப்பாக நடத்தமுடியும் நடத்துவேன் என்பதையும் அறிவிப்பதுபோல் - உணர்த்துவதுபோல் காணப்படுகிறது.

வெளிநாடுகளில் ஒவ்வொரு நூலுக்குமே பல துணைநூல்கள் தோன்றுவது உண்டு. நாம் ஒருநூல்களிலையத்தில் சென்று பார்த்தால், ஒரு நூலுக்குத் துணையாகப் பல கட்டுரைகள், பல குறிப்புகள் எல்லாம் கிடைக்கும். அதுபோலவே இன்னும் சில ஆண்டுகளில் திருமந்திரத்திற்குத் துணையாக வெளியாகும் நூல்கள் எத்தனை எத்தனை ஏற்படப்போகிறது பாருங்கள். முதலாக இந்த இடத்திலே மாநாடுகள் கூட்டுவதற்கும், நூல்களை வெளியிடுவதற்கும் காரணம், இந்தஇடத்திலேதான் திருமந்திர நூல் முதன்முதலாக இயற்றப்பட்டது என்பதே.

நமது திருநூனசம்பந்தப் பெருமான் இந்தத் தலத்துக்கு வந்தபோது, “இங்கே தமிழ்மணம் நாறுகிறதே” என்று சொன்னாராம். உடனே அவ்விடத்தில் தோண்டிப்பார்த்ததில் திருமந்திரத்தின் செப்பேடுகள் கிடைத்தனவாம். இதனை நண்பர் திருதண்டபாணி தேசிகர் அவர்கள் கூறினார்கள். அவ்வளவு சிறப்பு இதற்கு உண்டு.

இப்போது எனக்குக் கொடுக்கப்பட்டுள்ள “ஒழுக்க நெறிகள்” என்ற பொருளைச் சந்திரு ஆராய்வோம். ஒழுக்க நெறியைப்பற்றி, திருவள்ளுவர் முதலதிகாரத்திலேயே குறிப்பிட்டிருக்கிறார்.

பொறிவாயில் ஜந்தவித்தான் பொய்தீ ரொழுக்க நெறிநின்றூர் நீடுவாழ் வார்.

ஒருவன் ஒழுக்கத்தைக் கடைப்பிடித்தால் அவன் நெடுங்காலம் உலகில் வாழுமுடியும். ஒழுக்கமுறையாவது வேத விதியின்படி அருச்சித்தல், பூசித்தல் என்றே கருதப்படும். மற்றொருவிதத்தில் பொருள் பார்த்தால் சரியை, கிரியை, யோகம், நூனம் ஆகியவைகளையும் கூறலாம். ஒழுக்கம் என்று சொன்னவடன் அவற்றை ஆரம்ப நிலையில் இருங்கே கைக்கொண்டால்தான் பயனடைய முடியும் என்பது வற்புறுத்தப்படுகிறது. ஒழுக்கமாவது நல்லொழுக்கம் தீய ஒழுக்கம் என இருவகைப்படும். நல்லொழுக்கத்தை ஆரம்பத்திலிருங்கே ஒருவன் பயின்றுல்தான் அவன் உண்மையான ஒழுக்க நெறி விள்ளு இறைவனை அனுகூ முடியும். இதனைப்பற்றியெல்லாம் நமது திருமந்திரத்திலே உள்ள அடிப்படையான சில கருத்துக்களைக்கூற விரும்புகின்றேன்.

ஏனைய நூனநூல்களைப்போல் அல்லாது, திருமந்திரத்திலே பல கருத்துக்கள் அடங்கிக் கிடக்கின்றன. எல்லோரும் கைக் கொள்ளவேண்டியதான் நல்லொழுக்கங்கள் என்ன? தீய ஒழுக்கங்கள் என்ன? என்பதை ஆங்காங்கே திருமூலர் சொல்லிக் கொண்டு போகிறார். ஒழுக்கநெறியை எல்லோரும் கற்றுக்கொள்ளும் எளியமுறையிலே, உரைநடையிலே தேசிகர் அவர்கள், “திருமந்திரமுன்னுரை” என்ற ஒரு நூலை வெளிப்படுத்தியிருக்கிறார்கள். மாணவர்கள் படித்து உணரக்கூடிய முறையில் எளி தாக, அழகாக எழுதியிருக்கிறார்கள் என்பதை நான் இந்தச் சமயத்திலே குறிப்பிட விரும்புகிறேன்.

ஒழுக்கத்தைப்பற்றிச் சொல்லுகின்ற போது, அதற்கு முற்பட்டு கல்வி அறிவு நமது நினைவுக்கு வரும். கல்வியின் பயன் அறிவு. அறிவின் பயன் ஒழுக்கம். ஒழுக்கங்கள் கல்வியின் முடிந்த பயன். எவ்வளவு கல்வியாளரை இருந்தாலும், எவ்வளவு பேரறினுடைய இருந்தாலும் ஒழுக்கம் இல்லாதவருகை இருந்தால், இகழப்படுவான்;

வாழ்க்கையின் பயனை அவன் அடைய மாட்டான் என்பது முடிந்த முடிபு.

உலகத்தோடு ஒட்ட ஒழுகல் பலகற்றும் கல்லார் அறிவிலா தார்.

என்பது இப்பொழுது நம் கவனத்திற்கு உரியதாகும். ஆகையால், ஒழுக்கம் தலை சிறந்தது; முடிந்தபயன் அதுவே என்பதை விளக்குவதற்காகத்தான், திருவள்ளுவர் கல்வியைப்பற்றிச் சொல்லும்போது, கல்வி யைக் கண் என்றும், ஒழுக்கத்தை உயிர் என்றும் கூறினார்.

என்னென்ப எனை எழுத்தென்ப இவ்விரண்டும் கண்ணென்ப வாழும் உயிர்க்கு.

என்று கூறிய திருவள்ளுவர்,

ஒழுக்கம் விழுப்பம் தரலான் ஒழுக்கம் உயிரினும் ஓம்பப் படும்.

என்றும் சொல்கிறார். ஒழுக்கம் இல்லாத வன் உயிரில்லாத நடைப்பினாம் என்று நாம் சுருக்கமாக உணரவேண்டும். ஒழுக்கங்களைப்பற்றித் தொகுத்து விரிவாகக்கூறிய முதல்நால் திருக்குறள்; அடுத்தபடியாக, தலைப்பிட்டுச் செம்மையாகச் சொல்லுகிற நால் திருமந்திரந்தான் என்று நாம் உறுதி யாகக் கூறிவிடலாம்.

நம் திருமந்திரத்திலே கொல்லாமை, பிறர்மனையவாமை, கள்ளுநண்ணையை, சிவ சிங்கத குருந்தை மயேசர விந்தை செய்தல் ஆகாது, புறங்கூறுமை முதலியவை களை நன்கு உணரக்கூடியமுறையில் கூறி யிருக்கிறார். பிறகு அன்புடையை, பெரியாரைத் துணைக்கோடல் என்று பலதலைப் புக்களிலும் விளக்கியிருக்கின்றார். இந்தத் தலைப்புக்களையெல்லாம் சொல்லும்போது, இங்கே குழுமியுள்ள அறிஞர் பெருமக்களாகிய உங்களுக்குத் திருக்குறலை விளக்குவதுபோலத் தோன்றும். ஆனால், இத் தலைப்புக்கள் அணைத்தும் திருமந்திரத்தில் வருபவை. இவைகளைப் பார்க்கின்றபோது

திருக்குறங்கும், திருமந்திரமும் கருத்தில் ஒத்து நிற்பவை என்பது நமக்கு நன்கு புலனாகும்.

திருக்குறள் படிக்கும்போது சிலர்க்கு அருத்தம் புரிந்துகொள்வது மிக எளிமையாகக் காணப்படும். ஆனால், திருமந்திரம் கொஞ்சம் கடினம்; பொருள் விளங்கிக் கொள்ள முடியாது என்ற கருத்து பல ரிடத்தில் பரவியிருக்கின்றது. ஆனால், குருமகாசங்கிதானாம் அவர்கள் திருமந்திரமாநாட்டைத் தொடங்கியின் பலருக்குத் திருமந்திரத்தைப்பற்றிய நினைப்பு வந்தது. பலர் அதனைப் படிக்கின்றோம்.

திருமந்திர ஆராய்ச்சியிலே நாங்களும் பணிசெய்யவேண்டும் என்று எண்ணி, அண்ணைமலைப்பலக்கலைக் கழகத்தின் துணைவேந்தர் திரு. டி. எம். நாராயணசாமிப் பிள்ளை அவர்களும், இணைவேந்தர் திரு. ராஜா முத்தையா செட்டியார் அவர்களும், இந்தத் துறையிலே மிக அதிக ஊக்கம் செலுத்தி, திருமந்திரத்திற்கு ஒரு விரிவை வெளியிடவேண்டுமென்று பணித் திருக்கின்றார்கள். அதுபற்றி ஆராய்ச்சி செய்யும்போது, அதற்கான துணை நால் களைச் சேகரித்துக்கொண்டிருக்கிறோம்.

திருமந்திரத்தைப் படித்துப் பார்க்கும் போது, சில வரிகள் மிகவும் எளிதாகவும், சில வரிகள் சற்றுக்கடினமாகவும் தோன்றுகின்றன. பலமுறை ஆராய்ந்து தெளியவேண்டுமென்று இறுதியாக முடிவு செய்துள்ளோம். எளிதாகப் புரியக்கூடிய சில பாடல்களை இங்கே எடுத்துக்கொள்வோம்.

இறைவனுக்கு அருச்சனை செய்வதற்காக மலரை எடுக்கும்போதுகூட, கொல்லாமையைக் கையாளவேண்டும் என்று வற்புறுத்தப்படுகிறது. நாம் அருச்சனைக்கு பூ எடுக்கச் செல்லுகின்றபோது, அந்தப் பூவின்கீழோ அல்லது அப்புவின்மேலோ

பூச்சி ஒட்டிக்கொண்டிருக்கலாம். அதற்கும் கெடுதல் இல்லாமல் மலரை எடுக்க வேண்டும் என்று சொல்லுகிறார்.

பற்றிய நற்கரு பூசைக்கும் பண்மலர் மற்றேரு அனுக்களைக் கொல்லாமை

என்பது திருமந்திரம்.

கொலையே களவுகள் காமம் பொய்க்கறல் மலைவான பாதக மாம்அவை தீக்கித் தலையாம் சிவனாடி சார்ந்தின்பம் சார்ந்தோர்க்கு) இலையாம் இவைஞான எந்தத் திருத்தலே.

இது எவ்வளவு எளிதாகப் பொருள் விளங்குகிறது பாருக்கள். இதைப்போல எளிதான பாடல்கள் பல இருக்கின்றன.

ஆக்த மனையாள் அகத்தில் இருக்கவே காத்த மனையாளைக் காமமும் காளையர் காய்ச்ச பலாவின் கனியின்ன மாட்டாமல் ஈச்சம் பழுத்துக் கிடருத்த வாதே.

வீட்டில் காய்க்கும் பலாப்பழுத்தை உண்ணுமல், ஈச்சம்பழுத்திற்கு ஏங்கிநிற்க வேண்டாம் என்னும் பொருள்பட, பிறன் மனை நயவாமை என்பதனை அழகாக - எளி தாக விளக்குகின்றார். இதையே நாலிட யாரில்,

புக்கவிடத் தச்சம் போதரும்போ தச்சம் துய்க்குமிடத்தச்சம் தோன்றுமல் காப்பச்சம்.

என்று, ஒருவன் பிறர்மனையை நாடுவதால் ஏற்படுகின்ற அச்சத்தையும் அதனால் ஏற்படுகின்ற திமைகளையும் விளக்குகின்றார்.

அன்புடைமையைப்பற்றிக் கவனிப் போம். தமிழிலே எந்த நூலைப்பற்றி நாம் சிந்தித்தாலும் ஆசிரியர் நூலினுடைய பயன் என்ன என்று கூறுவர். பயணைச் சொல்லியே நூலைச் சொல்லிக்கொடுக்க வேண்டும் என்று பாயிரம் கூறுகிறது. அகப்பொருள் இலக்கணத்தைப் படித்த பிறகு முடிந்தபயன் என்ன என்றால் நன்றாக இன்ப வாழ்வ வாழலாம் என்று சொல்லுவர் சிலர். அறிஞர்பெருமக்கள்,

அவ்வாறு சொல்லாது முடிந்தபயன் வீடு பேறு என்று சொல்வர். ஆனால், வாழ்வின் அடிப்படை என்ன என்றால், இருவருக்கும் நல்ல அன்பு, ஒத்த அன்பு இருக்கிறது என்பதுகருத்து; அதனால் ஆழ்ந்த அன்பு, உண்மை அன்பு, முதிர்ந்த அன்பு இறைவ னிடத்திலே செல்கிறது; அதனால் நாம் நல்லக்கு அடைகிறோம் என்று சொல்வார் கள். இப்படித்தான் அகப்பொருள் பயணைச் சொல்வது திருமூலரே அதனை ஒரு இடத்தில் அழகாக,

புனர்ச்சியுள் ஆயிகழ மேல்அன்பு போல உணர்ச்சியுள் ஆங்கே ஒடுங்கவல் லார்க்கு உணர்ச்சியில் ஸாலு குலாவி உலாவி அணைத்தலும் இன்பம் அதுவிது வாமே.

அணைவரும் அன்புவழியில் உணர்ச்சிவசப் பட்டு, பக்தியில் ஈடுபட்டால் இறைவனேனுடு கலந்துவிடலாம் என்பதனை நான்கு அடிகளில் அழகாகச் சொல்லிவிட்டார். அத்தகைய உணர்ச்சியும் அன்பும் உண்டாகக் கூடிய நிலைமை ஏற்படவேண்டும். அதுவே, மகிழ்ச்சிக்குரியதாகும்.

நடுவுநின் ரூர்க்கன் ரூராயும் இல்லை நடுவுநின் ரூர்க்கு நாகமும் இல்லை நடுவுநின் ரூர்தல் தேவரும் ஆவர் நடுவுநின் ரூர்வழி நானும்நின் நேனே.

இந்தப்பாடல், படிக்கிறபோது யாருக்கும் சுலபத்தில் பொருள் விளங்குவது போல் எளிதாக அமைக்கப்பட்டிருப்பதைக் காணலாம்.

பெரியாரைத் துணைக்கோடல் என்பது இரண்டாந்தந்திரத்திலுள்ள பகுதி. அதில் ஒருபாடல். சாதாரணமாக, பெரியவர்களைக் கண்டதும் நாம் வணக்குகிறோம். வரலாறு களைப் படித்தாலும், அவர்களின் துணைக்கொண்டே உலகம் முன்னேறியிருப்பதைக் காணகின்றோம். இந்த உலகத்தைவிட்டு ஒருவர் சிவலோகத்திற்குச் சென்றாராம்;

அங்கே போனவுடன் “நான் வந்திருக்கின்றேன்” என்பதனை அவர் வெளியே உள்ளவர்களிடம் சொன்னாராம்; பிறகு உள்ளே அழைக்கப்பட்டாராம். இம்மாதிரி யான சிக்முச்சிகளைக் கணவாக வைத்துப் பேசுகின்றார்.

உடையாள் அடியார் அடியார் குடன்போய்  
படையார் அழன்மேளிப் பதிசென்று புக்கேன்  
கடையார் தின்றவர் கண்டறி விப்ப  
உடையான் வருகென ஓலமென் ரூரே.

இங்கு அடியார் என்பது சாதாரண மனித சையும் உடையாள் என்பது அடியாளை ஆட்கொள்கின்ற இறைவனையும் குறிக்கிறது. உடையானுவான், சிவலோகத்தில் விற்றிறுப்பவன். அடியானுகியவன் அங்கு சென்று இறைவனுடைய அருளோவேண்டி, வணங்கி, வாழ்த்தி, தான் வந்திருப்பதாக உடையானிடம் அறிவிக்கும்படிச் சொல்பவன். உடையான் “உள்ளே வரலாம்” என்று உத்தரவிடுவன். அதன்படியே அடியாள் உடையாளை அடைந்ததாகவும் இங்கே நாம் பொருள்கானுதல் வேண்டும். இந்தமாதிரியான அருத்தத்தில் வேறு யாராவது சொன்னால் பயித்தியம் என்று சொல்லுவார்கள். உண்மையாக நடக்கக் கூடியதுதானு என்றும் கேட்டுவிடுவார்கள். ஆனால், இங்கு உண்மைப் பொருளைக் கணவாக விளக்குகின்றார் திருமூலர்.

அடுத்து, ஜந்து இந்திரியங்களை அடக்குதலைப்பற்றி விளக்கமாகப் பேசுகின்றார். மெய், வாய், கண், மூக்கு, செவி ஆகிய ஜந்தினையும் அடக்கி அதனால் இறைவனை அடையும் தத்துவத்தை இங்கே கூறுகின்றார். ஜந்தினை அடக்கிவிட்டால், இறைவனை எய்துதல் மிகவும் எளிது என்று காட்டுகின்றார்.

அஞ்சளா சிங்கம் அடவியில் வாழ்வன  
அஞ்சும்போய் மேய்ந்ததுமஞ்சக மேபுகும்  
அஞ்சின் உகிரும் எயிறும் அறுத்திட்டால்  
எஞ்சா திறைவனை எய்தலும் ஆமே.

இதில் அருமை, முறைமை என்ற இரண்டினையும் கூறுகின்றார். அதாவது, ஜந்து புலன்களையும் அடக்கிவிடுதல் என்பது மிகஅருமையான காரியம் என்று சொல்லி, அதேசமயத்தில் அவற்றினை முறைமையாகப் பயின்றுல் அடக்க முடியும் என்பதனையும் வலியுறுத்துகின்றார். காட்டில் வாழ்கின்ற சிங்கத்தையும் முறையாகப் பழக்கி வைல் அனைத்திட்டில் அடக்கிவைக்கமுடியும் என்பதுபோல, ஜம்புலன்களை முறையாக அடக்கிப் பழகினால் இறைவனை எளிதில் அடையலாம் என்பதை விவக்குகின்றார். அதைவிட்டு, மாயவரம் ஸ்டேஷன் வந்தால், அங்கு காப்பி நன்றாக இருக்கும்; பேரளம் வந்தால் வடை நன்றாக இருக்கும்; கும்பகோணத்திற்கு வந்தால் வெற்றிலை நன்றாக இருக்கும் என்ற ஆசை மேவிட்டால், நாம் புலன்டக்கம் செய்தவர்களாக மாட்டோம். அப்போது, அந்த ஆசையானது அறுக்கப்படாமல், எஞ்சி சின்று, இறைவனை அடைவதையும் தடைசெய்கிறது. இவைகளுக்கு இடங்கொடுக்காமல் பழக்குதல் தான் ஒழுக்கநெறி என்று கூறப்படுவது. நாம் எந்தனோக்கத்தைக் கொண்டுள்ளோமோ அதை அடைவதற்காக, வழியில் எதுவந்தாலும் அவைகளை நோக்காது, வரும் இடையூறுகளைக் களைந்து விட்டால், தானே இறைவனை அடையும் கதவானது திறக்கப்பட்டுவிடும். சிங்கத்தினைக் கொன்றுவிடு என்று கூறவில்லை; அடங்கும்படிச்செய் என்றுதான் சொல்லப்படுகிறது.

அஞ்சும் அடக்கடக் கென்பர் அறிவிலார்  
அஞ்சும் அடக்கும் அமராும் அங்கிலை  
அஞ்சும் அடக்கல் அசெதன மாமென் றிட்டு  
அஞ்சும் அடக்கா அறிவறிந் தேனே.

இப்படி இறைவனை அடைதலைப்பற்றிக் கூறப்படுகிற ஒழுக்கம்பற்றிய பாடல்களைச் சொல்லிக்கொண்டே போகலாம்.

அடியார்பெருமை என்னும் ஒரு தலைப்பிலே, வேடிக்கையாகக் கூறப்படுகின்ற

திருப்பாட்டையும் இங்கே நாம் எடுத்துக் கொள்வோம்.

என்தாயோடு என்னப்பன் ஏழேழ் பிறவியும் அன்றே சிவனுக்கு எழுதிய ஆவணம் ஒன்றும் உலகம் படைத்தான் எழுதினுன் நின்றுன் முகில்வண்ணன் நேரெழுத் தாயே.

‘என்னுடைய அப்பன் என்னைச் சிவபெரு மானுக்கு எழுதிக் கொடுத்திருக்கின்றார்; அதை ரிலில்தரும் செய்துவைத்திருக்கிறார்; ஏழேழ் பிறவிக்கும் சிவனுக்கு அடிமை; எத்தனை பிறவி எடுத்தாலும் அவனுக்கு அடிமை’ என்று என்னுக்கிற ஒழுக்கநெறி ஒருவனுக்கு வரவேண்டும்.

எழேழ் பிறவியும் இறைவனை நாம் மறவா திருத்தல் வேண்டுமென்ற நல்ல கருத்து, விளையாட்டாக வெளியாகிறது. இவ்வாறு நகைச்சுவைபட மிக அழகாக - விளையாட்டாகவே நல்ல கருத்துக்களைக் கூறியிருக்கிறார் நம் திருமூலர். ஒழுக்கத்தின் பயன் எழேழ் பிறவியும் இறைவனை மறவாதிருத்தல்தான். இத்தனைய அரிய எண்ணங்களை நாம் இன்று நினைக்க, பேச, கேட்க ஒரு வாய்ப்பைத் தங்தருஞ்சிற - இன்னும் தரப்போகிற குருமகாசங்கிதானம் அவர்களுக்கு மீண்டும் ஒருமுறை வணக்கத்தையும் நன்றியையும் தெரிவித்துக்கொண்டு இத்துடன் முடித்துக்கொள்கிறேன்.

மெய்த்தவத் தானை விரும்பும் ஒருவர்க்குக் கைத்தலம் சேர்த்து நெல்லிக் கனியோக்கும் சுத்தனைத் தூய்நெறி யாய்நின்ற தேவர்கள் அத்தனை நாடி அமைந்தொழிந் தேனே.

—திருமூலர்.

‘அடியார் பெருமை’

திரு. G. வரதராஜன் அவர்கள், B.A.,

திருச்சி.

அடியார் என்ற சொல் சிவந்தியா ரையே குறிக்கும். பொதுச்சொல் ஒன்றை அடையின்றிச் சொன்னால் உயர்ந்த பொரு ணோயே குறிக்கும். ஒழுக்கக் என்ற சொல் பிற ஒழுக்கங்களைக் குறிக்காது உயர்ந்த நல்லொழுக்கத்தைக் குறிப்பிடுவது போல வும், உடையான் என்ற ஒருசொல் பிற செல்வத்தை உடையவனைக் குறிப்பிடாது அருட்செல்வத்தை உடைய சிவப்ரானைக் குறிப்பிடுவது போலவும், அடியார் என்ற சொல் பிற அடியாரைக் குறிப்பிடாது சிவ நடியாரையே குறிக்கும்.

அடியார் என்ற சொல்லின் பொருளைச் சிந்திப்போம். அடிமை செய்பவர் அடியார் என்பதும் ஒரு பொருள். சிவபெருமான் அசேதனப் பிரபஞ்சத்தை நோக்க உடையான் என்றும், சேதனப் பிரபஞ்சத்தை நோக்க ஆண்டான் என்றும் நமது பெருமக்கள் இயற்றிய சாத்திரதோத்திரங்களினால் நாம் அறிகிறோம். எனவே, சேதனப் பிரபஞ்சமாகிய உயிர்கள் அனைத்திற்கும் அவனே இயமானன். உயிர்களைனத்தும் பொதுவாக அவன் அடிமைகளே. எல்லா உயிரும் அவனது அடிமை என்பதைத் திருமந்திரப் பாடலும் கூறுகிறது.

என்தாயோடு என்னப்பன் எழேழ் பிறவியும் அன்றே சிவனுக்கு எழுதிய ஆவணம் ஒன்றுய் உலகம் படைத்தான் எழுதினான் நின்றுன் முகில்வன்னன் நேரெழுத் தாயே.

என்தாய்தங்கையரோடு, ஏழுபிறவிகளி லும் சிவனது அடிமை என்று அடிமைச் சீட்டு எழுதியாகிவிட்டது; அந்தச் சீட்டை எழுதியவன் உலகத்தைப் படைத்த பிரமதேவன்; அதற்குச் சாட்சி முகில்வன்னா னகிய கண்ணன் என்று திருமலநாயனார் குறிய கருத்துக்களிலிருந்து தெளிவாக விளங்குகிறது.

இனி, அடியார் என்ற சொல்லுக்கு, மற்றொரு பொருளையும் காண்போம். சிவ பெருமானது திருவடியை இடையெல்லை சிந்தித்து, அவனுடைய திருவடியையே அடுத்து இருப்பதால் அடியார் என்று கூறப்படுகிறார்கள் என்னலாம்.

அடுத்த இன்னுமிக்கட்டு அளவில்பேரினபம் கொடுப்பது முதல்வநின் குஞ்சிதபதமே.

என்ற குமரகுருபரசவாமிகளின் பாடலும் ஒப்புநோக்கற்பாலது. அந்தத் திருவடி எவ்வாறு உள்ளது? அதன் பயன் என்ன? அதை எவ்வாறு காணவேண்டும்? என்பன வற்றையும் சிந்திப்போமாக.

தெளிவுடைய அடியார்களுக்குத் திருவடியே சிவமாகவும், சிவலோகமாகவும், செல்கதியாகவும், அடைக்கலப் பொருளாகவும் இருக்கிறது என்பது திருமலநாயனரின் வாக்கிலிருந்து தெரிகிறது. அதனால் உயிர்கள் அடையும் பயன் என்ன?

திருவடி நூனம் சிவமாக்கு விக்கும் திருவடி நூனம் சிவலோகம் சேர்க்கும் திருவடி நூனம் சிறைமலம் மீட்கும் திருவடி நூனமே தின்சித்தி முத்தியே.

திருவடினாம் சாலோக, சாஞ்ச, சாமிப, சாயுச்சியப் பதவிகளைக்கொடுக்கும் என்ற உண்மை திருமலர் கருத்திலிருந்து தெரிகிறது. திருவடியை, ஆண்டவன் குருவடிவில் வந்து, தன் தலைமேல் வைத்து, தன்னைக் கருவிலே தள்ளாமல் ஆண்டு கொண்டான் என்று அவரது பாடலால் நன்கு அறியலாம்.

திருவடி வைத்தென் சிரத்தருள் நோக்கிப் பெருவடி வைத்தந்த பேர்நாந்தி தன்னை குருவடி விற்கண்ட கோளைம் கோவை கருவழி வாற்றிடக் கண்டுகொண் டேனோ.

குருவடிவில் வந்து திருவடியைத் தன் தலையில் வைத்த எம்பெருமானை, தனக்கு அரசன் என்றும் தனக்குத் தலைவன் என்றும் கூறி, தன்னைப் பிறவிக்கடவினின் றும் கரையேறச் செய்த பெருமையினையும் திருமூலர் பாராட்டுகிறார். அதனால் சிவபிரானது திருவடி பிறவினோய்க்கு ஒரு மருந்தாகும் என்ற உண்மை புலப்படுகிறது. இப்படி உயர்ந்த திருவடியை - இவ்வளவு நன்மைதரும் திருவடியை எவ்வாறு காண வேண்டும்? இறைவன் து திருவருவத்தை மூன்று பகுப்புக்களாக நமது அறிவுருல் கள் கூறும். அவை திருவடி, திருமுகம், திருஉடி என்பன. பராசக்தியே திருவடியாகவும், பூர்ணாநிறைவே முகமாகவும், வாக்கிற்கு எட்ட முடியாத சுகமே முடியாகவும் குறிக்கப்படுகிறது.

பரைஉயில் யானெனதென்ற நறநின்றது அடியாம் பார்ப்பிடமெங்கும் சிவமாய்த்தோன்றுவது முகமாம் உரையிறந்த சுகமதுவே முடியாகும்.

திருவடிவுணக்கத்தால் திருவருளோச் சிந்திக்கவும், பூர்ணாநிறைவு பெறவும், சச்சிதானந்தத்தை அடையவும் முடியும் என்பது நமக்குப் புலனுகிறது; திருவருளின் பெருமை நன்கு விளங்குகிறது.

இனி, அடியார் என்ற சொல்லுக்கு இன்னொரு பொருளும் உண்டு. அடியார்கள் தங்களை உலகத்திலுள்ள எல்லாப்பொருள்களிலும் கடையவர்கள் என்றும், கீழேயுள்ளவர்கள் என்றும் கருதுவதால் இப்பெயர் வந்ததாகவும் கொள்ளலாம். திருவடியை அணைந்தாரது தன்மையைக் கூற வந்த மனிவாசகர்,

யாவர்க்கும் மேலாம் அளவிலாக்கீருடையான் யாவர்க்கும் கீழாம் அடியேளை - யாவரும் பெற்றநியா இன்பத்துள் வைத்தாய்க்கென் மற்றறியேன் செய்யும் வகை. [எம்பெருமான்

என்று தன்னுடைய சிறுமையும் இறைவனது பெருமையும் எண்ணி வியக்கிறார். ஏன் அடியார்கள் தமிழைப் புழுவினும் கடைப்பட்டவர்களாகக் கருதுவதற்குரிய

காரணத்தைத் தெரிந்துகொள்வதும் நலம். நிறைந்த கல்விமான்கள், முனைப்பின்றிப் பணிவோடு இருத்தலையும், குறைந்த அறி வடையவர் பணிவின்றி ஆணவத்தோடு இருத்தலையும் காண்கிறோம். ஏன்? நிறைந்த அறிவடைய பெரியவர்கள் குன்றின்மேல் ஏறி நின்றவர்க்கு ஒப்பாவர். உலகத்தில் உள்ள கடல், நிலம் முதலியவற்றைக் காணும் திறம்பெற்றவர். அதனால் கல்வியாகிய கடலின் ஆழமும், தான் முகந்து கொண்ட கல்வியாகிய நின்ச் சிறுமையும் அவர்களுக்குத்தெரிகிறது. அதனாலன்னாரே மாணிக்கவாசகரும்,

கல்வி யென்னும் பல்கல் பிழைத்தும்

என்றார். அதனால் கற்றறிந்தவர் அடங்குகிறார். ஆனால், குறைந்த அறிவுடையோர் அடக்கமின்றியிருக்கின்றார். அவர்களால் கல்வியின் பரப்பையும், கல்விமான்களின் சிறப்பையும் உணர முடியாது. அதனால் அவர்கள், தங்களது பெருமையை வியந்து பேசித் தருக்கித் திரிவார்கள். இந்தக் கருத்தைத் திருவள்ளுவநாயனாரும் நன்றாக விளக்கியுள்ளார்.

பணியுமாம் என்றும் பெருமை சிறுமை அணியுமாம் தன்னை வியந்து.

பெரியோர்கள் முனைப்பின்றி இருப்பார்களென்பது எல்லா மோழி பேசும் எல்லா நாட்டு மக்களுக்கும் ஒத்த கருத்தாகும். மகாத்மாகாந்தியடிகள் தான் எழுதியுள்ள 'சத்தியமேசாதனை' என்னும் நூலில் "சத்தியத்தை நாடிச் செல்லுகின்ற ஒருவன் எல்லா உயிர்களினும் தன்னைக் கடையனாக்க கருதவேண்டும்; உலகத்து மக்களால் மதிக்கப்படும் துரும்பாக அவன் மதிக்கப்பட வேண்டும்; அப்பொழுதுதான் அவன் அதற்குரியவனவான்" எலக் கூறியிருத்தலும் இக்கருத்தினை வலியுறுத்தும். இது போலவே ஆண்டவனுடைய திருவருள் பெற்ற அடியார்கள் அவனை அணுகியுள்ள வர்களாதலால், அவனுடைய திருவருள்

பெருக்கம் அனைத்தும் அறிகிறார்கள். அவ்வாறு அறியுங்கால், அவனால் படைக்கப் பட்ட நூற்றெருரூபோடியின் மேற்படவினிந்த அண்டங்களுள், தாம் ஒரு அனு அளவாக வள்ளோம் என்ற உண்மையை உணருகிறார்கள். அதனால் அடியார்கள் தங்களை உயிர்களுள் கடையவர்களாகக் கருதுகிறார்கள். எனவே, அடியார்கள் என்பவர்கள், இறைவனுக்கு அடிமைகளாகக் கருதுகின்றவர்கள் என்பதும், அவனது திருவடியிலேயே பொருந்தி அவனையே சிந்தித்து இருப்பவர்கள் என்பதும், எல்லா உயிர்களினும் தாம் கடைப்பட்டவர்கள் என்று உணர்பவர்கள் என்பதும் பெறப்பட்டன.

இனி, அடியாரது அடையாளங்களையும், இயல்புகளையும், பெருமையையும் அறிந்துகொள்ளவேண்டும்.

நீறு கண்டிகை கொள்ளும் நியதியர் எறும் ஜந்தெழுத் தெண்ணும் உள்தினர் மாறில் பத்தியிற் பூசை வயக்குந் தூறு சூடு அடியவரால்.

பரவு கோயில் பள்ளிபல செய்பவர் விரவு மேன்மை புராண விருப்பினர் உரவு ரும் அர வோதை எழுப்புவர் அரவு பூண்டவர்க்கு அன்பர்கள் ஆவரால்.

மெய்யெலாம் திருந்து நிறையப்பூசி, அக்கமணிமாலையை அழகுபெறப் புனைந்து, ஒருநெறிய மனத்தோடு ஜந்தெழுத்தினை எண்ணி, அன்போடு பூசைபண்ணுபவர் என்பதும்; கையினால் உழவாரத்தொண்டு புரிந்து, வாயினால் அவனதுபுராணத்தைப் பாடி, உள்ளத்தால் நினைந்து, 'ஹர ஹர', என்ற ஒசையை எழுப்புவர் என்பதும் சூதசங்கிதைதப் பாடல்களால் நாம் அறியக் கிடக்கின்றன. இன்னும்,

பூதம் ஜந்தும் நிலையில் கலங்கினும் மாதொர் பாகர் மலர்த்தான் மறப்பிலார் ஓது காதல் உறைப்பின் நெறி நின்றுர் கோதி லாத குணப்பெருங் குன்றனார்.

கேடும் ஆக்கமும் கெட்ட திருவினார் ஒடும் செம்பொலும் ஒக்கவே நோக்குவார் கூடும் அங்பினில் கும்பிடலே அன்றி வீடும் வேண்டா விறவின் விளங்கினார்.

பஞ்சபூதங்கள் தத்தம் நிலையிற்றிவிந்தாலும், தாம் திரியாது இறைவனது திருத்தாளில் உறைப்போடு சிறப்பவர் என்பதும், இருவினையொப்புடன் பொருந்தி ஒடும் செம்பொன்னும் ஒக்கநோக்கும் சிறப்புடையவர் என்பதும் சேக்கிழார் பெருமானின் திருவாக்குகளால் அறிகிறோம்.

இனி, நூனசாத்திரத்திலே முதல் நூலாகவுள்ள மெய்கண்டார் அருளிச் செய்த சிவஞானபோதம் என்ற பெருநூலில் அடியார்களது பெருமை நன்றாக விளக்கப்படுகிறது.

செம்மலர் நோன்றுள் சேரலொட்டா அம்மலம் கீழீடு யன்பொராடு மீது மாலறநேயம் மலிந்தவர் வேடமும் ஆலயந்தானும் அரன் எனத் தொழுமே.

அயரா அன்பின் அரன்கழல்டைந்த ஜீவன்முக்தர்களும் தாம் ஊழ்வினைப்பயனை நுகருங்காலத்தில், வாசனைமலம் தாக்கா திருத்தற்பொருட்டு, சிவஞியார்கள் திருவேடத்தை இடையருது சிந்திக்கவேண்டும் என்று கூறுகின்றது சிவஞானபோதம். இன்னும் அடியார் வாழுகின்ற நாட்டிலே பருவங்டோறும் மழைபொழியும்; உட்பகை வெளிப்பகைகளினால் உண்டாகும் துன்பங்கள் இரா என்பதை,

தீகைக்குரி யானெனு தேவனை நாடும் வகைக்குரி யானெனு வாதி யிருக்கிற பகைக்குரி யாரில்லை பார்மழை பெய்யும் அக்குறை கேடில்லை யவ்வை குக்கே.

என்ற திருமூலர்பாடலால் அறிகின்றோம். அடுத்து ஈசனாடியார், மயங்காவழிசென்று வானுலகாள்வர் என்றும்; அவர்களுக்கு எட்டுத் திக்குகளும் தோள்களாகவும், பாதாளாம் திருவடிகளாகவும், விசீம்பேபுமுடிகளாகவும் உள்ளன என்றும் வர்ணிக்கின்றார்.

இயங்கும் உலகினில் ஈசன் அடியார் மயங்கா வழிசெல்வர் வானுல காள்வர் புயங்களும் எண்டிசை போதுபா தாள மயங்காப் பகிரண்ட மாழுட தானே.

இத்திருப்பாட்டிலே, சிவபெருமானது திருவிடவுமே அடியாரது திருவருவமாகக் கூறப்பட்ட பெருமையினைக் கண்டு மகிழ் வோமாக. இன்னும் அடியார்களுக்கு அன்னமளித்தலே மாகேசரபூசை என்று கூறுகிறார். அதற்கென ஒரு பகுதி திருமந்திரத்தில் இடம்பெற்றுள்ளது. ஈசவர னுக்குச் செய்யும் பூசை அடியார்களுக்கு ஆகா; ஆனால், அடியார்களுக்கு ஒன்று செய்தால், அது இறைவனுக்குச் செய்த தாகும் என்றும் அறிகிறோம்.

படமாடக் கோயில் பகவற் கொன்றீயில் நடமாடக் கோயில் நம்பக்கங் காகா நடமாடக் கோயில் நம்பக்கங் கொன்றீயில் படமாடக் கோயில் பகவற்கங் காமே.

ஆயிரம் அந்தணர்கட்டு இல்லங்கள் அமைத்துக் கொடுப்பதைக் காட்டிலும், ஆயிரம் கோபுரம் கட்டிமுடிப்பதைக்காட்டி ஒரு அடியார்க்கு ஒருபகல் உணவு அளிப்பதின் பலன் அதிகம்.

அகரம் ஆயிரம் அந்தணர்க் கீமிலென் சிகரம் ஆயிரம் செய்து முடிக்கிலென் பகரும் ஞானி பகலுண் பலத்துக்கு நிகிலிலை என்பது நிச்சயத் தானே.

இதுகாறும், அடியார் என்ற சொல் வின் பொருளொயும், அவர்களது பெருமையையும் ஒருவாறு சிந்தித்தோம்.

சிவயோகி ஞானி செறிந்தஅத் தேசம்  
அவயோகம் இன்றி அறிவோருண் டாகும்  
நவயோகம் கைகூடும் நல்லியல் காணும்  
பவயோகம் இன்றிப் பரலோகம் ஆமே.

—கிருஷ்ண.

“ நம்பிரான் திருமூலன்  
அடியார்க்கும் அடியேன் ”